
Keel ja
Kirjandus

eesti
kirjakeel

500
aastat

8-9
2025

Koloniaalkeelest
rahvuskeeleks

Kristiina Ross

Annika Viht

Kaisa Häkkinen

Külli Prillop

Külli Habicht

Kristiina Praakli

Tiina-Erika Friedenthal

Māra Grudule

Reet Bender

Beata Paškevica

Liina Lukas

Jürgen Beyer

Pēteris Vanags

Ernesta Kazakėnaitė

Kristi Metste

Inna Põltsam-Jürjo



KOLLEEGIUM

Epp Annus, Martin Ehala, Cornelius Hasselblatt, Tiit Hennoste,

Eda Kalmre, Johanna Laakso, Helle Metslang, Sirje Olesk,

Karl Pajusalu, Peeter Päll, Raimo Raag, Jaan Undusk, Ülo Valk,

Mart Velsker, Märt Väljataga, Haldur Õim

TOIMETUS

Peatoimetaja Johanna Ross, johanna@keeljakirjandus.ee
Keeleteadus Johanna Kiik, Johanna.kiik@keeljakirjandus.ee
Kirjandusteadus Brita Melts, brita@keeljakirjandus.ee
Kultuurilugu, folkloristika Ott Heinapuu, ott@keeljakirjandus.ee
Tegevtoimetaja Tiina Hallik, tiina@keeljakirjandus.ee
Tehniline toimetaja Astrid Värv, astrid@keeljakirjandus.ee

Toimetuse

aadress: Harju 1,10146 Tallinn

e-post: kk@keeljakirjandus.ee

www.keeljakirjandus.ee

Keelt ja Kirjandust on võimalik tellida

Express Posti kaudu telefonil 6177 717

või võrguaadressil https://tellimine.ee
Värsket üksiknumbrit saab posti teel osta

Lehepunkti kaudu võrguaadressil https://sirvi.eu

Ajakiri kuulub avatud juurdepääsuga teadusajakirjade registrisse
Directory of Open Access Journals (DOAJ), Euroopa Teadusfondi ja
Norra Teadusandmete Keskuse registrisse ERIH PLUS, andmebaasidesse

EBSCO, Linguistics & Language Behavior Abstracts (LLBA, ProQuest),

MLA International Bibliography (Modern Language Association),

Scopus (Elsevier) ja Ulrich’s Periodicals Directory, digitaalarhiividesse
CEEOL (Central and Eastern European Online Library) ja DIGAR (Eesti

Rahvusraamatukogu) ning Alalise Rahvusvahelise Lingvistide Komitee

valikbibliograafiasse „Linguistic Bibliography”.

Ajakiri ilmub Eesti riigi toetusel.

Trükk: Trükikoda Pakett, Laki 17,12915 Tallinn.

Kujundanud Kalle Toompere
Resümeed tõlkinud Helen Pruul

© Keel ja Kirjandus®, SA Kultuurileht

ISSN 0131-1441

e-ISSN 2346-6014

DOI 10.54013/kk1958



F Keel ja
Kirjandus

EESTI TEADUSTE

AKADEEMIA JA
EESTI KIRJANIKE LIIDU

AJAKIRI

LXVIII AASTAKÄIK

8-9
2025

SISUKORD

KRISTIINA ROSS, ANNIKA VIHT. Koloniaalkeelest rahvuskeeleks. Saatesõna .... . . . 659

ARTIKLID

KAISA HÄKKINEN. Kirjalik soome keel: kas ehe rahvakeel või midagi hoopis
muud? 665

KRISTIINA ROSS. Eesti keel XVIII sajandi kirikumeetrikates ................... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 682

KÜLLI PRILLOP, KÜLLI HABICHT, KRISTIINA PRAAKLI. Punktike ja palatalisatsioon.
Lähivaade XIX sajandi esimese poole kirjaviisiuuendusele ................... . . . . . . . . . . . . . . . . . . 700

TIINA-ERIKA FRIEDENTHAL. Milleks piibel ja kuidas seda lugeda? Pietistlikud

eessõnad ja lugemisjuhised Eesti-ja Liivimaa piiblites ...................... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 721

MĀRA GRUDULE. Ilmalikud laulud infoallikate ja haridusvahenditena

talurahvavalgustuseajal 743

REET BENDER. Pudemeid baltisakslaste igapäevasest kirjalikust eesti keelest

XVIII-XX sajandil 758

BEATA PAŠKEVICA. Mitmekeelsus hernhuutlaste käsikirjades ................ . . . . . . . . . . . . . . . . 778

LIINA LUKAS. „Mo südda ligob mo sees.” Kirjakeelest kirjanduskeeleks ........ . . . . . . . . 788

JÜRGEN BEYER. Marcus Heinrich Windekilde ning keeleolud Schleswigis ja
Liivimaal 1838. aastal 802

PĒTERIS VANAGS. Hernhuutlaste käsikirjade läti keelest XVIII sajandil ja
XIX sajandi alguses. Kirjaliku traditsiooni ja kohalike murrete mõjud ........... . . . . . . . . . . 821

ANNIKA VIHT. Sissejuhatavalt hernhuutlike lauluraamatute keelest ........... . . . . . . . . . 836

INTERVJUU

ANNIKA VIHT, KRISTIINA ROSS. Läti keel tõi leedulase soome-ugri uuringute
juurde.Vestlus Ernesta Kazakenaitega 851

MISTSELLE

KRISTI METSTE. Vennastekoguduse käsikirjadest Eesti Kirjandusmuuseumi
kultuuriloolises arhiivis 854

INNA PÕLTSAM-JÜRJO. Mõnda köstriametist 859

RINGVAADE

Lühikroonika 864

Koostajad KRISTIINA ROSS ja ANNIKA VIHT



KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025658

Teemanumbri väljaandmist on toetanud Haridus- ja Teadusministeeriumi

Eesti Keele Instituudi baasfinantseerimise projekt
„Eesti kirjakeele arengud 18. sajandil” (EKI-BAAS-2025/2).

CONTENTS

KRISTIINA ROSS, ANNIKA VIHT. From colonial language to national language:
Editorial note 659

ARTICLES

KAISA HÄKKINEN. Written Finnish: Genuine vernacular or something completely
different? 665

KRISTIINA ROSS. The Estonian language in 18th-century parish registers ........ . . . . . . . 682

KÜLLI PRILLOP, KÜLLI HABICHT, KRISTIINA PRAAKLI. Marking palatalization:
A study of early 19th-century orthographic reform in Estonian

................ . . . . . . . . . . . . . . . . 700

TIINA-ERIKA FRIEDENTHAL. Why the Bible, and how to read it? Pietistic

prefaces and reading guides in Estonian and Livonian Bibles
................ . . . . . . . . . . . . . . . . 721

MĀRA GRUDULE. Secular songs as information-sharing devices and tools of

education during the peasant Enlightenment 743

REET BENDER. Fragments of Baltic Germans’ everyday written Estonian in the

18,h-20,h centuries 758

BEATA PAŠKEVICA. Multilingual aspects in Moravian manuscripts ............ . . . . . . . . . . . . 778

LIINA LUKAS. “My heart tremblesinside”: From written language to literary
language 788

JÜRGEN BEYER. Marcus Heinrich Windekilde and the linguistic situation in

Sleswick and Livonia in 1838 802

PĒTERIS VANAGS. The Latvian language of the manuscripts of the Moravian

Brethren in the 18th and early 19th centuries: Influences of the written tradition

and the local dialect 821

ANNIKA VIHT. On the language of Estonian Moravian hymnals: Introductory
remarks 836

INTERVIEW

ANNIKA VIHT, KRISTIINA ROSS. How Latvian led a Lithuanian to Finno-Ugric
studies. In conversation with Ernesta Kazakėnaitė

.........................
. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 851

MISCELLANEA

KRISTI METSTE. The Moravian Brethren manuscripts in the Cultural History
Archives of the Estonian Literary Museum 854

INNA PÕLTSAM-JÜRJO. On the Office of the sexton 859

REVIEW

Short chronicles 864

Guest editors KRISTIINA ROSS and ANNIKA VIHT



https://doi.org/10.54013/kkBl2al

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 659

Koloniaalkeelest rahvuskeeleks

Saatesõna

Kristiina Ross Annika Viht

Teemanumbri lähtekohaks on küsimus, missugused protsessid aitasid kaasa sellele,
et saksa pastorite poolt kitsalt Piibli ja muude usuliste tekstide tõlkimiseks loodud

eesti kirjakeelest sai tekkida keelevariant, mis oli hiljem, XIX sajandil, suuteline toi-
mimarahvusliku ärkamise pinnasena. Küsimusele otsisime vastust Eesti Keele Insti-
tuudi, Tartu Ülikooli vana kirjakeele uurijate ning ajakirja Keel ja Kirjandus eest-
võttel selle aasta 27.–28. veebruaril toimunudkonverentsil „Koloniaalkeelest rahvus-

keeleks”, mille ettekannetel teemanumbri artiklid põhinevad. Eestikeelse raamatu ja
eesti kirjakeele sünni 500. aastapäeva tähistavate sündmuste ritta kuulunud sotsio-
lingvistilise rõhuasetusega konverentsi keskmes oli eesti kirjakeele sees ja ümber

XVIII sajandil toimunu.

Nagu pealkiri viitab, pärineb teemaasetus (post)koloniaalsest vaatenurgast eesti

kirjakeele arengule. Sageli nimetatakse koloniaalkeeleks koloniseerijate emakeelt,
mille kasutamine allutatud rahvastele peale suruti (vt näiteks Wikipedia: sub Lin-
guistic imperialism). Samas on täiendsõnakoloniaalne, koloniaal- kahetise tähendu-
sega ja võib viidata nii koloniseerivale kui ka koloniseeritud poolele. Nii on näiteks

sõna koloniaalväed tähenduseks „Eesti keele seletava sõnaraamatu” (EKSS) järgi
’teat.riigi väed asumaade vallutamiseks janeis oma võimukindlustamiseks’, aga sõna

koloniaalrahvas tähenduseks ’asumaa(de) põhielanikud’. Koloniaalsele kaksipidi-
susele osutavat pealkirja ajendas kasutama tõik, et eestikirjakeele sünni- ja arengu-
loosvõib leida mitmeid ühisjooni tüüpilistes koloniaalmaades loodudkirjakeeltega.
Kirjutatud eesti keele varajasimat varianti, mis oli kasutusel kuni XVII sajandi teise

pooleni, iseloomustavad samad jooned, mida on esile toodud koloniaaltingimus-
tes loodud kirjalike keelevariantide juures (nt Zimmermann, Kellermeier-Rehbein
2015; Stoltz, Warnke 2015). Seda keelt kasutasid oma kirja pandud tekstides saksa

eliidi esindajad, kelle emakeel oli keelkondlikult eesti keelest väga erinev. Tekstid ja
neid sisaldavad väljaanded olid mõeldud lugemiseks ja kasutamiseks teistele saksa

eliidi esindajatele, kes kohalikku keelt (veel) ei osanud. See keelevariant oli tugevate
saksa mõjudega, sest see pidigi olemakergesti mõistetav ennekõike sakslastele. Eesti

kirjakeele loomise taotlused olid sarnasedmisjonilingvistika püüdlustega ning vara-
jastkirjalikku eesti keelt kasutati peamiselt usulise sisuga tekstides.

XVII sajandi lõpus hakkas olukord muutuma ja kirjakeele standardeid, mille

lõunaeesti keele jaoks kehtestas 1686. aastal ilmunud „Wastne Testament” ja põhja-
eesti keele jaoks 1739. aastal ilmunud „Piibli Ramat”, ei ole enam alust nimetada

koloniaalseks allkeeleks. Need raamatud ei olnud mõeldud abivahendiks sakslastest

vaimulikele, vaid välja antud tarvitamiseks eelkõige eestlastest lugejatele. Neis kasu-
tatud keel ei läinud kõneldud eesti keelega otseselt vastuollu, sest autorid tundsid



ROSS, VIHT

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025660

kohalikke olusid ja paljud oskasid eesti keelt mingil määral juba lapsest peale. Eesti

keele arendamine püsisaga XVIII sajandi esimesel poolel endiselt tervenisti sakslaste

käes. Eestlased asusid oma keele üle ise otsustama alles XIX sajandi teisel poolel toi-
munud rahvusliku ärkamise ajal, mil nad sakslaste loodud keelevariandi nii-öelda
kaaperdasid ja panid rahvusliku koondumise teenistusse. Seegi käik oli analoogiline
protsessile, mida on kirjeldatud endistes koloniaalmaades (Errington 2008: 125).

Teemanumbri kirjutised aitavad selgitada, mis toimus eesti keelekogukonnas
ja keeles piiblitõlgete ilmumise ja rahvusliku ärkamise vahele jääval ajajärgul. Eesti

kirjakeele kujunemise paremaks mõistmiseks on numbrisse kaasatud ka naaber-
maade, Läti ja Soome uurijate vaatenurki oma keele kohta. Poliitiliselt ja sotsiaal-
selt arengult on eesti ja läti keelealade ajalugu olnud väga lähedane. Seetõttu leidub

eesti ja läti kirjakeelte kujunemisloos palju ühist vaatamata sellele, et keelkondlikult

kuulub eesti keel soome-ugri keelkonna läänemeresoome keelte rühma ja läti keel

indoeuroopa keelkonna balti keelte hulka. Mõlemad keeled on kirjutatud keelteks

saanud saksa kultuuriruumi osana. Seevastu eesti keelele keelkondlikult väga lähe-
dase soome keelega juhtus see hoopis teistsugustes tingimustes, mis on andnud

soome kirjakeelele eesti omast erineva värvingu.
Teemanumbri avabki Kaisa Häkkineni artikkel „Kirjalik soome keel: kas ehe

rahvakeel või midagi hoopis muud?”, milles autor annab ülevaate soome kirjakeele
arengust tänapäevani välja. Vaadeldakse, mikskujunes keelkondlikult nii lähedaste

keelte, soome ja eesti keele areng erinevaks, ehkki mõlema kirjakeele tekke käivitas

luterlik reformatsioon. Soome keel oli kirjakeele tekkimise aegu Soomes valitseva

halduskeele, rootsi keele suhtes samuti madalamal positsioonil nagu eesti keel saksa

keele suhtes, kuid keeleline hierarhia ei olnud Soomes nii terav ja vaimulikkond

oli piiskoppideni välja juba keskajast peale enamasti soomekeelne. Kirjakeele looja
Mikael Agricola valdas soome keelt täiuslikult ja temakaasaegsete seas leidus kirja-
keele loomiseks piisavalt palju soomekeelseid vaimulikke. Muidugi on varases kirja-
likus soome keeleski võõraid mõjutusi, sest usutekste tõlgiti sageli sõna-sõnalt. Ent

soome keelele ei ole võõraid mustreid väljastpoolt vägisi peale surutud, vaid soomla-
sed on sageli ise võõrkeele oma emakeelele eeskujuks seadnud.

Ülejäänud kirjutistes vaadeldakse eesti ja läti kirjakeelt, nende arengut mõjuta-
nud tegureid ning nende kasutamist XVIII sajandi ja XIX sajandi alguse olulisemate

ideeliste hoovuste, ratsionalismi, pietismi ja hernhuutluse mõjuväljas.
Kristiina Ross otsib artiklis „Eesti keel XVIII sajandi kirikumeetrikates” vastust

küsimusele, mil määral saab eesti keele tarvitamist või sellest hoidumist meetrika-
raamatutes talupoegade ja teiste madalamast seisusest inimeste andmete sisse-
kandmisel seostada pastori oletatavate maailmavaateliste arusaamadega. Üldjuhul
kasutasidki eestikeelseid rollinimetusi pastorid, kes olid pietistlike ja/või hernhuut-
like vaadetega, samuti kohalikku päritolu õpetajad, kes olid ilmselt juba lapsena
eesti keele omandanud. Uuritud 1720., 1750. ja 1780. aasta meetrikatest kanti eesti-
keelsete koguduseliikmete isikuandmeid eestikeelsena sisse umbes kolmandikus.

Eestikeelsetemeetrikate pidamise poolest tõusid esile kaks piirkonda.
Külli Prillop, Külli Habicht ja Kristiina Praakli arutlevad artiklis „Punktike ja

palatalisatsioon. Lähivaade XIX sajandi esimese poole kirjaviisiuuendusele” Otto



ROSS, VIHT

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 661

Wilhelm Masingu pakutud palatalisatsioonimärgi näitel üksikisiku ja suhtlus-
võrgustiku osa ning mõningate muude sotsiolingvistiliste tingimuste üle kirjaviisi
arendamisel. Antakse ülevaade trükistest ja meetrikatest, kus Masingu mõtte-
kaaslastest haritlased kasutasid tema soovitatud punktikest palatalisatsiooni
tähistamiseks. Eestlased vallakohtuprotokollides seevastu palatalisatsiooni ei mär-
kinud.

Artiklis „Milleks piibel ja kuidas seda lugeda? Pietistlikud eessõnad ja lugemis-
juhised Eesti- ja Liivimaa piiblites” annab Tiina-Erika Friedenthal ülevaate XVII

sajandi lõpu ja XVIII sajandi esimese poole piiblieessõnades toodud suunistest

piibli õigesti lugemiseks, mis pidi viima lugeja eluviisi täieliku muutumiseni ilmali-
kust kristlikuks. Energilise Johann Fischeri suunamisel XVII sajandi lõpukümnen-
deil Liivi- ja Eestimaal arendatudkooliharidus ning valminud piiblitõlked lähtusid

kirikujuhi pietistlikust motivatsioonist, mille esimeseks avalduseks oli 1677. aastal

Riias välja antud pietistlike lisadega Lutheri piiblitõlge – esimene pietistlik piibli-
väljaanne üleüldse. Siinmail leiab pietistlikud kaastekstid veel põhjaeestikeelse Uue

Testamendi teisest trükist, põhjaeestikeelsest esmapiiblist ja sellega samal aastal

ilmunud läti piibli teisest trükist.

Māra Grudule vaatleb artiklis „Ilmalikud laulud infoallikate ja haridusvahendi-
tena talurahvavalgustuse ajal” valgustuslikusuunitlusega ilmalike laulude osa lätlaste

üleminekul suuliselt kultuurilt lugemiskultuurile. Eeskätt vähese haridusega rahva

informeerimiseks ja õpetamiseks mõeldud tundeküllased laulud ehk ziņģe’d olid

lätlaste seas väga populaarsed XVIII sajandi viimasest veerandist kuni XX sajandi
alguseni välja. Artiklispeatutakse lähemalt lauludel, miskäsitlesid Napoleoni sõdu ja
lätlaste sundvärbamist, pärisorjuse kaotamist ja koolihariduse edendamist.

Kui eesti ja lätikirjakeel mõlemad sündisid sakslaste teadliku tegevuse tulemusel,
siis mõnevõrra ootamatu vaate kohaliku keele kirjalikule kasutamisele esitab Reet

Benderartiklis „Pudemeid baltisakslaste igapäevasestkirjalikust eesti keelestXVIII-
XX sajandil”, milles kirjeldatakse Eestist pärit või siin kasvanud baltisakslastesuulise

eesti keele kajastumist kirjalikes (saksakeelsetes) tekstides. Autor toob baltisaksa ilu-
kirjandusteostest, memuaaridest ja teadustöödest arvukalt näiteid, mis iseloomus-
tavad eesti keele suulist ja argikasutust. Näitedkirjeldavad muuhulgas mitmekeelset

suhtlust sakslaste kodudes ning muretsaksa keele oskuse allakäigu pärast eesti ja läti

keele suure mõju tõttu.

Kompaktse temaatilise rühma moodustavad hernhuutlikule keeletarvitusele

pühendatud artiklid. Vennastekogudusi juhtinud sakslaste tihe koostöö eestlastest

ja lätlastest töötegijatega andis olulise tõuke kohaliku omakeelse kirjakultuuri sün-
niks, kuivõrd vennastekoguduses peeti väga oluliseks kirjalikku eneseväljendust,
millega tegelesid nii hernhuutlikud saksa misjonärid kui ka kohalikud talupojad.
Arhiiviandmed kõnelevad vennastekogudusse kuulunud eestlastest, kes juba XVIII

sajandil aitasid koostada iga-aastaseid aruandeid, saatsid liikumise keskusse Herrn-
hutis kirju, toimetasid ja tõlkisidvaimulikkukirjandust ning luuletasid ise. Varakult

kirjatööga liitunud lätlaste (Daija, Paškevica 2022: 68) ja eestlaste täpne panus küll

alles ootab väljaselgitamist, sest enamik säilinud käsikirju on anonüümsed ja datee-
rimata ning tekste on hävitatud jakadunud.



ROSS, VIHT

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025662

Beata Paškevicakirjutab artiklis„Mitmekeelsus hernhuutlaste käsikirjades”, kui-
das vennastekogudus eiras ühiskonnas valitsevat seisuslikku hierarhiat, luues oma

struktuuri, kus rahvused ja keeled toimisid võrdsena. Mujal levinud koloniaalse

värvinguga termini Undeutsch asemel kasutati vennastekoguduses rahvuste võrdsu-
sele viitavaid termineid läti vend, läti õde ja rahvuslik töötegija. Eestvedajatena tegid
sakslased ja lätlased koostööd, liikumise tööd korraldati mõlemas keeles, peeti kaks-
keelseid üritusi, saksa keelest tõlgiti ja mugandati rohkesti tekste läti keelde, hiljem
hakati nende eeskujul looma ka algupäraseid kirjatöid. Vennaste dekoloniseeritud

suhtlus aitas kujuneda lätlaste eneseteadvusel, mis sai aluseks rahvuslikule emantsi-
patsioonile.

Liina Lukas kirjeldab artiklis „„Mo südda ligob mo sees.” Kirjakeelest
kirjanduskeeleks” murrangut, mille põhjustas Johann Christian Quandti jutu-
kogu „Kolm kaunist Waggausse Eenkojut” avaldamine, eriti esimene lugu Hen-
ning Kuusest. Suurenes tähelepanu kirjalikule tekstile, kuna nii Henningu lugu
kui ka raamatu eessõna õhutasid Piiblisse korralikult süvenema ning sealt elu-
juhiseid otsima. Kolme lihtsa inimese elulooga oli madalat päritolu eesti lugejal
kerge samastuda ning esmakordselt oli tegemist võrdse autori-lugeja suhtega,
mitte ülalt alla valgustamisega. Äratusloo jutumudel sai XIX sajandi esipoolel alu-
seks Jenoveva-vagaduslugude lainele eesti ja läti kirjanduses. Quandti jutukogus
ja hilisemas sentimentalistlikus kirjanduses väärtustati tundeelu ja arendati välja
kirjanduslik keel selle kujutamiseks.

Jürgen Beyer kommenteerib artiklis „Marcus Heinrich Windekilde ning keele-
olud Schleswigis ja Liivimaal 1838. aastal” tartukeelset aruannet, mille vennaste-
koguduse Tartumaa ringkonna hoolekandja Windekilde koostas oma reisi kohta

Eestist Schleswigi hertsogiriigi taanikeelsesse ossa. Autor avab muu hulgas Winde-
kilde keeleliste valikute tagamaid. Tõukuvalt Windekilde reisist arutleb ta pikemalt,
kuivõrd põhjendatud on tollaste Läänemere provintside keelelist olukorda kirjel-
dades kasutada terminit koloniaalkeel. Liivimaa keelesituatsiooni võrdlusest teiste

Euroopa mitmekeelsete piirkondadega järeldub, et sotsiaalse ebavõrdsuse olemasolu

ei anna veel põhjust rääkida kolonialismist ega koloniaalkeelest.

Pēteris Vanags annab artiklis „Hernhuutlaste käsikirjade läti keelest XVIII

sajandil ja XIX sajandi alguses. Kirjaliku traditsiooni ja kohalike murrete mõjud”
ülevaate läti kirjakeele arengust XVI–XVIII sajandil ja vennastekoguduse käsi-
kirjade keelekasutusest võrdluses raamatukeelega. Käsikirjades avaldusid tolleaegse
raamatukeele saksapärasused, kusjuures saksa leksikat esines rohkemgi kui trükis-
tes. Käsikirjade keel osutus üldiselt väga raamatukeelepäraseks, kuid selles leidus ka

Vidzeme-päraseid murdejooni, ilmselt tingituna läti rahvusest autorkonna kasvust.

Vennaste käsikirjadele oli iseloomulik deminutiivirohkus.

Annika Viht iseloomustab artiklis „Sissejuhatavalt hernhuutlike lauluraama-
tute keelest” eesti vennastekoguduse lauluraamatute keelekasutust. Nii vaadeldud

häälikuliste joonte, vormitunnuste, sõnavaliku kui ka morfosüntaksi poolest olid

hernhuutlikud lauluraamatud enamjaolt väga senise lõuna- ja põhjaeesti kirja-
keele pärased. Kõige erilisemas keeles oli Matthias Friedrich Hasse lõunaeesti

lauluraamat 1747. aastast, milles leidus erakordselt palju deminutiive ja vähe



ROSS, VIHT

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 663

vokaalharmooniat ning ainsana elatiivset järeltäiendit. Ainus vaid vennaste laulu-
raamatutes esinenud keelejoon oli mitmusevorm wellitse varasema lõunaeesti

kirjakeele welle asemel.

Samu teemasid aitavad veelgi avada kolm lühikirjutist. Kristi Metste annab

lühiartiklis „Vennastekoguduse käsikirjadest Eesti Kirjandusmuuseumi kultuuri-
loolises arhiivis” ülevaate arhiivi hernhuutlike käsikirjade kogu kujunemisest ja
hetkeseisust. Lõviosa hernhuutlikust kirjandusest on paigutatud vennastekoguduse
käsikirjakogusse, kus on levinumate tekstitüüpidena üle kahesaja kõne, jutluse ja
manitsuse, mitukümmend lauluraamatut, mitukümmend elulugu ja 22 kirja. Väljas-
pool vennastekoguduse fondi on samuti hernhuutlikke käsikirju, kuid paljude teks-
tide puhul ootab alles väljaselgitamist, kas tegemist on just hernhuutliku allikaga.
Tänavu on asutud hoogsalt vennaste käsikirju inventeerima ja korrastama, ees-
märgiga teha need kõik huvilistele digitaalsel kujul kättesaadavaks.

Selleks et eestlased ja lätlased saaksid oma (sakslaste loodud) kirjakeeli ise aren-
dama hakata, oli eeltingimusena vaja eesti- ja lätikeelserahvahariduse laialdast levi-
kut, millele pandi alus XVII sajandi lõpul talurahvakoolide võrgustiku rajamisega.
Sestpeale sai oluliseks vahemeheks kirikuõpetaja ja lihtrahva vahel köster (lt ķeste-
ris), kes sageli tegutses ka kooliõpetajana. Köstritest ja kooliõpetajatest moodustus

varajane eesti soost haritlaskond, kelle hulka kuulusid näitekska XVIII sajandi kesk-
paigas tegutsenud hernhuutlastest kirjamehed Mango Hans, Adam Koljo, Michael

Ignatius ja Mango Jaak. Köstriameti kujunemislugu selgitab Inna Põltsam-Jürjo
käsitluses „Mõnda köstriametist”. Keskaja Euroopas oli köstri (ladina keeles custos’e)
ülesandeks tagada, et kirikuruum oleks jumalateenistuseks ette valmistatud. Sellele

võis lisanduda varahoidja, kellalööja ja hauakaevaja kohustus. Eestis oli talupoega-
dest köstreid juba katoliku ajal. Muude ametikohustuste täitmise kõrval võis köstri

puhul vajalikuks osutuda ka keeleoskus, kuivõrd paljudkirikuõpetajad vajasidkogu-
dusega suhtlemisel tõlki. XVII sajandi alguseks kujunes köstrist juba selgemate piir-
joontega amet, mille töökohustuste raskuspunkt nihkus füüsilist jõudu nõudvatelt

ülesannetelt üha enam intellektuaalsematele. Köstriamet hakkas aina rohkem seos-

tumakoolihariduse, kirjasõna ja raamatukultuuriga.
Teemanumbris leidub ka lühike intervjuu Leedu uurija Ernesta Kazakėnaitėga,

kes haarab läänemeresoome ja balti vanade kirjakeelte uuringud ühtsesse kultuuri-
ruumi.

KIRJANDUS

Daija, Pauls; Paškevica, Beata 2022. Latvian Moravian manuscripts: Historical overview

and research perspectives. – Acta Historica Tallinnensia, kd 28, nr 1, lk 63–84.

https://doi.Org/10.3176/hi5t.2022.1.03
EKSS 2009 = Eesti keele seletav sõnaraamat. Kd I–VI. Eesti kirjakeele seletussõnaraamatu

2., täiendatud ja parandatud trükk. Toim Margit Langemets, Mai Tiits, Tiia Valdre, Leidi

Veskis, Ülle Viks, Piret Voll. Tallinn: Eesti Keele Sihtasutus.

Errington, Joseph2008. Linguistics in a Colonial World: A Story ofLanguage, Meaning and

Power. Oxford: Blackwell Publishing. https://doi.org/10.1002/9780470690765



ROSS, VIHT

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025664

Stolz, Thomas; Warnke, Ingo H. 2015. From missionary linguistics to colonial linguistics. -
Colonialism and Missionary Linguistics. (Koloniale und Postkoloniale Linguistik /

Colonial and Postcolonial Linguistics 5.) Toim Klaus Zimmermann, Birte Kellermeier-

Rehbein. Berlin–München–Boston: De Gruyter, lk 3–25.

https://doi.Org/10.1515/9783110403169.3
Zimmermann, Klaus; Kellermeier-Rehbein, Birte 2015. Preface. – Colonialism and Mission-

ary Linguistics. (Koloniale und Postkoloniale Linguistik / Colonial and Postcolonial Lin-

guistics 5.) Toim K. Zimmermann, B. Kellermeier-Rehbein. Berlin–München–Boston:

De Gruyter, lk vii–x. https://doi.org/10.1515/9783110403169.vii



https://doi.org/10.54013/kkBl2a2

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 665

Kirjalik soome keel: kas ehe rahvakeel või

midagi hoopis muud?

Kaisa Häkkinen

Tänavu, 2025. aastal, tähistatakse esimese eesti keeles ilmunud raamatu – või õige-
mini esimese eestikeelset teksti sisaldanud trükiteose – suurt sünnipäeva. Paraku

pole sellest raamatust tänaseni säilinud ainsatki eksemplari. Ka teised vanimad eesti-
keelsed trükised on halvasti säilinud. XVI sajandist on olemas ainult mõned kate-
kismuse fragmendid.

Esimene soome keeles kirjutatud raamat nägi trükivalgust mõnevõrra hiljem,
arvatavasti 1543. aastal. Esmatrükist on säilinud vaid fragmendid, mistõttu selle

täpne ilmumisaasta on teadmata. Samast raamatust on aga hiljem avaldatud vähe-
malt kaks trükki, seega on selle sisu täielikult teada. Esimesele raamatule järgne-
sid kohe teised, mahukamad teosed, ja nii võib 1543. aastat õigusega lugeda soome

kirjakeele arenguloo alguseks.
Soome ja eesti keelt nimetatakse sageli sõsarkeelteks, millel on palju ühist.

Kirjakeele areng kulges Soomes aga ilmselgelt ladusamalt kui Eestis. Selles artik-
lis vaatlengi, miks oli Põhja-Euroopa mahajäänud perifeeriaks peetav Soome oma

kirjakeele arendamisel nõnda edukas.

Luterlik reformatsioon kui tõukejõud

Üks protestantliku reformatsiooni põhimõtteid nägi ette, et igaüks peab saama

Jumala sõna kuulata ja lugeda oma emakeeles. Sola scriptura (lad ’ainult Pühakiri’)
on luterlik doktriin, mille kohaselt on Piibel kristliku usu ja praktika ainus eksimatu

autoriteet. Niisiis oli hädavajalik, et Piibel oleks saadaval inimestele mõistetavas

keeles. See printsiip andis põhjuse kirjaliku keele arendamiseks ka nendes keeltes,
millel puudus varasem kirjandustraditsioon. Nii muutus oma kirjakeele loomine

aktuaalseks kõikjal Läänemere piirkonnas. Trükikunst oli leiutatud juba XV sajan-
dil ning seega oli reformatsiooni ajal võimalik jumalasõna trükitud kujul tõhusalt

levitada.

Geograafilistel, ajaloolistel ja ühiskondlikel põhjustel jõudsid luterlikud mõjutu-
sed Eestisse pisut varem kui Soome (nt Heininen 2007: 36−39; Ross 2019: 61). Balti

aladele ja Skandinaaviasse jõudis usupuhastusliikumine 1520. aastatel. Kuna Soome

kuulus tol ajal Rootsi kuningriigi koosseisu, sõltus tema areng Rootsist ning jäi sel-
lest veidi maha.

1527. aastal viis noor Rootsi kuningas Gustav Vasa, kes oli suure hansalinna

Lübecki abiga vabastanud oma maa Taani võimu alt ja ühendanud selle iseenda

keskvalitsuse alla, kuningriigis läbi reformatsiooni, tehes endast kirikupea ja kiriku



HÄKKINEN

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025666

varade ülemvalitseja (nt Heininen 2007: 32−35; Knuutila 2010: 98−99; Lavery
2017: 42−45, 49−52). Teoloogilised küsimused teda ei huvitanud, seega jäi doktrii-
niga seotu teiste õlule.

Reformatsiooni kõige edumeelsemateks edasiviijateks said Stockholmi pürje-
lid, kel olid tihedad sidemed Läänemere maades tegutsevate saksa keelt kõnelevate

kaupmeestega. Nemad võtsid uue usu omaks juba 1520. aastate lõpus. 1530. aastal

otsustas Stockholmi linnanõukogu hakata regulaarselt pidama missat rootsi keeles.

(Knuutila 2010: 87−90) Aastal 1533 nimetati Stockholmi kogudusse vaimulikuks

soomlane, sest linna oli asunud elama palju soome keelt kõnelevaid inimesi, kellele

tuli teenistusikorraldada nende emakeeles (Murray 1954; Tarkiainen 1990: 39−52).
Peatselt järgis Rootsi kirik seda eeskuju: 1536. aastal otsustas Uppsalakirikukogu, et

vähemasti katedraalides ja võimalusel ka teisteskirikutes tuleb missat pidada rahva-
keeles – praktikas siis rootsi või soome keeles.

Esimesed soomekeelsed trükised

Soomekeelsete trükiste ajalugu ulatub 1543. aastasse, mil Stockholmis ilmus Mikael

Agricola aabits-katekismus „ABC-Kiria”. Peagi pärast seda algtasemele mõeldud

tagasihoidlikku raamatut avaldas Agricola veel kaheksa trükiteost, nende seas ligi
900-leheküljelise palveraamatu ja Uue Testamendi tõlke (tabel 1). Kokku sisalda-
vad need raamatud umbes 2400 lehekülge soomekeelset teksti. (Heininen 2007:

164−331; Häkkinen 2015: 53−75) Võib öelda, et Agricola koostas tollasele soome

vaimulikkonnale terve käsiraamatutekogu. Kõigi nende teoste originaaleksemplarid
on tänini säilinud ning neist on koostatud kaks faksiimilekogumikku, mis on teinud

teosed hõlpsasti kättesaadavaks. Lisaks on teadlastele loodudkaks erinevalt annotee-
ritud elektroonilist andmebaasi (MAT, MATMT).

Nüüd tasub uurida, mikskulges areng Soomes ja Eestis nõnda erinevalt, olgugi et

põliskeelte ühiskondlik staatus oli mõlemal pool üsna sarnane. Mõlemadkeeled olid

valitseva klassi keele suhtes madalamal positsioonil. Soome kuulus Rootsi kuning-
riigi koosseisu ning halduskeeleks oli rootsi keel. Eestit valitses kuni 1559. aastani

Saksa ordu ning ühiskonnaeliit ja vaimulikkond rääkisid saksa keelt.

Tabel 1. Mikael Agricola teosed soome keeles.

Pealkiri Aasta

„ABC-Kiria” 1543, 1551, 1559

„Rucouskiria Bibliasta” 1544

„Se Wsi Testamenti” 1548

„Käsikiria Castesta ia muista Christikunnan Menoista” 1549

„Messu eli Herran Echtolinen” 1549

„Se meiden Herran Jesusen Christusen Pina” 1549

„Dauidin Psaltari” 1551

„Weisut ia Ennustoxet” 1551

„Ne Prophetat Haggaj. SacharJa. Maleachi” 1552



HÄKKINEN

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 667

Teisalt oli siiski ka selgeid erinevusi. Üks oluline tegur oli asukoht. Soome oli

geograafiliselt eraldiseisev piirkond, mis asus Rootsi halduskeskusest kaugel. Sinna

pidi sõitma üle mere ning talvel võis mere ületamine kuude kaupa võimatu olla. Ala

oli suur, vahemaad pikad ning teedevõrk hõre ja raskesti läbitav. (Haggrén jt 2016:

498−505) Seega sai Rootsi Österlandi (Soomet) aktiivselt valitseda ainult teatud

ulatuses (Tarkiainen 2008: 153−186). Tegelikkuses lasti soomlastel enamasti rahus

omaette metsade varjus elada. Lõuna- ja läänerannikul leidus küll ka rootsi ema-
keelega elanikke (Kuvaja 2019: 320−321), kuid need ei olnud mingid ülemkihi esin-
dajad, vaid samasugused harilikud talupojad nagu nende soome naabridki. Soome

talupojad olid sõltumatud, kuna maa, mida nad harisid, kuulus valdavalt neile

endile.

Eestis oli saksakeelne elanikkond küll vähemuses, kuid kogu riigis alaliselt valit-
seva jõuna kohal – linnades kaupmeeste ja kodanlastena, maal maaomanikena. Ka

vaimulikkond oli saksakeelne. (Ross 2019: 57−58)

Liturgilise soome keele keskaegne taust

Keskaja mõjukaim organisatsioon oli katoliku kirik. Soome oli kirikukorralduse

poolest eraldiseisevpiirkond. Kogu Soome poolsaar moodustas Rootsi kirikus ühe-
ainsa piiskopkonna. Esialgu asus Soome piiskopkonna keskus Nousiainenis, umbes

20 km tänapäeva Turu linnast põhja pool. Hiljem viidi see üle Turust ida pool
paiknevasse Koroineni ja viimaks, XIII sajandi lõpus, Turu linna. (Harjula jt 2018:

65–71)
Soome kirikliku hierarhia tipus seisis Turu piiskop. Alates XIV sajandi algusest

oli enamik Turu piiskoppe Soomes sündinud (Turun piispat; tabel 2). Ilmselgelt rää-
kis suurem osa neist emakeelena soome keelt.

Tabel 2. Turu katoliku piiskopid u 1300−1522.

Nimi Sünnikoht Ametiaeg

Magnus I Rusko, Soome 1291−1308

Ragvaldus Ahvenamaa1309−1321

Benedictus Ledinge, Rootsi 1321−1338

Hemmingus Bälinge, Rootsi 1338−1366

Henricus Hartmanni Turu, Soome 1366−1367

JohannesII Petri Västerås, Rootsi 1367−1370

JohannesIIIWestfal Turu, Soome 1370−1385

Bero II Balk Vehmaa, Soome 1385−1412

Magnus II Tavast Mynämäki, Soome 1412−1450

Olaus Magni Piikkiö, Soome 1450−1460

Conradus Bitz Mandri-Soome (täpsemalt teadmata) 1460−1489

Magnus III Särkilahti Taivassalo, Soome 1489−1500

Laurentius Suurpää Turu, Soome 1500−1506

JohannesOlavi Parainen, Soome 1506−1510

Arvidus Kurck Vesilahti, Soome 1510−1522



HÄKKINEN

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025668

Esimesed kogudused tekkisid Soomes 1200. aasta paiku. XIV sajandi alguseks oli

neid 30 kanti. XV sajand oli Soome kiriku jaoks märkimisväärse kasvu ja õitsengu
aeg. Keskaja lõpuks oli kirikukihelkondade arv kerkinud üle saja. Lisaks leidus vähe-
malt 44 kabelikogudust, millel oli oma kirikuhoone ja surnuaed, kuid mitte oma

vaimulikku. (Palola 1996; Haggrén jt 2016: 444−450; Hiekkanen 2020)
Siinkohal on huvitav mõelda, kust kõigi nende koguduste jaoksvaimulikud leiti.

Maapiirkondades pidid kihelkonnad kirikuid ehitama ja ülal pidama ning enamasti

said nad ka ise endale preestri valida. Tõenäoliselt eelistati tuttavaid vaimulikke,

kellega sai suhelda oma emakeeles. Hiljem, luterlikul ajal, anti vaimulikuamet sageli
üle endise pastori pojale või muule meessoost sugulasele, kuid keskajal ei olnud

preestritel lubatud perekonda luua. Nii või teisiti on uurijad üksmeelel, et enamikus

Soome kihelkondades täitsid keskajal vaimulikuametit Soomes sündinud preestrid.
(Lavery 2017: 34−39) Rahvusvahelist tungi nendele kohtadele ei olnud, sest vaeseid

jakaugel asuvaid maapiirkondi ei peetudkuigi atraktiivseks.

XV sajandil hakkas ka kirik ise rahvakeelte (st rootsi ja soome keele) kasutamist

edendama (nt Pirinen 1988: 9−15). 1441. aastal pani provintsisinod kogu Rootsi

kuningriigi preestritele kohustuse lugeda rahvakeeles kolme palvet ja usutunnistust.

1492. aastal kordas piiskop Magnus Särkilahti seda nõuet. 1474. aastal otsustas piis-
kop Konrad (Conradus) Bitz, et missa peab sisaldama rahvakeelset jutlust. Ladina

keelt kasutati siis, kui kohal viibisid üksnes vaimulikud.

XV sajand oli Soomes muuski mõttes hea aeg. Suuri sõdu ega tapvaid epidee-
miaid teadaolevalt ei olnud. Majandus kasvas, jõukus suurenes. Seda soodsat aren-
gut peegeldavad tänini Soome kirikuhooned. Enne aastat 1400 oli Soomes ehitatud

või ehitusjärgus üheksa kivikirikut, katoliikliku aja lõpuks oli neid kokku juba 94.

(Haggrén jt 2016: 385−390) Kõik viitab sellele, et koguduseliikmed olid oma kiri-
kutega rahul ja nende üle uhked. Soomes ei tekkinud reformatsiooni ajal kiriku ega
vaimulike suhtes mingit vaenu ega mässu. Konfliktid tekkisid peamiselt kuninga
ametnikega, kes tahtsid kiriku varasid krooni kasuks konfiskeerida. (Tarkiainen,
Tarkiainen 1985: 12−26; Lavery 2017: 10−14)

Keskaja Soomes oli katoliku kirik ainus formaalset haridust pakkuv organi-
satsioon, kuid selle ressursid olid piiratud. Puuduvad usaldusväärsed allikad, mis

annaksid täpse ülevaate Turu katedraalikooli või muudes linnades (nt Viiburis, Rau-
mas ja Porvoos) asutatud väiksemate ladinakoolide õpilaste arvust. Seetõttu pole ka

teada, kui palju noormehi igal aastal kooli lõpetas. Tõenäoliselt oli Turu katedraali-
koolis korraga umbes 50 õpilast (Tarkiainen, Tarkiainen 1985: 76–77). Õpingud
kestsid võrdlemisi pikka aega – kümme aastat või enamgi. Enamik õpilasi lootis

saada preestriks, kuid mõned valisidka ametnikukarjääri. Kõige ambitsioonikamad

jätkasid õpinguid välismaal. Nimepidi on teada 143 Soome päritolu üliõpilast, kes

õppisid keskajal välisülikoolides. See tähendab, et keskmiselt saadi vähem kui üks

magistrikraad aastas. Kui arvestada, et Soomes oli üle saja kihelkonna, pidi preestrite
haridustase olema väga ebaühtlane.

Mikael Agricola sõnad tema Uue Testamendi eessõnas kinnitavad oletust, et pal-
jude preestrite haridustase oli napp. Agricola põhjendab oma tõlketööd järgmiselt:
„Et nüüd ükskipreester ega õpetaja ei saaks oma laiskust enam selle taha peita, et ta



HÄKKINEN

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 669

ei oska ladina ega rootsi keelt – selleks ongi nüüd see Uus Testament lihtsalt teksti

järgi ära tõlgitud” (Agricola 1987, II: 16).1 Sellest tuleb järeldada, et soome keel oli

paljude vaimulike jaoks ainus keel, mida nad ladusalt valdasid, ning teiste keelte

oskuse puudumist peeti ametikohustuste eiramise levinud põhjuseks.
Rootsi keel oli küll halduskeel, kuid on väheusutav, et soome emakeelega inime-

sed oleksid soomekeelsetes piirkondadeskasutanud omavahel ainult rootsi keelt. On

teada, et ka ametnikud valdasid sageli soome keelt (Häkkinen 2015: 17−18; Lavery
2017: 24). Kõik viitab sellele, et suulises kultuuris oli soome keele positsioon üsna

tugev. Juba varaseimad kirjalikud allikad viitavad sellele, et keskaja lõpuks oli tekki-
nud mingi üldkasutatav rahvakeel. Näiteks on Westhi koodeksi nime kandevkäsikiri

ja Mikael Agricola teosed küll iseseisvad allikad, kuid sisaldavad sõna-sõnalt kattu-
vaid kirjakohti (Häkkinen 2012 a).

Mikael Agricola emakeele üle on arutatud ja vaieldud aastakümneid (nt Ikola

1988). Tema kodupaik Pernå (sm Pernaja) on juba ammusest ajast valdavalt rootsi-
keelne piirkond ning Agricolakeelekasutuse teatud aspektid on andnud alust kaht-
lustada, et ta ei vallanud soome keelt täielikult. Samas on lihtne näidata, et isegi
emakeeles tehakse aeg-ajalt hõlpsasti vigu, eriti kui kirjutaja on vilumatu. Pealegi
on põhimõtteliselt vale võrrelda Agricolakeelt tänapäevase normitud kirjakeelega,
mis on loodud paljuski grammatikateooriatele tuginedes. Agricola ajal polnud keelt

veel normitud, seega oleks õigem võrdluspunkt tolle aja kõnekeel ja murded. Paraku

ei ole XVI sajandist usaldusväärset võrdlusmaterjali. Siiski leidub Agricola oma-
loomingulistes luuletustes, mis pole võõrkeelsete originaaltekstide tõlked, leidlikke

idiomaatilisi konstruktsioone, mis näitavad, et ta valdas soome keelt suurepäraselt
(Häkkinen 2012b: 30−48).

Puuduvad täpsed andmed Soome rahvastiku keelelise koosseisu ja sotsio-
lingvistilise olukorra kohta, kuid mõned infokillud siiski on. Tuntud saksa karto-
graafjakeeleteadlane Sebastian Münsterkirjutas oma 1544. aastal ilmunud raamatus

„Cosmographia” (vt nt Miekkavaara 2008: 50) järgmist: „Keelte kohta Soomes tuleks

märkida, et seal leidub kaks keelt. Wiborgist [= Viiburist] kuni Borgo [= Porvoo] või

Sibboni [= Sipooni] mere ääres kasutavad elanikud rootsi keelt. Kuid sisemaal on

neil hoopis teine, omaette keel. Paljudes paikades, nagu Wiburgis ja Pittises, leidub

mõlemat keelt, mistõttu tuleb seal pidada kahte jutlustajat.” 2
Nimi Pittis viitab Pyhtääle, Pernåst ida pool asuvale kihelkonnale. Tegemist on

Soome lõunaranniku idapoolseima osaga, kus rootsi keel on tänini soome keele

kõrval ametliku keele staatuses (Kuvaja 2019: 321). Münsteri sõnutsi räägiti Soomes

teadaolevalt kahte keelt kõrvuti. Keele kaudu sai määratleda kogukondi, kuid mingit
ilmselget hierarhiat nende kahe keele vahel ei valitsenud. Münster ei ütle, et rootsi

1 Sm „Nyt ettei yksikään pappi taikka opettaja mahtaisi laiskuuttans tästälähin sillä peittää, ettei

hän latinan eikäruotsin kielen taida – sentähden ompi nyt se Uusi testamentti yksikertaisesta
tekstin myötä ulostulkittu” (kirjaviis nüüdisajastatud).
2 Sks „Der sprachen halb des Finnlands soltu mercken, das zwo sprachen werden darin

gefunden. Von Wiborg biss gen Borgo oder Sibbo am gestaden des Möres gebrauchen sich die

ynwoner des Landes der Schweder Sprachen. Aber hinden aussen im landt haben sie gar ein

gesundere Sprach. In vilen flecken als zu Wiburg und Pittis findt man beyde sprachen und man

muss zweierlei Predicanten do haben.”



HÄKKINEN

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025670

keel oleks olnud ametlik või sotsiaalselt eelistatud keel. Oli lihtsaltkaks keelt jakõik.

Teistest allikatest on teada, etkohaliku keele oskus oli hinnatud. Näiteks kaupmehed
pidasid oluliseks õppidakohalikku keelt, et nad saaksid teha kaupa otse tootjatega ja
vältida vahemehi (nt Bentlin 2008: 44).

Agricola ajal leidus mitmeid teisigi soome haritlasi, kes võisid vabalt tegeleda
vajalike tekstide tõlkimisega (tabel 3). Reformatsiooni alguspäevist on säilinud käsi-
kirju, millest vähemalt mõned on Agricola avaldatud teostest vanemad (Häkkinen

2012 a). Teame, et Agricolal oli Wittenbergis kaks kaastöölist, Martinus Teit jaSimon

Wiburgensis, kellega koos ta Uue Testamendi soome keelde tõlkis. Kindlalt on teada,
et Agricola ise ei pidanud Turus esimest soomekeelset missat, sest õppis siis (1536
või 1537) veel Wittenbergis. Selle pidas keegi teine, kes samuti soome keelt valdas.

Tabelis mainitud sünnikohtadestasub ainult Pernå rootsikeelses piirkonnas. Siiski

on kindlalt teada, et sealt pärit üliõpilased oskasid soome keelt. Sellised linnad nagu
Rauma, Viiburi ja Turu on olnud algusest peale mitmekeelsed, kuid nende ümbruse

maapiirkondades räägiti soome murdeid. Eriti Viiburi on kogu oma ajaloo vältel

olnud tuntud kui erakordselt rahvusvaheline linn, kus lisaks soome ja rootsi keelele

kasutati igapäevaelus veel vähemalt saksa, vene jakarjala keelt (Tandefelt 2019).
Kokkuvõttes võib öelda, et tingimused soome kirjakeele tekkeks olid päris head.

Nii kiriku kui ka ilmaliku võimu ühine eesmärk oli viia luterlik reformatsioon läbi

mõõdukal ja korrapärasel viisil. Selle möödapääsmatu osa oli rahvakeele kasuta-

mine. Projekti elluviimiseks leidus piisavalt soomekeelseidvaimulikke. Usukeelel oli

tugev suuline traditsioon, kuigi soome keelt ei olnud varem kirjalikult tarvitatud.

Trükitehnoloogia pakkus võimaluse standardkeele loomiseks, mida saaks kasutada

kogu riigis. Selle taustal polegi ehk nõnda üllatav, et Mikael Agricola suutis kümne

aasta jooksul avaldada üheksa raamatut.

Tabel 3. Välismaal õppivad Soome üliõpilased reformatsiooni ajal.
Nimi Sünnikoht Kõrgeim ametikoht

Petrus Särkilax Turu ülemdiakon

Peder Sild Turu ülemdiakon

Thomas Keijoi Rauma Hämeenkyrö vikaar

Simon Henrici Viiburi Wittenbergi ülikooli õppejõud
Canutus Johannis Eurajoki Viiburi piiskop
Mikael Agricola Pernå Turu piiskop
Martinus Teit Pernå kuningliku õukonna instruktor

Paulus Juusten Viiburi Viiburi ja Turu piiskop
Jacobus Teit Pernå kuningliku õukonna sekretär

Erik Härkäpää Pernå Viiburi piiskop

(Heininen 1980; Nuorteva 1999: 158−171, 177; välja on jäetud Lejoni perekonda
kuuluvad aadlikud)



HÄKKINEN

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 671

Ehtne soome keel?

Nüüd on aeg uurida, milline oli vanem soome kirjakeel praktikas. Peaaegu kõik

reformatsiooni ajal soome keeles kirjapandu oli tõlge teistest keeltest, nagu ladina,
saksa ja rootsi keel. Need kõik on indoeuroopa keeled ja grammatilise struktuuri

poolest soome keelest selgelt erinevad.

Usutekstide tõlkimine ei olnud alati lihtne. Nende sisu peegeldas kultuuri, mis oli

harilikele soomlastele võõras ja eksootiline. Paljud tekstid olid abstraktsed ja kont-

septuaalsed. Kättesaadavate abivahendite, näiteks sõnaraamatute ja üldteatmeteoste

hulk oli väike. Tõlkijad ei vallanud keeli, millega nad töötasid, tingimata täiuslikult.

Nad ei pruukinud aru saadakõigist sõnadest, konstruktsioonidest ega idioomidest.

Enamasti soovisid nad Piibli teksti tõlkida sõna-sõnalt, et tähendus ei muutuks.

Tihtilugu oli tulemuseks soomekeelsete sõnadega kirjutatud võõrkeel.
Eriti silmatorkav on see passiivilausete puhul, kuna soome keele passiiv erineb

oma struktuurilt ja funktsioonilt indoeuroopa keelte ehtsast passiivist. Agricola
lähtekeeltes on passiivlause grammatiline konstruktsioon, mis toob esile mõjutatu,
tulemuse või saaja, mitte aga tegevuse sooritaja. Soome keeles osutab passiiv sellele,
et lause tegija (semantiline subjekt) on umbisikuline (s.o teadmata) ning gramma-
tiline subjekt puudub sootuks. Vanemas kirjakeeles lisatakse semantiline subjekt
agentkonstruktsioonide abil, mis ei kuulu soome keele loomulikku süntaksisse (näi-
ted 1,2; vt nt Itkonen-Kaila 1992).

(1) Süntaktiline struktuur (agentadverbiaaliga passiivilause) on säilitatud sõna-

sõnalises tõlkes (Mt 4:1):
Luther 1545: Da ward Jhesusvom Geist in die Wüsten geführt / Auffdas er

von dem Teufel versucht würde.

Agricola 1548: Silloin Jeesus wietin Hengeld corpehen / senpäle / ette hen

kijusataisin perchelelde.
’Siis viidi JeesusVaimust kõrbesse, selleks et teda kiusataks

kuradist.’

Vrd Raamattu 1992: Sitten Henki vei JeesuksenautiomaahanPaholaisen

kiusattavaksi.

’Siis viis Vaim Jeesuse kõrbesse Kuradi kiusata.’

(2) Säilitatud on süntaktiline struktuur, kahe allikteksti elemendid on liidetud (Rm
12:21):
Vulgata: Noli vinci a malo

Luther 1545: Las dich nicht das böse vberwinden

Agricola 1548: Ele sinuas anna woitetta silde pahalda
’Ära lase ennast olla kurjast võidetud.’

Vrd Raamattu 1992: Älä anna pahan voittaa itseäsi.

’Ära lasekurjal end võita.’

Kunstlikud vormid: sinuas (sinä ’sina’ partitiivis + possessiivsufiks) ’ennast’, voitettaa

(voittaa ’võitma’ + passiiv) ’olla võidetud’.



HÄKKINEN

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025672

Nii tekkis sõnasõnalise tõlkimise käigus keelde uusi vorme ja lausekonstrukt-
sioone, mida varem olemas ei olnud. Sarnaseid juhtumeid leidub kõigis vanades

piiblitõlgetes, kuna sama tõlkemetoodikat järgiti kõikjal. Sõnasõnalise tõlkimise

traditsioon pärineb vanimatest piiblitekstide tõlgetest ning kristalliseerus Püha

Hieronymuse Vulgata tõlkes. (Itkonen-Kaila 1992: 159; Sollamo 2001; Häkkinen

2015: 110−111)

Sotsiolingvistikas on üldteada tõsiasi, et keel ei ole üks ühtne kood, vaid variee-
rub sõltuvalt sellest, kes räägib, millises rollis, kellele, millest ja mis kontekstis. Seda

nähtust nimetatakse registriks või stilistiliseks varieerumiseks. Tegemist on keelele

omase tunnusega, mis kirjeldab seda, kuidas kõneleja valib kasutatavad grammati-
lised konstruktsioonid ja sõnavara olenevalt olukorrast. Kuna Piibel kujutas endast

Jumala sõna, ei peetud kohaseks väljendada selle sisu igapäevakeeles. Sõnasõnalise

tõlkega loodi uus, tavalisest kõnekeelest erinev usuline register, mida iseloomustas

pidulik stiil.

Kirjakeele arengu seisukohalt tekkisid probleemid siis, kui seesama pidulik stiil

võeti tarvitusele ka mitteusulises kirjanduses. Komisjoni ühistööna koostatud ter-
viklikPiibel avaldati soome keeles 1642. aastal. Sellest sai pikaks ajaks eeskuju kogu
ülejäänud kirjalikule soome keelele, oli see siis kohane või mitte (nt Ikola 1992).

Keeleliste registrite vahelised erinevused muutuvad eriti silmatorkavaks neil

harvadel juhtudel, kui kirja pannakse pärimuslikku rahvakeelt. Hea näide on XVII

sajandil koostatud soome vanasõnade kogumik, mille avaldas Henrik Florinus

1702. aastal. Florinus, kes on tuntud oma suurepärase soome keele oskuse poolest,
kirjutas teose eessõna puises piiblisoome keeles, samal ajal kui vanasõnad ise on

ehtsas rahvakeeles.

Kas koloniaal- või koloniseeritud keel?

Vanem soome kirjakeel ei olnud koloniaalkeel selle sõna tavatähenduses. Samuti ei

koloniseerinud seda Rootsi ametnikud ega rootsikeelsed vaimulikud. Sõnasõnalise

tõlkemeetodi tõttu vallutati see nii-öelda seestpoolt – seda tegid soomlased ise. Mui-
dugi tegid nad seda heade kavatsustega ja nii hästi, kui oskasid. Keelelised vorme-
lid jamallid on usulises ning liturgilises keeles olulised. Seetõttu tunduski loomulik

suruda oma emakeel teistestkeeltest tuttavasse vormi.

Rootsi emakeelega vaimulikud ja ametnikud ei sekkunud eriti sellesse, kuidas

soomlased soome keelt kasutasid. Selle asemel et pakkuda eeskujuks omaendakeelt,
õhutasid nad soomlasi kasutama puhast soome keelt – näiteks siis, kui Piibel XVII

sajandi alguses tervikuna soome keelde tõlgiti. Tõlkekomisjoni ülesanne oli paran-
dada Agricola välja töötatud ja tarvitatud keelt ning kasutada puhast soome keelt,
mida mõistetakskogu riigis (vt nt Rapola 1963).

XVII sajandil paranesid mitmeti nii soome kirjakeele väljendusvõimalused kui

ka soome kirjakultuuri staatus. 1640. aastal asutati Turus esimene Soome ülikool -
Academia Regia Aboensis –, samuti avaldati esimesed soome keele grammatikad
ja sõnaraamatud (Stipa 1990: 78−79, 117−122). XVII sajandi teisel poolel hakkas



HÄKKINEN

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 673

piiskop Johannes Gezelius soome rahvale kirjaoskust õpetama. Tavainimesi ei sur-
vestatud kuidagi loobuma soome keelest ja minema üle rootsi keelele. Ilmselt mõis-
teti, et see oleks olnud võimatu missioon.

Keelekolonialism selle sõna tõelises tähenduses on sageli seotud rahvuslike idee-
dega, mille järgi valitseva rahvakihi keel on parem kui teiste ühiskonnagruppide
oma. Usupuhastuse ajal ei olnud Rootsil veel välja kujunenud tugevat rahvuslikku

identiteeti ega üleolekutunnet. Rahvustunne oli alles kujunemisjärgus. Rootsi sai ise-
seisvaks kuningriigiks, kui Gustav Vasa haaras võimu ja valiti 1523. aastal kuningaks.
Enne seda oli Rootsi koos Norra ja Taaniga osa Kalmari unioonist. Rootsi ei olnud

tollal veel võimas rahvusriik, mis oleks suutnud sundida oma territooriumil elavaid

teiste keelte kõnelejaid alluma keskvalitsuse korraldustele. See aeg jõudis kätte alles

hiljem. XVIII sajandil tehti katse Soomet rootsistada (Kajanto 1997), kuid ühiskond-
likud olud olid segased ning algatus kukkus läbi, kui Soomest sai 1809. aastal Vene-
maa koosseisu kuuluv autonoomne suurvürstiriik.

Kirjaliku soome keele taassünd XIX sajandil

Autonoomia alguspäevil pidid Soome haritlased tõdema, et kirjakeel on rahva seas

kasutatavast tegelikust soome keelest täiesti erinev. Ühtlasi juhiti tähelepanu asja-
olule, et soome keelel ei olnud ühiskonnas mingit ametlikku staatust, kuigi see oli

elanikkonna valdava enamiku emakeel. (Pulkkinen 1972; Stipa 1990: 257−258)
Sellises olukorrasoli poliitiline tegevus soome keele toetuseks võimatu ningriigis

ei olnud piisavalt haritud inimesi, kes oleksid suutnud soome keeles soome keele eest

seista. Selle asemel hakati rahvusromantismi vaimus koguma ja avaldama soome

rahvaluulet ning teavet soomlaste ajaloo kohta, et luua ja arendada soomlaste rah-
vuslikku identiteeti. Elias Lönnrot koostas rahvaluuleainestiku põhjal rahvuseepose,
millele pani nimeks „Kalevala”. „Vana Kalevalana” tuntud algvariant ilmus 1835. aas-
tal ning pälvis imetlust nii Soomes kui ka välismaa akadeemilistes ringkondades.

Seesugusel alusel hakkas soome rahvuslik identiteet kujunema ja tugevnema.
See tõi kaasa soome kõrgkultuuri, teaduse, kunsti ja ühiskondliku elu arengu. Eri

linnades hakati avaldama soomekeelseid ajalehti ning usukirjanduse kõrvale tekkis

uusi kirjandusvorme, nagu luuletused, novellid, näidendid, eri valdkondade õpikud,
teaduskirjandus jaromaanid.

Soome keele õigekirjasüsteemi oli sajandite jooksul mitmes järgus täiustatud

ning oma praeguse kuju sai see XIX sajandi alguses. Tähtsat tööd ortograafia üht-
lustamisel tegi Turu akadeemia dotsent GustafRenvall, kes kirjutas ka suurepärase
soome keele grammatika (nt Korhonen 1986: 14−15, 17−20). Oma grammatika ees-
sõnas juhtis Renvall tähelepanu sellele, kuidas rootsi keel oli eriti naiste kõnekeelt

rikkunud (Häkkinen 1994: 504). Niisiis oli üks XIX sajandi keelekorralduse võtme-
sõnu võitlus võõrkeeltemõju vastu.

Umbes samal ajal hakkas ladina tähestik soome tekstides järjest enam vana gooti
fraktuurkirja välja tõrjuma. Wolmar Schildti ettepanek märkida vokaalide pikkust
spetsiaalsete pikendusmärkidega (sm venyke) põhjustas aga mõningast segadust



HÄKKINEN

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025674

(Kilpinen 1889; Korhonen 1986: 92−93). Schildt (Kilpinen) üritas oma süsteemi

juurutada niikirjatöö kaudu kui ka kirjutamisvõistluste korraldamisega, millest osa-
võtmine eeldas pikendusmärkidega kirja kasutamist. Sellegipoolest ei õnnestunud

tal teisi autoreid oma süsteemi eelistes veenda.

Soome kirjakeelt reformiti põhjalikult nii sõnavara kui ka grammatika poolest.
Uute väljendusvajaduste rahuldamiseks loodi tuhandeid neologisme. Olulised ees-
kujud kirjakeele uuendamiselolid „Kalevala”keeljaneed murded, mille algupäraseid
jooni peeti säilinuks. Praktikas loeti parimaiks idapoolseid murdeid, mida ei olnud

rikkunud rootsikeele mõju. XIX sajandi algust nimetatakse sageli murdevõitluse aja-
järguks (selle mõiste võttis 1897. aastal kasutusele Julius Krohn). Idamurrete suure-
pärane tundja oli Reinhold von Becker, Turu akadeemia ajalooteaduse adjunkt.
Tema põhjalikust soome keele grammatikast võtsid eeskuju paljud keelearendajad
(Korhonen 1986: 20). Beckeri grammatikakirjeldas keelevariante aga nõnda mitme-
kesiselt, et ei sobinud hästi normatiivseks käsiraamatuks.

Murdevõitlus lõppes kokkuvõttes kompromissiga: säilitati vana läänemurdeline

alus, millele lisati uusi elemente idapoolsetest murretest. Ühtlasi kõrvaldati kõige
silmatorkavamad võõrmõjud ning laensõnad asendati igal võimalusel soome neo-
logismidega. XIX sajandi lõpu poole hakati laenudesse suhtuma leebemalt, kuid

vaidlused nende häälikulise mugandamise meetodite üle jätkusid veel XX sajandil
(nt Pantermöller 2003).

XIX sajandi teisel poolel hakati soome keelt üha enam kasutama ka hariduse ja
avaliku halduse valdkonnas (tabel 4). Asutati esimesed soomekeelsed koolid ja õpe-
tajate seminarid. Helsingi ülikoolis peeti esimesed soomekeelsed loengud ja avaldati

esimesed soomekeelsed doktoritööd. (Häkkinen 1994: 57−73) 1863. aastal pandi
kohalikele ametiasutustele kohustus võtta vastu soomekeelseid dokumente. Määruse

elluviimiseks anti siiski20-aastane üleminekuperiood.

Tabel 4. Soome keele ühiskondliku staatuse paranemine XIX sajandil.
1841 Soome keelt hakatakse õpetama põhikoolides
1850 Helsingi ülikoolis luuakse soome keele professuur
1851 Ametnikud peavad soomekeelsetes piirkondades tööle kandideerimisel tõendama oma

soome keele oskust

1856 Esimene soomekeelne loeng Helsingi ülikoolis (selle pidas Elias Lönnrot)

1857 Ametlik ajaleht Suomen Julkisia Sanomia hakkab ilmuma nii soome kui ka rootsi keeles

1858 Esimene soomekeelne doktoritöö Helsingi ülikoolis

1858 Jyväskyläs asutatakse esimene soomekeelne põhikool
1858 Kiriku- jakihelkonnakoosolekute protokolle tuleb hakata kirjutama kohaliku jumala-

teenistuse keeles

1863 Soome keel määratakse ametlikuks keeleks soomekeelset elanikkonda puudutavates
küsimustes (20-aastase üleminekuperioodiga)

1883 Alama astme kohtute töökeeleks määratakse sama keel, mida kasutavad kohalikud ameti-

asutused

1894 Kõik ülikooli juurde tööle kandideerijad peavad tõendama oma soome keele oskust

(Rommi, Pohls 1989: 119; Suomen kielen tulevaisuus 2009: 22−29)



HÄKKINEN

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 675

Autonoomia alguspäevil ja XIX sajandi lõpus püüti edendada ka vene keele

staatust, kuid mujal kui sõjaväelises väljaõppes ja teenistuses need pingutused
märkimisväärsetviljaeikandnud. Suurematkahju põhjustas asjaolu, etsoomekeelset

kirjandust tsenseeriti rangemalt kui rootsikeelset. Aastal 1850 keelati soome keeles

trükkidakõike muud peale usukirjanduse. Praktikas leevendas tsensuuri asjaolu, et

ametnikud ei osanud sageli lugeda ega hinnata soomekeelse kirjanduse tegelikku
sisu. Tsensuurile selle kõige rangemas vormis tehti lõpp juba 1860. aastal. (Nurmio

1947)
XIX sajandil avaldati mitu soome keele grammatikat, kuid need kõik erinesid

üksteisest. Sajandi lõpuks olid keeleteadlased valmis üldises ülesehituses ja termino-
loogias kompromissile jõudma. Õppejõududest ja õpetajatest koosnev komisjon esi-
tas grammatikaraamistiku, mille koostas komisjoni sekretär Arvid Genetz. Genetz

oli kogenud gümnaasiumiõpetaja ja samal ajal ülikooli juures töötav teadlane, kes

tundis põhjalikult nii soome keelt kui ka selle sugulaskeeli. Tema koostatud raamis-
tiksobis soome keele grammatika jaoks suurepäraselt jastabiliseeris olukorra pikaks
ajaks. (Vares, Häkkinen 2001: 145−147, 259−261)

Kirjaliku soome keele ametliku staatuse ja
normi stabiliseerumine

Kui Soome 1917. aastal iseseisvus, oli soome keele positsioon juba küllalt tugev. See

tugevnes veelgi, kui soome keele ametlik staatuskirjutati sisse seadustesse, kogu riigis
võeti kasutusele tõhus haridussüsteem ning loodi spetsiaalsed institutsioonid keele

arendamiseks ja hoidmiseks. Rõhutati murrete ja sugulaskeelte tähtsust väärtusliku

uurimisobjekti ning keelereservina, samas kui hoolikalt normitud kirjakeeles nähti

kogu rahvast ühendavat jõudu. (Suomen kielen tulevaisuus 2009: 29−36) XX sajandi
algust võib nimetada soome keele ajaloo kuldajaks.

Soome keele grammatilise kirjeldamise põhiprintsiipides oli kokku lepitud
juba XIX sajandi lõpus. Iseseisvuse algusaastail valmistas enim peavalu asjaolu, et

soome kirjakeelel puudus kõikehõlmav normatiivne sõnaraamat. 1927. aastal haa-
ras Soome parlament normatiivse sõnaraamatu koostamise küsimuses initsiatiivi ja
eraldas selleks vajaliku raha. Kaasaegse soome keele sõnaraamatu („Nykysuomen
sanakirja”) koostamine algas Soome Kirjanduse Seltsi (Suomalaisen Kirjallisuuden
Seura) eestvedamisel. Pärast pikka ja põhjalikku toimetusprotsessi avaldati sõna-
raamat aastatel 1951–1961 kuues köites. Sellest sai peamine autoriteet sõnade õige-
kirja, vormimoodustust, tähendusi ja süntaktilist kasutust puudutavates küsimustes.

1928. aastal asutas Soome Kirjanduse Selts eksperdikomisjoni (Kielivaliokunta),
mille ülesanne oli kirjakeelt suunata ja normida. Loomisest alates hakkas selts ülli-
tama suurel hulgal trükiseid ning selle juures töötavadkeeleeksperdid tegelesid pea-
asjalikult seltsi enda väljaandeid puudutavate keeleküsimustega. 1945. aastal kor-
raldati komisjon ümber keeletoimkonnaks (Kielitoimisto), kuhu sai keeleküsimusi
saata ka väljastpoolt. 1976. aastal loodi Soome kodumaa keelte uurimiskeskus (Koti-
maisten kielten tutkimuskeskus), miskoondas enda alla riigis kasutatavaid kirjakeeli



HÄKKINEN

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025676

puudutavad tegevused ja projektid ning tegeleska mõnede teiste Uurali keelte sõna-
raamatute koostamisega.

Võitlus võõrkeelte mõju vastu jätkus ka XX sajandi alguses. Rootsi keelt peeti
endiselt suurimaks vaenlaseks (nt Kolehmainen 2014: 175−183). Peale sõnavara

oli selle mõju salakavalalt imbunud ka süntaksisse ja fraseoloogiasse. Tütarlaste-
gümnaasiumi õpetaja E. A. Saarimaa sai tuntuks kui range keelelise korrektsuse

eestkõneleja. Ta avaldas grammatikakäsiraamatuid, mida kasutati aastakümneid

koolides õppematerjalina. Tema tuliseim oponent oli läänemeresoome keelte uurija
Lauri Kettunen, kes näitas, et paljud Saarimaa vaenatud tunnused olid olemas ka

soome murretes.

Uus oht: inglise keele ülemvõim

Praeguseks on olukord taas muutunud. Rahvusvahelisuse tähtsustrõhutataksekodu-
maisuse arvelt. Inglise keel mõjutab järjest enam paljude soomlaste keelekasutust,
eriti tööealiste ja noorte seas. Kõnekas näide on ülimenukas 2025. aasta draamasari

„Queen of Fucking Everything”, kus Soome näitlejad põimivad läbinisti kohalikus

kontekstis oma kõnesse inglise keelt. Sarja peaosalised pole noored, vaid keskealised
tööinimesed. Personaliteenuste ettevõtte Barona andmetel kasutati 2022. aastal

inglise keelt ametliku keelena 44% ja töösuhtluse keelena 61% Soome töökohtades.

Inglise keele osakaalu ja tähtsust on selgitatud mitmetes hiljutistes aruannetes

(nt Saarikivi, Koskinen 2023; Onikki-Rantajääskö 2024). Tuleb välja, et eriti palju
on inglise keele kasutamine kasvanud kõrgkoolides: ligi 90% doktoritöödest ja 40%

magistritöödest kirjutatakse inglise keeles. Selline olukord tekitab survet inglise
keele laiemakskasutamiseks ka ühiskonna muudes valdkondades.

Pole ime, et paljud soomlased muretsevad soome keele tuleviku pärast. Seadus-
andlikul tasandil ja Euroopa Liidus on soome keele positsioon tugevam kui kunagi
varem, kuid praktikas näib soome keel olevat inglise keelega võrreldes kehvemas sei-
sus. Probleem ei seisne mitte väljastpoolt peale surutudmuutustes, vaid soome keele

väheses väärtustamises keelekogukonna enda poolt. Rahvusvahelist keelt tajutakse
oma emakeelest prestiižsemana. Tundub, et soomlased teevad seda jälle ise: nad sea-
vad võõrkeele oma emakeelele eeskujuks ja järgivad seda, kuigi keegi väljastpoolt
neid selleks ei sunni.

VEEBIVARAD

MAT = Mikael Agricolan teoksia. Vanhan kirjasuomen korpus. Kotimaisten kielten tutkimus-
keskus, Kielipankki. http://urn.fi/urn:nbn:fi:lb-201407165

MATMT = Mikael Agricolan teosten morfosyntaktinen tietokanta versio 1.1. Turun yliopisto,
Kielipankki. http://urn.fi/urn:nbn:fi:lb-2019121804



HÄKKINEN

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 677

KIRJANDUS

Agricola 1987 = Mikael Agricola. Teokset. Uudistettu näköispainos. I kd. Abckiria

[1543/1551/1559] / Rucouskiria [1544]. II kd. Se Wsi Testamenti [1548]. 111 kd. Käsikiria

[1549] / Messu eli Herran Echtolinen [1549] / Se meiden Herran Jesusen ChristusenPina

[1549] / Dauidin Psaltari [1551] / Weisut ia Ennustoxet [1551] / Ne Prophetat Haggaj.
SacharJa. Maleachi [1552]. Porvoo−Helsinki−Juva: Werner Söderström Osakeyhtiö.

Barona = About Barona. Who we are and what we stand for.

https://www.barona.fi/tyoelaman-tutkimus/
Bentlin, Mikko 2008. Niederdeutsch-finnische Sprachkontakte. Der lexikalische Einfluss

des Niederdeutschen aufdie finnische Sprache während des Mittelalters und der frühen

Neuzeit. (Suomalais-Ugrilaisen Seuran toimituksia 256.) Helsinki: Suomalais-Ugrilainen
Seura.

Florinus 1702 = Wanhain suomalaisten Tawaliset ja Suloiset / Sananlascut / Mahdollisu-

den jälken monialda cootut / ja nyt wastudest ahkerudella enätyt. Turku: Johan Winter.

https://digi.kansalliskirjasto.fi/teos/binding/2511344?page=3&ocr=true
Haggrén, Georg; Halinen, Petri; Lavento, Mika; Raninen, Sami; Wessman, Annika 2016.

Muinaisuutemme jäljet. Suomen esi- javarhaishistoriakivikaudeltakeskiajalle. Helsinki:

Gaudeamus.

Harjula, Janne; Hukantaival, Sonja; Immonen, Visa; Ratilainen, Tanja; Salonen, Kirsi

2018. Koroinen. Suomen ensimmäinen kirkollinen keskus. Turku: Turun Historiallinen

Yhdistys.
Heininen, Simo 1980. Die finnischen Studenten in Wittenberg 1531−1552. (Schriften der

Luther-Agricola-Gesellschaft A 19.) Helsinki.

Heininen, Simo 2007. Mikael Agricola. Elämä ja teokset. Helsinki: Edita.

Hiekkanen, Markus 2020. Finlands medeltida stenkyrkor. Stockholm: Kungl. Vitterhets

Historie och Antikvitets Akademien.

Häkkinen, Kaisa 1994. Agricolasta nykykieleen. Suomen kirjakielen historia. Porvoo−
Helsinki−Juva: WSOY.

Häkkinen, Kaisa 2012 a . Westhinkoodeksin suhde Mikael Agricolan teoksiin. − Tutkimuksia

Westhin koodeksista. (Turun yliopiston suomen kielen ja suomalais-ugrilaisen kielen-

tutkimuksen julkaisuja 2.) Toim K. Häkkinen. Turku: Turun yliopisto, lk 43−92.
Häkkinen, Kaisa 2012b. Mikael Agricolan runokirja. (Wanhan suomen arkisto 6.) Turku:

Turun yliopisto.
Häkkinen, Kaisa 2015. Spreading the Written Word: Mikael Agricola and the Birth of Liter-

ary Finnish. (Studia Fennica Linguistica 19.) Helsinki: Finnish Literature Society.
https://doi.org/10.21435/sflin.l9

Ikola, Osmo 1988. Agricolan äidinkieli. – Mikael Agricolan kieli. (Tietolipas 112.) Toim Esko

Koivusalo. Helsinki: SuomalaisenKirjallisuuden Seura, lk 25−68.
Ikola, Osmo 1992. Raamatun vaikutuskirjasuomeen. – Biblia 350. Suomalainen Raamattu ja

suomalainen kulttuuri. (Suomalaisen Kirjallisuuden Seuran toimituksia 558.) Toim Jussi

Nuorteva. Helsinki: Suomalaisen Kirjallisuuden Seura, lk 51−59.



HÄKKINEN

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025678

Itkonen-Kaila, Marja 1992. „Ja Jerusalem pite tallattaman pacanoilda”. Ablatiiviagentti ja
sen perilliset Agricolasta uuteen raamatunsuomennokseen. – Virittäjä, kd 96, nr 2–3,

lk 137−164.

Kajanto, liro 1997. Nesselius, Israel. – Kansallisbiografia-verkkojulkaisu. (Studia Biographica
4.) Helsinki: Suomalaisen Kirjallisuuden Seura. http://urn.fi/urn:nbn:fi:sks-kbg-002598

Kilpinen, W. 1889. Nîtæ Næitæ nîtelmiæ, væitelmiæ, vestelmiæ, sotielmia, sovinto. Jyvæs-

kylæ: Keski-Sȯmen kirjapainio.
Knuutila, Jyrki 2010. Tukholman suomalaisen seurakunnan „messukirja” ja jumalanpalvelus-

elämän muuttuminen evankeliseksi 1500-luvulla. – Facultas ludendi. Erkki Tuppuraisen

juhlakirja. ErkkiTuppuraiselle hänen 65-vuotissyntymäpäivänään 15. marraskuuta 2010.

Toim Jorma Hannikainen. Kuopio: Sibelius-Akatemia, lk 79−113.
Kolehmainen, Taru 2014. Kielenhuollon juurilla. Suomen kielen ohjailun historiaa. (Koti-

maisten kielten keskuksen julkaisuja 174. Suomi 204.) Helsinki: Suomalaisen Kirjalli-
suuden Seura.

Korhonen, Mikko 1986. Finno-Ugrian Language Studies in Finland 1828−1918. (The History
of Learning and Science in Finland 1828−1918 11.) Helsinki: Societas Scientiarum Fen-

nica.

Krohn, Julius 1897. Suomalaisen kirjallisuuden vaiheet. Helsinki: Suomalaisen Kirjallisuuden
Seura.

Kuvaja, Christer 2019. Språkkontakt och tvåspråkighet i 1700-och 1800-talens Finland. –

Finländsk svenska från medeltid till 1860. (Svenskan i Finland – i dag och i går III:1.)

Toim Marika Tandefelt. Helsingfors: Svenska Litteratursällskapet, lk 317−354.
Lavery, Jason 2017. Reforming Finland: The Diocese of Turku in the Age of Gustav Vasa

1523−1560. (Studies in Medieval and Reformation Traditions 210.)

https://doi.org/10.1163/9789004354708
Luther 1545 = Biblia. Das ist: Die gantze heilige Schrifft / Deudsch / Auffs new zugericht.

D. Mart. Luth. Wittenberg. – Luther WA [= Weimarer Ausgabe]. D. Martin Luthers

Werke. Kritische Gesamtausgabe. Weimar: Hermann Böhlau, 1883−2009.
Miekkavaara, Leena 2008. Suomi 1500-luvun kartoissa. Kuvauksia ja paikannimiä. [Hel-

sinki:] AtlasArt.

Murray, Robert 1954. Finska församlingen i Stockholm intill tiden för Finlands skiljande från

Sverige. Stockholm: Svenska kyrkans diakonistyrelsens förlag.
Münster, Sebastian 1544. Cosmographia. Beschreibung aller Lender. Basel: Henrichus Petri.

Nuorteva, Jussi 1999. Suomalaisten ulkomainen opinkäynti ennen Turun akatemian perus-

tamista 1640. (Bibliotheca historica 27. Suomen Kirkkohistoriallisen Seuran toimituksia

177.) Helsinki: Suomen Historiallinen Seura, Suomen Kirkkohistoriallinen Seura.

Nurmio, Yrjö 1947. Taistelu suomen kielen asemasta 1800-luvun puolivälissä. Vuoden 1850

kielisäännöksen syntyhistorian, voimassaolon ja kumoamisen selvittelyä. Helsinki:

WSOY.

Onikki-Rantajääskö, Tiina 2024. Suomi osallisuuden kielenä. Selvitys suomen kielen tilasta

Suomessa 2020-luvun puolimaissa. Oikeusministeriön julkaisuja, Selvityksiä ja ohjeita 20.

http://urn.fi/URN:ISBN:97B-952-400-141-0
Palola, Ari-Pekka 1996. Yleiskatsaus Suomen keskiaikaisten seurakuntien perustamisajan-

kohdista. – Faravid, kd 18−19 (94–95), lk 67−104.



HÄKKINEN

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 679

Pantermöller, Marko 2003. Zur orthographischen Integration von Fremdwörtern im

Finnischen. (Veröffentlichungen der Societas Uralo-Altaica 60.) Wiesbaden: Harras-

sowitz.

Pirinen, Kauko 1988. Suomenkielisen liturgisen kirjallisuuden synty. – Mikael Agricolan
kieli. (Tietolipas 112.) Toim Esko Koivusalo. Helsinki: Suomalaisen Kirjallisuuden Seura,

lk 9−24.

Pulkkinen, Paavo 1972. Nykysuomenkehitys. Katsaus 1800- ja 1900-luvunkirjakieleen sekä

tekstinäytteitä. (Tietolipas 72.) Helsinki: Suomalaisen Kirjallisuuden Seura.

Raamattu 1992 = Pyhä Raamattu. Vanha ja Uusi testamentti. Suomen evankelis-luterilai-

sen kirkon kirkolliskokouksen vuonna 1992 käyttöön ottama suomennos. Jyväskylä-
Helsinki: Gummerus.

Rapola, Martti 1963. Henrik Hoffman, puristinen kielenkorjaaja. (Suomi 110:3.) Helsinki:

Suomalaisen Kirjallisuuden Seura.

Rommi, Pirkko; Pohls, Maritta 1989. Poliittisen fennomanian synty ja nousu. – Herää Suomi.

Suomalaisuusliikkeen historia. Toim Päiviö Tommila, M. Pohls. Kuopio: Kustannuskiila

Oy, lk 69−119.
Ross, Kristiina 2019. Linguistic Ideas of the Lutheran Reformation in the Genesis of Literary

Estonian. – Languages in the Lutheran Reformation: Textual Networks and the Spread of

Ideas. (Crossing Boundaries: Turku Medieval and Early Modern Studies.) Toim Mikko

Kauko, Miika Norro, Kirsi-Maria Nummila, Tanja Toropainen, Tuomo Fonsén. Amster-

dam: Amsterdam University Press. https://doi.org/10.5117/9789462981553/cho2
Saarikivi, Janne; Koskinen, Jani 2023. Monikielistä sivistystä vai englanninkielisiä rat-

kaisuja? Selvitys yliopistojen kielivalinnoista. (Opetus-ja kulttuuriministeriön julkaisuja
24.) http://urn.fi/URN:ISBN:97B-952-263-741-3

Sollamo, Raija 2001. Septuaginta − maailman vanhin raamatunkäännös. – Vanhan kirjalli-
suuden vuosikirja 2000–2001, kd 12. Toim Ilpo Tiitinen, Johanna Paajanen. Vammala:

Suomen vanhan kirjallisuuden päivät, lk 43−51.
Stipa, Günter Johannes 1990. Finnisch-ugrische Sprachforschung von der Renaissance bis

zum Neupositivismus. (Suomalais-Ugrilaisen Seuran toimituksia 206.) Helsinki: Suoma-

lais-Ugrilainen Seura.

Suomen kielen tulevaisuus. Kielipoliittinen toimintaohjelma. (Kotimaisten kielen tutki-

muskeskuksen julkaisuja 155.) Toim Auli Hakulinen, Jyrki Kalliokoski, Salli Kankaan-

pää, Antti Kanner, Kimmo Koskenniemi, Lea Laitinen, Sari Maamies, Pirkko Nuolijärvi.
Helsinki: Kotimaisten kielten tutkimuskeskus, 2009.

Tandefelt, Marika 2019. Viborg – en mix av språk och kultur. – Finländsk svenska från medel-

tid till 1860. (Svenskan i Finland – i dag och i går III:1.) Toim M. Tandefelt. Helsingfors:
Svenska Litteratursällskapet, lk 355−384.

Tarkiainen, Kari 1990. Finnarnas historia i Sverige. 1. kd. Inflyttarna från Finland under det

gemensamma rikets tid. Helsingfors–Stockholm: Finska Historiska Samfundet, Nordiska

Museet.

Tarkiainen, Kari 2008. Sveriges Österland. Från forntiden till Gustav Vasa. (Finlands svenska

historia 1.) Helsingfors–Stockholm: Svenska litteratursällskapet, Atlantis.

Tarkiainen, Viljo; Tarkiainen, Kari 1985. Mikael Agricola. Suomen uskonpuhdistaja. Helsinki:

Otava.



HÄKKINEN

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025680

Turun piispat – Katolisuuden aika. – Turun arkkihiippakunta. https://www.arkkihiippa-

kunta.fi/tietoa-hiippakunnasta/turun-piispa/turun-piispat-katolisuuden-aika/
Vares, Vesa; Häkkinen, Kaisa 2001. Sanan valta. E. N. Setälän poliittinen, yhteiskunnallinen

ja tieteellinen toiminta. Helsinki: WSOY.

Vulgata = Biblia sacra, ex postremis doctorum omnium vigiliis, ad Hebraicam veritatem, &

probatissimorum exemplarium fidem, cum argumentis, indice, & Hebraicorum nomi-

num interpretatione. Lugdunum: Boulle, 1542.

https://viewer.onb.ac.at/1098D66E/

Kaisa Häkkinen (snd 1950), PhD, Turu Ülikooli emeriitprofessor (Arcanuminkuja 1, 20500

Turku, Soome), kahakki@utu.fi

Written Finnish: Genuine vernacular or something
completely different?

Keywords: written Finnish, history, language policy, colonial language

The first Estonian book was printed 500 years ago; no copies of the book have sur-
vived. The history of publishing in Finnish dates to 1543, with Mikael Agricola’s
Abc-book. Agricola went on to publish eight additional works. This development was

driven bytheLutheran Reformation on both sides ofthe Gulf ofFinland. This article

discusses the reasons why the paths of development diverged so markedlybetween

the sister languages Finnish and Estonian.

Finland was part of Sweden, but remained geographically distinct. A Swedish-
speaking population lived along the coast, but these were ordinary peasants like their

Finnish neighbours rather than a social upper class. Estonia, in contrast, had a Ger-
man-speaking minority that was permanently present throughout the country as a

dominant force. The clergy was also German-speaking. Finland formed a single dio-
cese in the Church of Sweden. From the early 14th century onward, most bishops of

Turku were born in Finland and spoke Finnish as theirmother tongue. Local parish
communities likely preferred priests with whom they could communicate in their

own language. Swedish was not described as an official or socially superior language
by Sebastian Münster in his Cosmographia (1544)

Although scholars writing in Finnish knew the language, the literary register was

different from everyday speech. Almost all texts were word for word translations

from other languages, such as Latin, German, or Swedish. In a sense, the old literary
Finnish was colonized from within by Finns themselves: Sweden had not yet had

time to develop a strong national identity or sense of superiority, often combined

with linguistic colonialism. Swedish-speaking administrators did thus not interfere

with how Finns used their own language, but rather encouraged Finns to use pure

Finnish.



HÄKKINEN

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 681

In the 19th century, in the spirit of national awakening, the language was thor-
oughly reformed interms of both vocabulary and grammar. When Finland declared

independence in 1917, the State ofthe language was strong and stable. Today, how-
ever, the situation is shifting once again, as English is exerting more and more influ-
ence on everyday language use. It appears that Finns are once more adopting a for-
eign model at the expense of their own language.

Kaisa Häkkinen (b. 1950), PhD, Professor Emerita at Turku University (Arcanuminkuja 1,
20500 Turku, Finland), kahakki@utu.fi



https://doi.org/10.54013/kkBl2a3

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025682

Eesti keel XVIII sajandi kirikumeetrikates

Kristiina Ross

Artikkel on jätk varasemateleXVIII sajandi eesti asjaajamiskeele alastele uuringutele
ning siin visandatakse üldpilt eesti keele kasutamisest XVIII sajandikirikumeetrika-
tes ja selgitatakse sissekannete keelevalikut, lähtudes pastori isikust. Senistes käsit-
lustes on analüüsitud meetrikate sissekandeid koodivahetuse seisukohalt ja otsitud

seoseid sissekande keelevaliku ja registreeritu etnilise päritolu ja/või sotsiaalse sei-
sundi vahel (Ross, Põltsam-Jürjo 2021; Ross 2023; Põltsam-Jürjo, Ross 2025). Siin-
ses artiklis esitatakse meetrikate keelevaliku ajaline ja geograafiline ülevaade ning
keskendutakse keelevaliku seosele registreerija ehk pastori isikuga. Eesmärgiks oli

uurida, kuidas muutus eesti keele kasutamine meetrikates XVIII sajandi jooksul;
kas geograafiliselt on tuvastatavad alad, kus eesti keelt kasutati järjepidevamalt kui

mujal, nii et võiks rääkida piirkondlikust traditsioonist; mil määral on tuvastatav

sissekande keelevaliku seos pastori maailmavaateliste arusaamadega.
Meetrikate keeleline materjal on väga napp, ent kuivõrd meetrikad on peaaegu

ainsad XVII sajandist kuni XIX sajandini järjepidevalt jälgitavad eesti keelt sisal-
danud kohaliku kirjaliku asjaajamise dokumendid, pakuvad need olulist sotsio-
lingvistilist lisainformatsiooni selle kohta, mis toimus eesti keelega XVIII sajandil.
Siinse vaatluse põhiline eesmärk oli uurida, kas eesti keele kasutamises võib sel ajal
tuvastadamustreid, mis viitaksid üldisemale püüdlusele eesti keelt asjaajamises sihi-
päraselt rakendada.

Eesti ala maakoguduse õpetaja oli üldjuhul sakslane (või rootslane või soomlane),
kelle jaoks eesti keel ei olnud emakeel, kuid kes suhtles oma eestlastest koguduse-
liikmetega eesti keeles. Kirikuõpetajate peetavad kirikumeetrikadl ehk kihelkonna

sünde, abiellumisi ja surmasid arvele võtvad registrid kuulusid tervikuna ajastu
saksakeelsekirjalikuasjaajamise juurde. Meetrikatemaatrikskeel2 oli igal juhul saksa

keel ning seal kasutati ka ladina väljendeid. Kuid eestlaste kohta peetavad registrid
olid põhimõtteliselt siiski kakskeelsed dokumendid, kuivõrd saksa maatrikskeele

sees kasutati talupoja nime, mis koosnes enamasti lisanimest ja pärisnimest, selle

eestikeelsel kujul. Eesti keelt leidub kirikuraamatute registrites eestlaste ehk mada-
lamat sotsiaalset päritolu koguduseliikmete kohta käivates sissekannetes sageli ka

väljaspool registreeritu nime (vt andmetekirjelduse alapeatükist). Nagukakskeelsele

1 Meetrikaid pidasid üldjuhul kihelkonnapastorid ise. Käekirja järgi otsustades on mõnikord

sissekandeid teinud siiski keegi teine. Vahel võib tegemist olla ka hilisemate koopiatega. Siinses

käsitluses on arvesse võetud ainult need meetrikad, mille korral võib olla enam-vähem kindel, et

sissekanded on tehtud pastori enda käega.
2 Termineid maatrikskeel, maatrikstekstja sisendkeel, sisendtekstkasutatakse siin kitsamate teoo-
riate väliselt kakskeelse dokumendi põhikeele ja selles kirjutatud tekstiosa ning sellesse lisatud

teise keele ja teiskeelsete tekstiosade märkimiseks – vt joonealust märkust Schendl, Wright 2011:

I–2.



ROSS

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 683

situatsioonile omane, oli tegelik keelekasutus üksikasjus väga varieeruv ja palju esi-
neb segakeelsust, mille korral eesti ja saksa elemendid vahelduvad ühe sissekande

piires või sissekandest sissekandesse selge korrapärata. Sissekannetes võidi kasutada

kolmanda keelena ka ladina keelt, teisalt võis eesti keele kasutus laieneda kaugele
väljapoole registreeritu nime. Samuti varieerus sissekannete pikkus ja nendeskajas-
tuva teabe hulk.

Materjal ja selle kategoriseerimise põhimõtted

Artiklis tuginetakse Eesti Rahvusarhiivi veebikeskkonnasSaaga (Saaga. Digiteeritud
arhiiviallikad) leiduvatele kirikumeetrikatele. Meetrikate üldisest keelekasutusest

ettekujutuse saamiseks on lehitsetud lingilt „Luterliku kiriku kirikuraamatud ava-
likes arhiivides” pakutava valimi „Kõik kogudused korraga” kaudu kihelkondade

nimede alfabeetilises järjestuses leitavaid meetrikaid, mida on alustatud XVII või

XVIII sajandil. Täpsema analüüsi aluseks on valitud abielumeetrikad XVII sajandist
ja XVIII sajandi kolmest ajapunktist: 1720., 1750. ja 1780. aastast. XVII sajandist on

võetud kõige varasem meetrika või vajadusel kõige loetavama käekirjaga meetrika;
XVIII sajandi korral pärineb hinnatav materjal üksikjuhtudel ka valitud ajapunktile
eelnevast või järgnevast aastast, kui kriitilise aasta sissekandedpolnud millegipärast
leitavad või loetavad. Sel viisil on saadud näidismaterjali 87 kihelkonna kohta. Aja-
punktide arvestuses pärineb materjal XVII sajandi teise poole meetrikate kohta 27

kihelkonnast, 1720. aasta meetrikate kohta 49 kihelkonnast, 1750. aasta meetrikate

kohta 79 kihelkonnast ja 1780. aasta meetrikate kohta 81 kihelkonnast.

Abielumeetrikasissekannekoosneb maksimaalselt seitsmest osast: laulatusekuu-

päev, peigmehe rollinimetus, peigmehe täisnimi või laiendatud täisnimi, peigmehe
elukoht, pruudi rollinimetus, pruudi täisnimi või laiendatud täisnimi, pruudi elu-
koht. Laulatuse kuupäev (mis võib sissekande ees ka puududa) on kõigis meetrikates

tähistatud saksa- või ladinakeelsete lühenditega, mistõttu siinses, eesti keele kasu-
tust analüüsivas käsitluses pole seda arvestatud. Rollinimetus (’peigmees’, ’pruut’)
võib olla sisse kantud saksa, ladina või eesti keeles või puududa. Täisnimeks loe-
takse eesti omastava käände vormis lisanimest ja pärisnimest koosnevat ühendit,
nt Kongo Jaan, Kokka Mart. Laiendatud täisnimeks loetakse siinses käsitluses isi-
kumääratlusi, mille korral pärisnimi on seotud mõne teise isiku täisnimega nende

suhet märkiva üldnime kaudu (’tütar’, ’poeg’, ’kasulaps’ vms), nt Nanu Jani kaswatik

Leno (EAA. 1247.2.2, lk 354 [: 180]3), või on isikumääratlusele lisatud ametinimetus

(millele sageli eelneb kohanimi), nt Tolli moisa Ümmardaja Krööt (EAA.1247.2.2,
lk 352 [: 179]). Niisugused laiendused võivad olla saksa keeles, nt Kütti Jani Sohn

[’poeg’] Karel, Pedo Merti Tochter [’tütar’] Leno (EAA.1258.2.3, l 163 [: 171]) või eesti

keeles, nt Sommero Andresse lesk Anno (EAA 1247.2.2, lk 355 [: 180]). Pärisnime

laienduseks on siinses käsitluses loetud ka nominatiivne ametinimetus pärisnime
ees, mis võib samuti olla kas saksa keeles, nt meine Magd [’minu teenijatüdruk’] Kay

3 Säiliku lehe- või leheküljenumbri järele on nurksulgudes jakooloniga lisatud Saaga kaadri
number.



ROSS

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025684

(EAA.1228.2.1, l 13p [: 14]) või eesti keeles, nt Kingsep Kaarl (EAA 1249.2.3, l 291

[: 293] ).4 Peigmehe ja pruudi elukoht võib olla nimega seotud saksa partikli (von,
aus) abil (von Waskial ’Vaskjalast’) või eesti kohakäände abil (Tuhhust) või jääda
grammatiliselt nimega seostamata. Üksikutel juhtudel võib isikumääratlusele lisan-
duda muid elemente ning kogu sissekandele kõrvalisi märkusi, mis on peaaegu alati

saksa keeles. Ranget piiri laiendatud isikunime laienduste ja „kõrvaliste märkuste”

vahele on parakukeeruline tõmmata. Kogu sissekanne või selle üksikud osad võivad

olla omavahel grammatiliselt seostatud kas sõnavalikule vastava keele grammatiliste
vahenditega või teise keele grammatiliste vahenditega või jääda üldse grammatiliselt
seostamata; osa välju võib puududa. Kõik elemendid peale isikunimede, mis on alati

välja kirjutatud, võivad olla kirja pandud täielikul kujul või erineval määral lühen-
datuna. Kõige napimad sissekanded koosnevad ainult pärisnimedest ja sellisena ei

pruugi need olla keeleliselt liigitatavad.
Materjali analüüsimiseks on sissekanded jagatud nende keelekasutuse alusel

kolme rühma: saksakeelsed, eestikeelsed ja segakeelsed. Jagamise aluseks on rolli-
nimetuse ja laiendatud täisnime laienduste keelevalik ning sissekande eri elementide

grammatilise sidumise vahendite keelevalik. Saksakeelseks on liigitatud meetrikad,
mille (vastava aasta) sissekannetes onkõik elemendid (juhul kui need on sissekandes

olemas) ka eestlaste ehk madalama sotsiaalse staatusega registreeritute korrals saksa

keeles, nt

(1) Derßräutig [= Bräutigam]: Kongo Jaan von Lehmja / Die Braut Tappe Marte Jaak
s. stiefT. [= seine Stieftochter] Madle von Waskial.6 (EAA.1213.2.3, lk 219 [: 113])

Eestikeelseks on loetud meetrikad, milles need kõik on eesti keeles, nt

(2) Peigmees: Lougo Andresse Joan Walgmalt / Pruut: Tönnisse Mihkli Andresse ödde

Marri Tarbialt. (EAA 3159.1.51, l 212 p [: 218])

Segakeelseks on liigitatud kõik meetrikad, milles mingi osa on ladinakeelne ja/
või mõned osad eesti-, mõned saksakeelsed, nt

4 Nominatiivis ametinimetuste (Kock Jürri) ja genitiivis lisanimede (Kokka Mart) eristamise

problemaatilisuse kohta vt nt Puss 2025: 215–216; Palli 1959. Siinset statistikat see vahetegemine
ei mõjuta: nominatiivne ametinimetus on loetud alati isikumääratluse laiendiks, liigitust mõju-
tab ainult ametinimetuse keelevalik (kokk versus Koch).
5 Etnilise päritolu ja sotsiaalse staatuse seostamise küsitavuste kohta meetrikaraamatuteskirja
pandud nimekuju põhjal alama keskklassi (käsitööliste, mõisateenijate ja ametimeeste) korral

vt Põltsam-Jürjo, Ross 2025 ning seal viidatud Linnus 1979. Siinses käsitluses sellele aspektile
tähelepanu pole pööratud ning üldiselt eestikeelses meetrikas saksapärase nimega saksa keeles
sisse kantud keskklassi esindaja on loetud sakslaseks.

6 ’Peigmees Kongo Jaan Lehmjalt / pruut Tappe Marte Jaak tema võõrastütar Madle Vaskjala(st)’.
Siin ja edaspidi esitatakse näited originaalkirjaviisis, pikendusmärgiga nasaalid m

̄

ja n
̄

kirjutatak-
se kahekordselt mm, nn, lühendid kirjutatakse välja lühendi järel nurksulgudes. Pikemate võõr-
keelsete fraaside tõlked esitatakse joonealusesmärkuses, üksiksõnade tõlked võõrkeelse sõna

järel nurksulgudes. Dokumendi reavahetust märgib kaldkriips (/) eri ridadele paigutatud osade

vahel.



ROSS

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 685

(3) Sponsus [’peigmees’]. Johan, Hanso Ado Sohn Tuhhust. / Sponsa [ ’pruut’]. Reet, Surda

Marti Tochter Oeküllast. (EAA.1241.2.3, lk 190 [: 67])

Kuivõrd siinse käsitluse põhiline eesmärk on uurida võimalikke märke eesti

keele sihipärasest kasutusest, on segakeelsete hulka arvatud ka meetrikad, mille

sissekanded on (viletsa käekirja või veekahjustuste tõttu) loetamatud või liiga napid
keelevaliku üle otsustamiseks. Nõnda on segakeelseks liigitatud meetrikate seas

väga erineva keelekasutusega meetrikaid ning nendes võib leiduda üsna pikki eesti-

keelseid fraase (vt alapeatükk „Eesti keele kasutamisest väljaspool laiendatud täis-

nime jarollinimetusi”). Kui analüüsitavasse materjali kuuluvate sissekannete hulgas
leidub erineva keelevalikuga sissekandeid, on liigitamisel lähtutud sellest, millised

on (hinnanguliselt) enamik eestlasi puudutavatest sissekannetest. Hinnangulise
komponendi tõttu otsustamise käigus on jaotus paratamatult paiguti subjektiivne
ning võib olla mõjutatud keelevälistest teguritest (näiteks võib eestikeelse teksti-

osa käekirja selgus ja korralik vormistus kallutada liigitama meetrikat pigem eesti-

keelseks javastupidi). Liigitamisel on püütud arvesse võtta ka sissekandja oletatavaid

taotlusi keele valikul: kui rollinimetus on sisse kantud saksa keeles, loetakse meet-

rika saksakeelseks, isegi kui selle isikumääratlustes leidub keskmisest rohkem eesti-

keelseid elemente. Samuti loetakse saksakeelseks ilma rollinimetusteta sissekanded,
mis kasutavad kohanime sidumisel isikunimega järjekindlalt saksa partikleid (von,
aus) või milles eestikeelsete laiendatudpärisnimede omavahelisel sidumisel on järje-
kindlalt kasutatud saksa partiklit mit ’kaasaütlevat käänet väljendav partikkel’, kui

nende isikumääratlustes ei esine silmapaistvalt palju eestikeelseid sõnu. Kui aga saksa

partiklit mit kasutavas meetrikas tarvitatakse isikumääratlustes järjekindlalt eesti

sõnu, loetakse sissekanded segakeelseks, nt Lane Marti Jürri p. [= poeg] Pertel hall:

[= Haljala(st)] mit Saggadi mõisa tüdr. [= tüdruk] Kadri (EAA. 1224.3.2, lk 41 [: 19]).
Kui rollinimetused on sisse kantud eestikeeles, loetakse meetrika eestikeelseks, isegi
kui selle isikumääratlustes leidub saksakeelseid osi. Üksikjuhtudel on liigitamisel
tehtud mööndusi, millele juhitakse tähelepanu järgnevakirjelduse käigus.

Selleks et materjali analüüsimisel ja liigitamisel subjektiivset eelhäälestustvõima-

likult minimeerida, on meetrikaid loetud kihelkondade alfabeetilises (mitte paik-
kondlikus) järjestuses ja sissekanded konkreetse pastori nimega kokku viidud alles

pärast kategoriseerimist. (Mõnel, kirjakeele ajaloos eriti tuntud või varasema uuri-

mise käigus identifitseeritud juhul polnud n-ö anonüümne hindamine siiski võima-

lik.)
Kuna siinne käsitlus keskendub eesti keele kasutamisele, on järgneva analüüsi

statistikastkõrvalejäetud rootsikeelsedmeetrikad, mida oli kolme kiriku (Noarootsi,
Ruhnu ja Vormsi) ja nelja ajapunkti peale kokku seitse: Noarootsis kõigis neljas aja-
punktis ja Vormsis XVIII sajandi kolmes ajapunktis. Rootsi keelt leidus ka Ruhnu

XVII sajandi ja 1720. aasta meetrikas, ent kuivõrd sealsetes nappides sissekannetes

leidus ka saksa keelt, on need loetud segakeelsete meetrikate hulka. Vormsi XVII

sajandi meetrika liigitus saksakeelseks.



ROSS

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025686

Keelevaliku dünaamika ajas

Keelevaliku dünaamika ajas on kirjeldatav ajapunktide tulpdiagrammi abil – vt

joonist 1.

Nagu jooniselt näha, on XVII sajandist säilinud meetrikates proportsionaal-
selt kõige vähem eestikeelseid meetrikaid (kaks meetrikat 25-st ehk 8%). Nendeks

on Pilistvere ja Harju-Jaani abielumeetrikad. Pilistvere abielumeetrika algab 1690.

aastast ja seda pidas eesti piiblitõlke ajaloost tuntud Johann Daniel von Berthold

(Eesti keelemõte 2023: 581). Läbinisti eestikeelsetes sissekannetes kasutab Berthold

siiski lühendit F., mis ilmselt on lühend ladina keelest (peigmehe nime juures sõnast

filius [’poeg’], pruudi nime juures sõnast filia [’tütar’]), nt Mihkel Kerti Reino Sullane

Wirrowerest / Marri Wachtmeistri Hinriko F. Nummawerrest (EAA.3144.2.2, l 19

[: 22]). Bertholdi meetrika on siiski loetud eestikeelseks, kuivõrd see tõuseb oma

aja meetrikate seast eesti keele laialdase kasutuse poolest eredalt esile.l6B9. aastast

algavat Harju-Jaani abielumeetrikat pidas Heinrich Wrede, kelle meetrikas on ka

rollinimetused eestlaste sissekannetes eestikeelsed (tema kohta vt lähemalt eesti-

keelsete rollinimetustega meetrikaid käsitlevast alapeatükist). Nt PeickM. Ott Lasse

Marti Poik Sambo Küllast / Prut Tryno, meije Köstri Tüttar (EAA.1210.2.1, lk 38

[: 42]). Enamik XVII sajandi meetrikatest (12 meetrikat ehk 48%) olid saksakeelsed

ja 11 meetrikat (44%) segakeelsed.
XVIII sajandil hakkas eestikeelsete meetrikate osakaal kasvama ja saavutas hari-

punkti sajandi keskpaigas: 1750. aasta meetrikatest olid 35,06% eestikeelsete sisse-

kannetega (27 meetrikat 77-st). 1780. aastal on eestikeelsete sissekannetega meetri-

kate osakaal taas langenud umbes samale tasemele, nagu see oli 1720. aastal (1720.
aastal 32,61% ehk 15 meetrikat 46-st, 1780. aastal 31,64% ehk 25 meetrikat 79-st).
1780. aastal moodustasid kõige suurema osa segakeelsed meetrikad (30 meetrikat

i nn%

Qno/n/O

on04ÖU /0

/ u /o

£004
ou/o

cn04□ U /O

/nO4
*+U /o

OH04oU70

ono/n

10%

oo/a
U70

XVII saj 1720 1750 1780

■ eesti ■ sega ■ saksa

Joonis 1. Keelevaliku dünaamika ajas.



ROSS

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 687

79-st ehk 37,97%). Proportsiooni kõikumised XVIII sajandi eri ajapunktide lõikes on

siiski suhteliselt väikesed. Nagu öeldud, on segakeelsete meetrikate hulka arvatud ka

need, mille sissekanded on keelevaliku üle otsustamiseks liiga napid. Napiandmeliste
meetrikate osakaalu kasvu XVIII sajandi lõpus võis mõjutada personaalraamatute
sisseseadmine. Personaalraamatute keelekasutus ja selle mõju meetrikate pidamise
viisile vajaks omaette analüüsi.7 Saksa- ja eestikeelsete meetrikate omavahelise

proportsiooni osas võib täheldada eestikeelsete meetrikate osakaalu väikest kasvu

sajandi esimesel poolel (1720. aastal oli eesti-saksa suhe meetrikate keelevalikus

15:18 saksa keele kasuks, 1750. aastal 27:26 eesti keele kasuks). Sajandi teisel poolel
jääb kummaski keeles peetud meetrikate omavaheline suhe enam-vähem samaks

(1780. aastal on see 25:24 eesti keele kasuks).
Niisiis hakati XVIII sajandil abielumeetrikates eesti keelt kasutama rohkem

kui XVII sajandil, kuid alates 1720. aastatest jäi eesti keele kasutamine laias laastus

samale tasemele ning eestlasi kanti eesti keeles sisse veidi vähem (või 1750. aastal

veidi rohkem) kui ühes kolmandikus kõigist meetrikatest.

Keelevalik kihelkonniti

Huvitavamad mustrid tekivad, kui kõrvutada eri ajapunktide keelevalikut kihel-
kondlikus vaates (vt kaarte I–4, millel eestikeelse kirikumeetrikaga kihelkondi tähis-
tab kolmnurk

, saksakeelsega sõõr ja segakeelsega rist ).

7 Näiteks pidas Kambja meetrikaid ajavahemikul 1772–1783 pastor Johann Zimmermann, kelle

abielumeetrika liigitub saksakeelseks, sest ta seob oma napis meetrikas laiendatud pärisnimed
saksa partikliga mit (EAA.1255.2.2, l 347 [: 446]), samal ajal kui tema peetud personaalraamat
on äratanud tähelepanu pikemate eestikeelsete lisamärkuste poolest (Ross, Põltsam-Jürjo 2021:

636–639).

Kaart 1. Keelevalik kihelkonniti XVII sajandil.



ROSS

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025688

XVII sajandist säilinud meetrikate korral (vt kaarti 1) ei ole geograafilisest must-

rist mõtet rääkida. Kaks eestikeelseks liigitunud meetrikat pärinevad hajali kihel-

kondadest, Harju-Jaanist Põhja-Harjumaal ja Pilistverest Viljandimaa põhjaservas.
Kagu-Eesti aladelt on aga üldse säilinud ainult kaks meetrikat.

Kuid XVIII sajandi kõigis kolmes ajapunktis eristuvad geograafiliselt kaks eesti-

keelsete sissekannetega meetrikaid kasutavat piirkonda: üks Kagu-Eestis, teine Kesk-

Eestist kuni Risti, Keila ja Jõelähtmeni loode- ja põhjarannikul. Kõige selgemini
joonistuvad need piirkonnad välja 1750. aasta kaardil (3), kuid on hoomatavad ka

1720. ja 1780. aastal (vt kaarte 2 ja 4). Seevastu Mulgimaa kirikutes (Tarvastus, Hal-

listel, Paistus, Karksis ja Helmes) on läbivalt peetud saksakeelseidmeetrikaid. (Ainus
segakeelsena arvele võetud meetrika Tarvastust 1750. aasta kaardil on segakeelseks
liigitunud oma nappuse tõttu, mis sisuliselt ei võimaldakeelevalikut hinnata.) Pigem
saksa- või segakeelsete aladena eristuvadka Saare- ja Hiiumaa ning mandri lääne-

ranniku alad. Saare- ja Hiiumaal on ainsad eestikeelseks liigitunud meetrikad 1750.

aasta kaardil Karja kirikus peetud kirikuraamat ja 1780. aastal Kihelkonna kirikus

peetud raamat. Karja kirikumeetrikas leidub eesti keelt silmapaistvalt palju ning
eestikeelsed on ka rollinimetused (rollinimetuste keele oletatava olulisuse kohta vt

järgmist alapeatükki), nt Peig. Thomala Kärneri Adame sullane Jaac Hiomalt / Pr:

Orrisarre Moisa ümmardaja Lena (EAA.3133.1.19a, l 89p [: 93]). Valitud ajapunkt
langeb perioodi, mil Karja koguduse õpetaja oli (aastatel 1740–1763) vennaste-

koguduse-sõbralik Johann Georg Holm (Luhamets 2024: 703, 705). Holmi järglase
sissekanded samas meetrikaraamatus alates 1763. aastast on saksakeelsed. Muid

XVIII sajandi abielumeetrikaid Karja kogudusest analüüsitud materjali hulgas pol-
nud. Kihelkonna kiriku meetrikaraamatu sissekanded on napid, kuid tähelepanu-
väärselt kasutatakse seal rollitähistena eestikeelseid lühendeid P: ja Pr:. 1780. aastal

oli Kihelkonna pastoriks Johann Gottlieb Kleiner, kellel oli Halles õppinud äi, kelle äi

Kaart 2. Keelevalik kihelkonniti 1720. aastal.



ROSS

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 689

omakorda oli Kuressaare koguduse õpetajana kuulunud vennastekogudusse (Luha-
mets 2024: 729). Mandri läänerannikul (Hanilas, Karusel ja Varblas) segakeelseteks
liigitunud meetrikad sisaldavad suhteliselt palju eesti keelt, aga sporaadiliselt siiski

ka saksa keelt ning rollinimetus on neis ladinakeelne (nende kohta vt lähemalt

alapeatükki „Eesti keele kasutamisest väljaspool laiendatud pärisnimesid ja rolli-
nimetusi”). 1780. aasta kaardil (kaart 4) eestikeelseks liigitunud Karuse meetrikat

võib tegelikult pidada nende traditsiooni järgivaks registreerimistavaks, millekorral

rollimääratlused on lihtsalt ärajäetud (ja sissekanded on napimad).

Kaart 3. Keelevalik kihelkonniti 1750. aastal.

Kaart 4. Keelevalik kihelkonniti 1780. aastal.



ROSS

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025690

Meetrika keelevalikute hoomatav järjepidevus paikkonniti näib viitavat sellele,
et kohalikul traditsioonil oli Eestis oluline osa. Traditsiooni järjepidevust aitas

küllap ositi tagada asjaolu, et sageli pärandus koguduse õpetaja amet isalt pojale (või
äialt väimehele). Tõenäoliselt mõjutas traditsiooni tugevust ka geograafiliselt lähe-
dastes kihelkonnakirikutes teenivate õpetajate võimalik tihedam omavaheline läbi-
käimine.

Eestikeelsete rollinimetustega meetrikad

Rollinimetus (abielumeetrikates ’peigmees’ ja ’pruut’) jääb sisult muutumatu vor-
melina maatriksteksti ja sissekandest sissekandesse vahelduva sisendteksti vahealale

ning võiks sellisena olla sissekandja keelevaliku sihipärasuse hindamise oluline

näitaja. Kuna siinse vaatluse põhihuvi ongi leida võimalikke märke eesti keele sihi-
pärasestkasutamisest, pakub rollinimetuste keelevalik erilist huvi. Järgnevalt antakse

lühiülevaade abielumeetrikatest, milles need on eestikeelsed (kas välja kirjutatud
terviksõnana või eesti sõnast tuletatud lühendina), koos põgusa viitega seesuguste
meetrikate pidajate eluloolisele ja ideoloogilisele taustale.B

Eestikeelsete rollinimetustega meetrikaid oli vaadeldud materjali hulgas erine-
vate ajapunktide peale kokku 27 ja nende pidajaks 24 pastorit.

XVII sajandist säilinud meetrikatest on ainus eestikeelsete rollinimetustega
Harju-Jaani õpetaja Heinrich Wrede peetud meetrika. Heinrich Wrede oli Tallinnas

sündinud, õppinud Tallinna gümnaasiumisning Saksamaal Rostocki jaWittenbergi
ülikoolis. Ta alustas oma abielumeetrikat 1689. aastal saksakeelsete rollinimetustega
(Bräutigam, Braut), kuid läks alates 4. sissekandest üle eestikeelsetele määratlustele

(PeickM., Prut) (EAA.1210.2.1, lk 38 [: 42]). Eesti kultuuriloos on laiemalt tuntud

tema poeg Heinrich Christopher Wrede, kes oli tegev Põhjasõja-järgses pietistlike
pastorite rühmituses eestikeelse kirjanduse väljaandmisel ja ühtlasi mõnda aega
Albu vaeslastekooli direktor.

1720. aastal on eestikeelsete rollinimetustega meetrikaid peetud kuues Lõuna-
Eesti kihelkonnakirikus, millest kahes (Rõuges ja Vastseliinas) oli sel ajal õpetajaks
üks ja seesama pastor, Soome päritolu ja Turu ülikoolis õppinud Michael Cavonius.

Teine eestikeelseid rollinimetusi kasutanud pastor oli Võnnu õpetaja, ingerisoome
päritolu ja Tartus õppinud Johannes Svenske, kolmas Karula õpetaja, Tallinnas sün-
dinud ning Rostockis ja Jenas õppinud Joachim Warnecke (EPL: 471). Ülejäänud
kaks eestikeelsete rollinimetuste kasutajatest, Kambja pastor Albrecht Sutor ja
Urvaste pastor Heinrich Wollin, olid mõlemad sündinud Saksa aladel Pommeri-
maal, õppisid ühel ajal Rostockis ja saabusid sealt 1718. aastal koos Liivimaale Riiga.
Just nemad kujundasid Kanepist ja Urvastest olulised vennastekoguduse liikumise

8 Toodud eluloolised lühiandmed tuginevad Põhja-Eesti pastoritekorral Liivi Aarma (2007)
ja Hugo Richard Pauckeri (1849), Liivimaa pastoritekorral väljaandele „Die evangelischen
Prediger Livlands bis 1918” (EPL). Kasutatud on ka kõiki Eesti ala kogudusi hõlmavat Kristjan
Luhametsa ülevaateteost (2024) ja Vikipeedia andmeid. Täpsemale allikale viidatakse ainult siis,
kui eri allikate andmed ei kattu või kui teave pärineb mingist muust allikast.



ROSS

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 691

keskused (Luhamets 2024: 37–38, 65). Kõik kuus Lõuna-Eesti abielumeetrikat on

suhteliselt napid, rollinimetused võivad olla välja kirjutatud, nt Svenskel täiskujul
Pöigmehs, Mörsia (EAA.3172.2.1, l 66 [: 65]), enamasti kasutatakse siiski ainult

lühendeid (P., M.).
1750. aastal on eestikeelsete rollinimetustega meetrikaid peetud 11 kirikus.

Kaks tollastest kirikuõpetajatest kattuvad eelmise ajapunkti meetrikapidajatega, sest

Kambja kirikus jätkas (kuni 1758. aastani) Albrecht Sutor ja Karulas (1757. aastani)

Joachim Warnecke. Ülejäänud üheksast meetrikast on üks kirja pandud Saaremaal

Karja kirikus ja selle autor on kihelkondliku jaotuse all juba mainimist leidnud

Johann Georg Holm. Eestimaa viiest eestikeelsete rollinimetustega meetrikast kaks

pärinevad Järvamaalt ja neid pidasid Paide õpetaja Otto Reinhold von Holtz vanem

ja Järva-Madise õpetaja Christoph Mertzig. Holtz vanem oli sündinud Vologdas, kus

tema rootsi-saksa päritolu vanemad olid sõjavangis. Ta õppis Halles ja Jenas ning
oli pastor alguses lisakus, siis Paides ja viimaks Keilas. Ta oli 1779. aastal ilmunud

eestikeelse jutlusekogu 9 üks korrektoreid ja temalt on säilinud trükitud leinajutlusi.
Tema kodus valitsenud meelsusest ja suhtumisest eesti keelde annab kaudselt tun-
nistust tema samanimelise poja tegevus. Otto Reinhold von Holtz noorem, kes oli isa

järglane Keila pastoriametis, on ka eesti kirjandusloos tuntud tegelane, kes oli kuu-
lus oma hea eesti keele oskuse poolest. Ta andis eesti keele tunde kahele kreiskooli

õpilasele, kellest üks oli Kreutzwald, ja publitseeris XIX sajandi alguses eestikeelseid

vaimulikke raamatuid (Vinkel 1965: 283). Saksamaal sündinud Christoph Mertzig
oli õppinud Halle ülikoolis, tegutses hiljem Halle vaestekooli õpetajana (ehk infor-
maatorina) ja on leidnud äramärkimist pietistlike vaadete poolest. Kaks 1750. aastal

eestikeelseidrollinimetusi sisaldanudmeetrikat pärinevadLäänemaalt ja neid pida-
sid Märjamaa õpetaja Johann Ignatius ja Kullamaa õpetaja Joachim Heinrich Dahl.

Ignatius oli XVIII sajandi Eesti pastorite seas erandlik, sest ta oli etniline eestlane,lo
kultuuriloost hästi tuntud Kambja köstri ja koolmeistri Ignatsi Jaagu vanem poeg

(Piir 1996, 2016). Tänu Kambja pastori Albrecht Sutori toele oli ta saanud õppida
Tallinna gümnaasiumis ja Halle ülikoolis. Dahl oli Riias sündinud ja Tallinnas kas-
vanud ning õppis Jena ülikoolis. Tema kohta tuuakse esile ta pietistlikke vaateid

ning asjaolu, et üks tema jutlus avaldati 1779. aasta eestikeelses jutlusekogus. Põhja-
Eestist liigitub eestikeelseks veel Soome juurtega ja Reigis sündinud ning Harju-
maal Harju-Ristil teeninud Gustav Heinrich Petraeuse peetud meetrika. Temagi oli

õppinud Halles ja tegutsenud sealse vaestekooli informaatorina. Pietistlike vaadete

kõrval on leidnud eraldi äramärkimist tema aruanded konsistooriumile, milles ta

kirjeldas talupoegade rasket olukorda. Liivimaalt lisanduvad varasemast perioo-
dist tuttavatele Kambja ja Karula meetrikatele kolm Võrumaal peetud eestikeelset

meetrikat, mille kirjutajateks olid Räpinas Johann Christian Svenske (1720. aasta

9 Jutlusse Ramat, mis sees Pühhapäwade, Pühhade, ja Palwepäwade Jutlussed Eesti-Ma rahwa

öppetusseks on kokkopandud. Tallinnas, trükkitud Keisrilikko Kunstoriummi kulloga, ja
Lindworssi kirjadega 1779 aastal (Annus 2000: 228).
10 Teise oletatavalt eesti päritolu pastori, Daniel Stammi meetrikad ei ole teadaolevalt säilinud.

Stamm oli mõisavalitseja poeg ja teenis Vigala õpetajana ajavahemikul 1756–1768. Ta oli õppi-
nud Halles ja tegutses Halle vaesteasutuse informaatorina.



ROSS

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025692

meetrikate lõigus mainitud Johannes Svenske poeg), Kanepis Liivimaal sündinud ja
Halles õppinud Heinrich Johann Fass ja Põlvas samuti Liivimaal (Läti aladel Strau-
pes) sündinud Johann Bartholomeus Treublut. Treubluti kohta rõhutatakse, et ta oli

endine Rootsi sõjaväelane ja tal ei olnud korralikku teoloogilist haridust (ta õppis
Riia lütseumis ja oli poolteist aastat immatrikuleeritud Pärnus ülikooli, vt Aarma

2007: 269). Oma küllalt kaootilises meetrikas kasutab ta rollinimetuste märkimisel

enamasti lühendeid Koss ~ K, Moers ~ M (EAA.3147.1.133, l 470 [: 476]), mõnikord

kirjutab eestikeelse rollinimetuse ka välja: Kossilane, Morsia (EAA.3147.1.133, l 481

[: 487]). Erinevalt kõigist teistest eestikeelseid rollinimetusi kasutanud pastoritest
mainitakse tema puhul, et ta suhtus vennastekogudussevaenulikult.

1780. aastal on eestikeelsete rollinimetustega meetrikaid peetud üheksas kiri-
kus. Neist Põlva kiriku meetrikat pidas endiselt Treublut. Liivimaa kubermangus
on eestikeelseid rollinimetuste lühendeid P. ja M. kasutanud oma napis meetrikas

veel Kuramaal sündinud Hargla õpetaja Johann Friedrich Hartmann. Saaremaal on

eestikeelseid rollinimetuste lühendeid kasutanud kihelkondliku jaotuse juures juba
mainimist leidnud Kihelkonna pastor Gottlieb Kleiner oma napis meetrikas. Paide

kiriku meetrikat pidas sel ajal Reigi kiriku õpetaja poeg David Gottlieb Glanström,
kes oli noorena Reigis koduõpetust saanud vennastekoguduse juhi Jacob Marraschi

käe all, õppinud Königsbergis arstiteadust ja iseseisvalt uurinud usuteadust Põltsa-
maal Hupeli juhendamisel. Ka oli ta tegev Piibli teise trüki ettevalmistamisel ning
muu eestikeelsevaimulikukirjavara väljaandmisel. 1779.aasta jutluseraamatus ilmus

temalt neli jutlust (Annus 2000: 228). Järvamaal kasutati eestikeelseidrollinimetusi

Järva-Madise ja Järva-Peetri meetrikates. Järva-Madiseloli selles ajapunktis pastori-
vahetus. Seni oli pastoriks olnud Isaac Gustav Gerth, kes on jälje jätnud ka eesti

kirjanduslukku, avaldades eestikeelse jutluse 1779. aasta kogumikus. Eestikeelseid

rollinimetuste lühendeid kasutas nii temakui ka tema ametijärglane Franz Friedrich

Ploschkus, kes oli varem olnud koduõpetaja Saaremaal Karja kihelkonnas. Järva-
Peetri õpetaja oli Johann Friedrich Rinne, kes on samuti avaldanud 1779. aasta

kogumikus eestikeelse jutluse. Lääne-Harjumaal kasutati eestikeelseid rollinimetusi

Harju-Madise ja Nissi meetrikates. Harju-Madise õpetaja oli sel ajal Carl Friedrich

Stürmer, Nissis alustas 1780. aastal tööd Kose koguduse õpetaja pojana siinmail sün-
dinud ja eesti kirjandusloos kalendrijuttudega tuntud Joachim Gottlieb Schwabe,
kellelt ilmus postuumselt ka mõisnikevastane luuletus „Eestimaa tallomehhe laul”.

Veel leidus eestikeelseid rollinimetusi Kirbla kirikuraamatus. Kirbla kogudus oli sel

ajal ühendatud Lihula kogudusega ja kirikuraamatut pidas tõenäoliselt Friedrich

Levanus, soome päritolu Michael Levanuse poeg ja ametipärija, kellelt samuti ilmus

eestikeelne jutlus 1779. aasta jutluseraamatus.
Toodud põgusa ülevaate põhjal võib öelda, et eestikeelseid rollinimetusi kasutasid

abielumeetrikas pastorid, kelle elulooliste andmete hulkakuulub enamasti vähemalt

üks kolmest tunnusest. Nad on kas a) siinmail (Eesti- või Liivimaal) sündinud või

soome/rootsi juurtega (kokku 14 pastorit, lisaks üks Kuramaal sündinu), b) õppi-
nud Halles ja/või silma paistnud pietistlike vaadete poolest või vennastekoguduse
liikumise pooldajana (kokku 10, lisaks kaks, kelle meelsuse kohta on vihjeid antud

nende poja või äia kaudu) ja/või c) jätnud eesti kirjandus- ja kultuurilukkumuidki



ROSS

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 693

kirjalikke märke peale eestikeelsete rollinimetustega meetrikaraamatute (kaheksa

pastorit).
Rollimääratlusena on käsitletav ka mõnedes sünnimeetrikates esinevsõna värdjas

väljaspool abielu sündinud laste kohta. Eestikeelsena äratas see määratlus tähelepanu
juba XVII sajandil Andreas Forseliuse Põltsamaal peetud ja J. D. Bertholdi Pilistveres

peetud sünnimeetrikates (vt Ross 2023: 372–373), kuid sporaadiliselt esineb sama

määratlust eestikeelsena ka hilisemates meetrikates. Tähelepanuväärne on eespool
juba mainimist leidnud Heinrich Wrede poja Heinrich Christoph Wrede Jõelähtme

sünnimeetrika, milleskõik rollid (’laps’, ’väljaspool abielu sündinud laps’, ’ema’, ’vade-
rid’) on eestikeelsed (neist osa allajoonitult), nt Hallika Johani Laps Sahhalt – Kai /

Emma Madle Wad. Petri Jani Naene Rommi Jani Poeg Koilast (EAA.1212.2.1, lk 169

[: 79]).
Rollinimetusi ei saa meetrikate keelekasutuse näitajana siiskiületähtsustada, sest

need võisid meetrikas lihtsalt puududa, kuid sellegipoolest võisid sissekanded olla

põhjalikud ja läbinisti eestikeelsed. Ka võib meetrikates leiduda hoopis muid huvita-
vaid eesti keele kasutamise juhtumeid.

Eesti keele kasutamisest väljaspool laiendatud

pärisnimesid ja rollinimetusi

Hajamärkusi, mis jäävad väljapoole maatriksteksti ja laiendatud isikunimesid, lei-
dub meetrikaraamatutes suhteliselt vähe. Need võivad puudutada abielumeetrikates

abiellujate päritolu ja seoste täpsustusi, sünnimeetrikates väljaspool abielu sündinud

lapse tausta selgitusi ja vaderite päritolu või seoste täpsustusi ning surmameetrika-
tes surma täpsemaid asjaolusid. Valdavalt on sellised lisaselgitused saksakeelsed,
kasutatakse ka mõningaid ladinavormeleid. Paaris meetrikaraamatus torkasid siiski

silma ka üksikud eestikeelsed lisaselgitused. Näiteks pakuvad siinses kontekstis huvi

kahe eestikeelsete rollinimetustega seoses mainimist leidnud pastori surmameetri-
kate eestikeelsedmärkused.

Surmameetrikad on üldjuhul napid ja nende sissekanded koosnevad tihti ainult

täisnimest ja surma (või matmise) kuupäevast. Mõnes meetrikas on siiski ära too-
dud ka surma põhjus ja mainitud muid surmaga seotud asjaolusid. Nagu muudeski

meetrikates on need märkused üldjuhul saksa keeles, ka nende pastorite korral, kes

abielumeetrikas suhteliselt palju eesti keelt kasutavad.

Selle taustal torkasid silma Märjamaa pastori Johann Ignatiuse ja Põlva pastori
Johann Bartholomeus Treublutisurmameetrikad. Ignatiuse surmameetrikates leidus

kaks eestikeelset märkust. 1750. aastast pärineb sissekanne Avama Juhan, kelle ihho

2 aastad on söitnud von 45 Jahrn (EAA.1247.2.2, lk 546 [: 278]), 1760. aastast Sööla

Reino N. [= naine] An, kes pool aastat seest karjund (EAA. 1247.2.3, lk 346 [: 178]).
Võib oletada, et eestikeelsete fraaside taga on diagnoosid, mis Ignatiusele endale olid

selge tähendusega, aga mida ta ei osanud täpselt saksa keelde tõlkida. Sellisena oleks

eesti keele kasutus siin võrreldav eesti tsitaatsõnade kasutusega saksa visitatsiooni-
materjalides (vt Ross, Põltsam-Jürjo 2021: 624–629).



ROSS

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025694

Treubluti surmameetrika on keelevalikult kirjum ja tema kasutab eesti keelt

läbisegi saksa keelega ka keeleliselt täiesti lihtsate surmaga seotud asjaolude kirja-
panekuks, nt 1732. aasta sissekandes Sangi Hanso kaswand 6 paiwa perrast saja
akkitselt arra koolnu (EAA.3147.1.133, lk 504 [: 511]), 1738. aasta sissekandes

Nomigo Ado Lats, Honen arrapallanu (EAA.3147.1.133, lk 506 p [: 514]). Treubluti

keelekasutus näib johtuvat juhuslikust lülitumisestkord ühele, kord teisele keelele.

Eelmises kolmes alapeatükis keskenduti eestikeelseteks liigitunud meetrikatele,
mistõttu lähemalt jäid iseloomustamata segakeelsed meetrikad, mille hulgas leidub

samuti huvitavaid meetrikatüüpe, mis võivad sisaldada küllaltki palju eesti keelt.

Näiteks torkavad silma Läänemaal, Hanilas ja Karusel peetud meetrikad, milles

rollinimetused on ladinakeelsed (sponsus, sponsa) ning täisnime laiendustes võib

esineda saksa keelt, ent milles äratavad tähelepanu huvitavad pikemad eestikeelsed

laiendused. Neid meetrikaid pidasid (ajavahemikul 1712–1773) isa ja poeg Chris-
tian Anton Kettler ja Kaspar Anton Kettler. Christian Anton Kettler oli sündinud

Tallinnas ja õppinud Rostocki ülikoolis ning teda on iseloomustatud kui pietistlike
vaadetega pastorit. Karusel sündinud Kaspar Anton Kettler õppis Halle ülikoolis.

Näiteks Karuse meetrikas on ta 1750. aastal ühe peigmehe kandnud sisse niisuguse
isikumääratlusega: Sponsus. Simo. Üks Persia maa mees ning Tuti moisa sullane

(EAA.1241.2.2, l 42 [: 42]).
Omalaadsenatorkab silma Carl Bernhard Ehinger, kes oli Juuru õpetaja 1729-

1771. Tema abielumeetrika on eestikeelne, kuid rollinimetusi ta ei kasuta, sest and-
med on esitatud tabeli kujul. Seevastu äratab tähelepanu, et Ehinger on eesti keeles

sissekandnud ka andmed omaenda abiellumise kohta eelmise õpetaja Helmich Rein-
hold Ludwigi lesega 1740. aasta 1. märtsil: Juro Kihhelkonna Öppetaja. Carl Berendt

Ehinger / önsa Prausse Ludwige lesk. Hedwig D. Helffreich (EAA.1211.2.1, l 133

[: 125]). See tundub olevat teadlik osutus millelegi, eriti võrdluses samal leheküljel
1739. aasta 23. novembril sisse kantud köstri abielu andmete saksakeelsusega: der

Küster zu Jörden – Andkas Josselin / die Jördenschen Küsters Bendik Fischers Wittwe –
ChristinaFalck [’Juuru köster – Andkas Josselin / Juuruköstri Bendik Fischeri lesk –
Christina Falck’]. Seniste hõredate taustaandmete toel on keeruline oletada, millele

Ehingeri keelevalik täpselt osutab, võib-olla ühtekuuluvusele oma koguduse talu-
poegadest liikmetega. Ehinger oli sündinud 1705. aastal Tallinnas Rootsi sõjaväelase
pojana, kuid kasvas üles (pärast vanemate katku suremist 1710. aastal) kasulapsena
õe ja tema mehe pastor Heinrich Christoph Wrede peres (Aarma 2007: 59). Ta õppis
Seidla ja Albu vaestekoolis ja Halle ülikoolis, tegeles pastoriametit pidades aktiiv-
selt talupoegade lugemisoskuseedendamisega ja suhtus soosivaltvennastekoguduse
liikumisse.



ROSS

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 695

Keele valiku ja pastori isikuloolise tausta vahelistest
seostest

Nagu kahes viimases alajaotises, „Eestikeelsete rollinimetustega meetrikad” ja
„Eesti keele kasutamisest väljaspool laiendatud pärisnimesid ja rollinimetusi”, too-

dud põgusatest isikuloolistest andmetest nähtus, võib keskmisest sihipärasemalt ja
rohkem või huvitavamalt eesti keelt kasutavate meetrikapidajate andmetes täheldada

teatud ühisjooni. Nende hulgas on suhteliselt palju kohalikku päritolu või soome-

rootsi taustaga pastoreid, kes siinseid olusid ja võib-olla koguni pärimuskultuuri
ilmselt paremini tundsid kui Saksamaal sündinud, kes sattusid eesti keele alale

alles pärast ülikooli lõpetamist. Mitu eesti keele kasutajat on maakoguduse pasto-
rite pojad, kes tõenäoliselt olid eesti keele omandanud mingil tasemel juba lapsena.
Paljud on õppinud Halles ja tuntud oma pietistlike vaadete poolest; paljudega seon-

duvalt leidub kultuuriloolistes käsitlustes tähelepanekuid nende soosiva suhtumise

kohta vennastekoguduse tegevusse. Neist suur osa on leidnud äramärkimist eesti

kultuuriloos, eeskätt eestikeelse kirjavara edendajatena. Siiski pole ükski neist eesti

keele kasutamist usutavasti soodustanud tegureist olnud määrava tähtsusega. Kind-

lasti ei saa siinsele vaatlusele tuginedes visandada n-ö tüüpilise eesti keelt kasutanud

pastori portreed. Eelnenud iseloomustuste kaudu avanenud pilt on igal juhul petlik
juba seetõttu, et kirjeldati üksnes eesti keele kasutusega positiivselt silma hakanud

rühma, esitamata võrdlevaid andmeid selle kohta, kui sageli needsamad tunnused

avalduvad saksakeelseid meetrikaid pidanute elulugudes. Juba paarist markantsest

näitest piisab veenmaks, et esile toodud eluloolised tunnused ei ole piisav tagatis
sellele, et nende kaudu iseloomustatavpastor oleks ilmtingimata pidanud vajalikuks
eestlaste andmeid eesti keeles sisse kanda. Näiteks tähtsaim piibli eesti keelde tõl-

kija Anton Thor Helle, kes oli sündinud Tallinnas ja kuulus pietistlikult meelesta-

tud pastorite rühma, mille liikmena ta aitas kaasa teistegi oluliste eestikeelsete teoste

tõlkimisele ja toimetamisele, pidas saksakeelseid meetrikaid, mille ainus eestikeelne

element oli talupoja täisnimi (tema meetrikast pärineb näide 1). Thor Helle ei olnud

ise küll õppinud Halles, vaid üksnes Kieli ülikoolis, erinevalt samasse pietistlikku
rühmitusse arvatavatest Heinrich Gutsleffist ja Heinrich Christoph Wredest, kes olid

õppinud Kieli ülikoolis ja jätkanud seejärel õpinguid Halles ning pidasid mõlemad

eestikeelseid meetrikaid. Siiski tundub vähe usutav, et ainuüksi haridustee osaline

erinevus selgitaks, miks ThorHelle meetrikate pidamise viis tema oletatavate mõtte-

kaaslaste sissekannetega nii teravalt vastuollu läheb. Tema meetrikaid võib laiema

kakskeelse suhtlustausta kontekstis pidada lausa üllatavalt järjekindlalt saksakeelse-

teks. Ka võib leida kohaliku maapastori järeltulijana sündinud pastoreid, keda ise-

loomustataksevennastekoguduse-sõbralikena või vähemalt veendunud pietistidena

jakes on Halles õppinud, kuid pidasid meetrikaid ikkagi saksa keeles (nt Ridala pas-

tori pojana sündinud Lääne-Nigula pastor Georg Friedrich Schultz). Samas, nagu
esile toodud, on eestikeelseid rollinimetusi kasutanud Põlva pastori J. B. Treubluti

kohta eraldi märgitud, et ta suhtus vennastekogudusse vaenulikult.

Meelsus, haridus, päritolu ja keeleoskus ei ole meetrika keelevalikuga kindlasti

üksüheselt seotud, kuid mingi mõju on neil valiku langetamisel tõenäoliselt olnud.



ROSS

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025696

Siinses ülevaates on kahjuks jäänud kõrvale nii mõnigi huvitava keelekasutusega
meetrika lihtsalt seetõttu, et nende pidamise aeg ei langenud kokku valitud aja-
punktidega. Tihedam ajaline sõel oleks pilti tõenäoliselt mõneti teisendanud. Ka on

andmeid pastorite kohta esialgukogutud liiga hõredalt ja ebaühtlaselt, et teha põhja-
panevamaid üldistusi. Meetrikate keelekasutuse ja neid pidanud pastorite elulooliste

andmete seostest terviklikuma pildi saamiseks tuleks koostada kogu XVIII sajandi
pastorkonda hõlmav prosopograafiline võrgustik, mille abil saaks ühtlasi paremini
jälgida põlvkondlikke ja sõpruskondlikkekeelekasutuslikke seoseid.

Kokkuvõte

Siinsesse vaatlusse hõlmatud andmete põhjal võib väita, et tava kanda eestikeelsete

koguduseliikmete isikuandmedkirikuraamatutesse sisse eesti keeles oli XVIII sajan-
dil küllaltki laialdaselt levinud. XVII sajandi teisest poolest on olemas ainult kaks

eestikeelseks liigituvat abielumeetrikat (säilinud 25 meetrikast ehk 8%), kuid XVIII

sajandi 1720. aastateks on eestikeelsete meetrikate hulk kasvanud umbes kolman-
dikuni kõigist meetrikatest ning püsib enam-vähem sellisena kuni 1780. aastateni

(1720 – 32,61%, 1750 – 35,06%, 1780 – 31,64%). Geograafilise leviku vaates kuju-
nes XVIII sajandil välja kaks piirkonda, mille pastorid pidasid eestikeelseid meetri-
kaid: üks Kagu-Eestis ja teine Kesk-Eestist (Vändra–Türi–Paide–Peetri joonelt) kuni

Risti–Keila–Jõelähtme jooneni loode-ja põhjarannikul. Eestikeelseid meetrikaid ei

peetud Mulgimaal ning Saare- ja Muhumaalt on säilinud ainult üksikud eestikeelsed
meetrikad.

Eesti keelele lülitumine tuli üldjuhul kõne alla ainult madalamat sotsiaalset

päritolu inimeste, talupoegade ja alamat liiki käsitööliste ja mõisateenijate korral,
kes enamasti olid etnilised eestlased. Kirikliku asjaajamise ametlik keel oli aga saksa

keel, nii et kirikuvalitsuse nõudel peetavaid meetrikaid täites oli pastor eesti kee-
les kõnetatavate isikute sissekandmisel kakskeelses situatsioonis. Siinsele vaatlusele

tuginedes võib eestikeelseid meetrikaid pidanud pastorite elulooliste lühiandmete

põhjal siiski oletada, et meetrikate keelevalik ei ole seletatavainult kakskeelsuse olu-
korras esineva juhusliku lülitumisega ühelt keelelt teisele. Vähemalt osa pastoreid
kasutas eesti keelt meetrikates täiesti süsteemipäraselt. Eestikeelseid rollinimetusi

kasutasid talupoegade ja madalama astme mõisateenijate ning käsitööliste regist-
reerimisel eeskätt kohalikke olusid paremini tundvad, pietistlikult meelestatud ja/
või vennastekoguduse liikumisse pooldavalt suhtuvad pastorid. Pastori isikuloolise

„tüübi” ja tema keelevaliku vahel näivad olevat tihedad seosed, kuid nende lihtsale

üksühesele seostamisele leidub ka vastunäiteid. Keelevaliku tagamaade täpsemaks
selgitamiseks oleks vaja andmestikku kaasata rohkematest ajapunktidest pärinevaid
meetrikaid, koguda kõigi pastorite kohta võimalikult palju eluloolisi andmeid ning
analüüsida meetrikate keelevaliku ja pastorite elulooliste andmete vahelisi seoseid

mitmemõõtmelise prosopograafilise mudeli toel.



ROSS

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 697

Artikli valmimist on toetanud Kultuuriministeeriumi projekt „Eestlaste teekond euroo-

paliku kultuuri objektist subjektiks vennastekoguduse kirjavara peeglis” (KUM-TAS6)

ja Haridus- ja Teadusministeeriumi Eesti Keele Instituudi baasfinantseerimise projekt
„Eesti kirjakeele arengud 18. sajandil” (EKI-BAAS-2025/2).

ARHIIVIALLIKAD

Rahvusarhiiv (RA)

Saaga. Digiteeritud arhiiviallikad. https://www.ra.ee/dgs/explorer.php

KIRJANDUS

Aarma, Liivi 2007. Põhja-eesti vaimulike lühielulood 1525–1885. Tallinn: [G. ja T. Aarma

Maja OÜ].
Annus 2000 = Eestikeelne raamat 1525–1850. (Eesti retrospektiivne rahvusbibliograafia I.)

Toim Endel Annus. Tallinn: Eesti Akadeemiline Raamatukogu.
Eesti keelemõte 2023 = See kuningas sest auvust, põrgukonn ja armutaim. Eesti keelemõte

1632–1732. Koost Kai Tafenau, Kristiina Ross, AivarPõldvee. Tallinn: EKSA.

EPL = Die evangelischen Prediger Livlands bis 1918 / begonnen von Paul Baerent; im Auf-

trage der Baltischen Historischen Kommission unter Mitarbeit von Erik Amburger und

Helmut Speer herausgegeben von Martin Ottow und Wilhelm Lenz. Köln–Wien: Böhlau,

1977.

Linnus, Jüri 1979. Vabade maakäsitööliste etniline päritolu Eestis XVIII sajandil. – Sotsiaal-

majandusliku arengu probleeme XVII–XX sajandil. Uurimusi Läänemeremaade ajaloost
111. (Tartu Riikliku Ülikooli toimetised 454.) Toim Herbert Ligi. Tartu: Tartu Riiklik Üli-

kool, lk 34–72.

Luhamets, Kristjan 2024. Koguduse lugu. Tartu: [EELK Tartu Pauluse kogudus].
Palli, Heldur 1959. Eesti isikunimedest Harju-ja Järvamaal XVI sajandil. – Keel ja Kirjandus,

nr 10, lk 595–608.

Paucker, Hugo Richard 1849. Ehstlands Geistlichkeit in geordneter Zeit- und Reihenfolge.
Reval: Lindfors Erben.

Piir, Ilje 1996. Ignatsi Jaak ja tema järeltulijad. – Wastne Testament 1686. Konverentsi ette-

kanded 26.–27. aprill 1996. (B. G. Forseliuse Seltsi toimetised 2.) Tartu, lk 65–70.

Piir, Ilje 2016. Edulugu XVIII sajandist: talupoja perest pastoriks. –Tuna. Ajalookultuuri aja-
kiri, nr 1, lk 83–87.

Puss, Fred 2025. Kockeste’st Koiksoniks. XVI sajandi lisanimedest kujunenud eesti pere-

konnanimed. – Keel ja Kirjandus, nr 3, lk 211–237. https://doi.org/10.54013/kkBo7a3

Põltsam-Jürjo, Inna; Ross, Kristiina 2025. Deutsche in den ländlichen Kirchengemeinden
Estlands zur schwedischen Zeit. – Prinz, Michael; Raag, Nicolaus; Stoeva-Holm, Dessis-

lava, Praktiken der Mehrsprachigkeit im Schwedischen Reich (1611–1721). Interdiszip-
linäre Perspektiven auf die Rolle des Deutschen. (Fremdsprachen in Geschichte und

Gegenwart 22).) (Ilmumas)
Ross, Kristiina 2023. Eesti kantselei-ja ametikeele võimalikust algusest. – Muutused, ümber-

korraldused, uuendused. Varauusaja arengujooned Eesti-ja Liivimaal 1520–1800. (Acta



ROSS

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025698

Universitatis Tallinnensis. Humaniora.) Koost Marten Seppel, Madis Maasing. Tallinn:

TLÜ Kirjastus, lk 358–379.

Ross, Kristiina; Põltsam-Jürjo, Inna 2021. Eesti keel XVII ja XVIII sajandi kiriku kirjalikus

asjaajamises. – Keel ja Kirjandus, nr 7, lk 624–629. https://doi.org/10.54013/kk763a3
Schendl, Herbert; Wright, Laura 2011. Introduction. – Code-Switching in Early English.

Toim H. Schendl, L. Wright. Berlin–Boston: De Gruyter, lk I–l4.

Vinkel, Aarne 1959. Kaks käsikirjalist luuletust XVIII sajandi lõpust. – Keel ja Kirjandus, nr 1,

lk 22–28.

Vinkel, Aarne 1965. Jutukirjandus XVIII sajandi viimasel veerandil ja XIX saj. algul. – Eesti

kirjanduse ajalugu I. Esimestest algetest XIX sajandi 40-ndate aastateni. Tallinn: Eesti

Raamat, lk 266–291.

Kristiina Ross (snd 1955), PhD, Eesti Keele Instituudi juhtivteadur (Roosikrantsi 6, 10119

Tallinn), kristiina.ross@eki.ee

The Estonian language in18th-century parish registers

Keywords: historical sociolinguistics, administrative language, parish registers

Since the second half of the 17th century, parish registers served as administrative

documents in which local pastors recorded the births, marriages, and deaths ofcon-
gregation members. The matrix language of the registers was German. However,
the names ofpeasants were entered following the Estonian model (byname + given
name). In some registers, Estonian was also used systematically for additional infor-
mation concerning individuals from lower social strata. This article investigates how

the use ofEstonian in parish registers evolved over time, whether there were specific
geographic areas where Estonian was used more consistently, and to what extent

language choice in the entries can be linked to the ideological views of pastors.
To this end, preserved marriage records from four time points were analyzed:

the earliest surviving 17th-century register and registers from the years 1720, 1750,

and 1780. Of the 25 surviving 17th-century registers, only two can be classified as

Estonian-language records. By the 17205, however, approximately one-third of the

records were in Estonian, and this proportion remained relatively stable throughout
the 18th century.

Geographically, two regions emerged where Estonian-language records were

more common. By contrast, in some regions no Estonian-language registers were

kept at all.

In cases where Estonian was used consistently, this choice cannot be attributed to

random code-switching in a bilingual context. Pastors who consistently used Esto-
nian were often pietist in Outlook, more familiarwith local circumstances, or sympa-
thetic to the Moravian Brethren movement. A deeper understanding of the factors

behind language choice would require data fromadditional time points, comprehen-



ROSS

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 699

sive biographical information on pastors, and a multidimensional prosopographical
analysis linking linguistic and biographical data. Nonetheless, based on the present
analysis, it can be concluded that Estonian held a significant role in 18th-century
parish registers.

Kristiina Ross (b. 1955), PhD, Institute of the Estonian Language, Leading Researcher

(Roosikrantsi 6,10119 Tallinn), kristiina.ross@eki.ee



https://doi.org/10.54013/kkBl2a4

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025700

Punktike ja palatalisatsioon
Lähivaade XIX sajandi esimese poole
kirjaviisiuuendusele

Külli Prillop Külli Habicht Kristiina Praakli

Eesti keeles on hääldusnähtusi, midakirjas ei märgita, näiteks palatalisatsioon või II

ja 111 välte eristus mujal kui sulghäälikutes. Vana kirjaviisi perioodil ei eristatud ka

õ-d ja ö-d ega konsonantidepikkusi. XIX sajandi algupoolel puhkes ajakirja Beiträge
veergudel vaidlus eesti kirjaviisi täpsustamise üle. Tol ajal nõudis uuendusi kõige
jõulisemalt Äksi pastor Otto Wilhelm Masing. Tema soovitatud õ-tähemärk tuligi
kirjakeeles kasutusele. Teine uus märk – punktike palatalisatsiooni tähistamiseks –,
mille kasutamise ettepaneku tegi Masing avalikult 1820. aastal, jäeti kõrvale, kuigi
palataliseeritud alveolaarid on eesti keeles foneemid just nagu õ-gi.

Masingu keeleuuenduslik tegevus ei viinud küll kõigi tema ettepanekute juur-
dumiseni eesti kirjakeeles, kuid nende uuendustega seoses ilmneb, kuidas üksikisik

võib mõjutada keelemuutust nii isikupositsiooni (Masing kui autoriteet; vt Laane-
kask 2003; Raag 2008; Praakli, Pae 2021) kui ka suhtlusvõrgustikukaudu (vt Milroy
1992; Bergs 2005; Romaine 2009: 270–273).

Et ajaloolise sotsiolingvistika huviorbiidis on lisaks isiku rollile ka laiema sot-
siaalse konteksti mõju (vt Nevalainen, Raumolin-Brunberg 2012), jälgime palata-
lisatsioonimärgi levikut esmalt Masingu ja tema lähivõrgustikku kuulunud mõtte-
kaaslaste kirjalike tekstide näitel, seejärel vaatame, kas uuendus jõudis ka teiste

kirjutajate, sh talurahva tekstidesse. Arutame sellegi üle, miks Masingu uuenduslik

märkimisviis kirjakeeles ei kinnistunud.

Materjalina oleme kasutanud kogu aastatel 1820–1850 ilmunud eestikeelset

trükisõna (ajakiri Beiträge, aabitsad, ilukirjandus-ja ajakirjandusallikad, kalend-
rid; kokku umbes 500 trükist) ning sama perioodi käsikirjalisi allikaid (vallakohtu-
protokollid, valikuliselt meetrikaraamatuid, Johann Heinrich Rosenplänteri päeva-
raamat).

Autorite murdetaustast lähtuvalt on palatalisatsiooni märkimist XVII sajandi
grammatikates ja XIX sajandi keelearuteludes lühidalt käsitlenud Gerda Laugaste
(1956), kes jõudisjäreldusele, et iga autor on tuginenudomakodukohakõnepruugile
(olgu öeldud, et meie XIX sajandi andmestik seda järeldust täielikult ei toeta). Pala-
talisatsioon on murdeti väga erinev. Kõige stabiilsem ja levinum on foneemiline

palatalisatsioon, st juhtumid, kus nominatiivis on sõna lõpust i (harvem muu ees-
vokaal) kadunud ja ilma palatalisatsioonita võiks sõna seetõttu kokku langeda mõne

teise sõnaga, nagu palk, tall, pats, kruus, silm jt. Traditsiooniliselt on kirderanniku

murdeala peetud piirkonnaks, kus puudub igasugune palatalisatsioon (vt Laugaste
1956), kuid Liisi Piitsa ja Mari-Liis Kalviku (2019) uuring näitas, et kirderanniku-
murde kõnelejad siiski kasutavad palataliseeritud konsonante. Viljandi- ja Saare-



PRILLOP, HABICHT, PRAAKLI

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 701

maal, osaliselt ka Läänemaal esineb ainult foneemiline palatalisatsioon (sageli i- või
e-epenteesina konsonandi ees, seejuures mitte ainult alveolaaride, vaid ka bilabiaa-
lide ees). Lõunaeesti keeles on palatalisatsioon levinum kui kirjakeeles ning erinevalt

põhjaeesti keelest palataliseerub konsonandi lõpu-, mitte algusosa. Keskmurdes ja
selle naaberkihelkondades (sh Pärnus, Tormas, Vändras), samuti idamurdes on pala-
talisatsioon assimilatsiooninähtus, mis esineb ka sõna(vormi)des, kus i on püsinud.
(Laugaste 1956)

XIX sajandi esimesel poolel oli keelearendajate eesmärk luua eesti ühiskirjakeel.
Selle aja autorid võisidküll kirjeldada oma kodukoha keelt, kuid olid teadlikud mur-
rete erinevustest ja pigem püüdsid vältida vähestele murrakutele omaste keelendite

kasutamist ühiskirjakeeles. Oma kodukoha kõnepruuki ei tähtsustatud üle, ideaalse

kirjakeelena nähti dialektismidestvaba keelt.

Tänapäeval oleme harjunud õ-märgi olemasoluga, kuid XIX sajandi alguses oli

õ niisama uuenduslik ja harjumatu kui palatalisatsiooni märkimine. Ka õ hääldus

ja esinemissagedus olid väga varieeruvad (vt nt Teras 2018). Nii õ kui ka palatalisat-
siooni jaoks oli vaja tellida välismaalt uusi tähemärke, mis muutis trüki kallimaks.

Põhjus, miks palatalisatsioonimärk kirjakeeles ei juurdunud, ei saa olla ainuüksi

häälduse varieerumises murdeti või trükitehnilistes raskustes, sest õ-tähemärk ju jäi
kasutusse.

1. Eesti keele palatalisatsiooni „avastamine”

Varaseim eesti keele grammatika, kus palataliseeritud häälikutele tähelepanu pööra-
takse, on Johannes Gutslaffi 1648. aastal ilmunud „Observationes grammaticae circa

linguam Esthonicam” („Grammatilisi vaatlusi eesti keelest”), kus Gutslaffmärgib, et

sõna lõpus tuleb hoiduda j asemel i-d hääldamast: vale oleks öelda kotti, panni, olli

ühesilbiliste kotj ’kott’, panj ’pann’ ja olj ’õlg’ asemel (Gutslaff 1998 [1648]: 42–43).
Põgusalt käsitleb palatalisatsiooni ka Johann Hornung oma keeleõpetuses

„Grammatica Esthonica” (1693). Ta mainib, et eesti keeles on palju sõnu, mis kirja-
pildilt kattuvad, kuid häälduselt erinevad, näiteks wars : warsa ja wars : warre, wil:
willa ja wil : willi. Hornung ütleb, et nende õige hääldus tuleb õppida inimestelt,
kes on eesti keelt lapsest saadik kõnelema harjunud. Järgmises lõigus toob Hornung
välja sõnad hal, wask, kol, kul, kask ning selgitab, et neid tuleb hääldada sibilando,
tõenäoliselt viidates vilistavale kõlale, mis vähemalt s-i palataliseerides on üsna sel-
gelt kuulda. (Hornung 1693: 5–6)

Anton Thor Helle (1732: 3–4) kirjutab Hornungiga sarnaselt, et mõne sõna

hääldus tuleb ära õppida kuulmise järgi. Ta põhjendab seda „kahekordsete tumeda-
kõlaliste” häälikutega,l mida pole lihtsate vokaalidega võimalik õigesti edasi anda.

1 Saksakeelse fraasi wegen ihres zweifachen dunckeln Lauts tähendus pole päris selge. Sarnast

väljendusviisi leiab siiskika vanadest saksa grammatikakäsitlustest mitme sajandi vältel. „Kahe-
kordsed häälikud” (zweifache Laute) vastandati „ühekordsetele häälikutele” (einfache Laute).
Kahekordseteks nimetati näiteks diftonge, mis justkui üheks häälikukskokku sulavad (nt Ickel-
samer 1881 [1534]: 28). Ka eesti keele palataliseeritud sõnades võis kostuda justkui i-lõpuline



PRILLOP, HABICHT, PRAAKLI

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025702

Näiteks toob ta sõnad hunt, kot, sant, tont, tootama, nöäl, salw, töeste, öe, sanna, palk,
löek. Loendi sõnad illustreerivadkaht erinevat hääldusnähtust: õ-häälikut ja palata-
lisatsiooni, midakumbagi tollane ortograafia ei märkinud.

August Wilhelm Hupeli (1818: 9) käsitlus ei erine kuigivõrd Helle omast. Hupel
nendib, et mõningate sõnade ja tähtede tegeliku häälduse edasiandmiseks puuduvad
märgid. Neid hääldusnüansse tuleb Hupeli sõnul pikalt harjutada, et need selgeks
saada. Näiteks toob temagi nii palataliseeritud konsonandiga kui ka õ-häälikuga
sõnu: hunt, kot, sant, tont, karn või liha karn, nöäl, salw, öe, sanna. Järgneb arutlus

terava ja pehme hääldusega konsonantide r, l ja s üle, kusjuures silmas on peetud
kestust (warras ’varas’ vs. warras ’varras’). Õppijatele lohutuseks nendib Hupel, et

hääldusraskustest ei maksa heituda, sest eestlased saavad kõnest aru ka siis, kui öelda

sõnu täpselt nii, nagu need on kirjutatud. Hupeli grammatika esmatrükis (1780: 3)
nii pikka arutelu pole, kuid mainitud on vajadust nimetatud sõnade õiget hääldust

harjutada.
Osa autoreid toob palataliseeritud ja palataliseerimata häälduse näiteid eesti keele

piirkondlike erinevuste kirjeldamiseks. Näiteks Johann Wilhelm Ludwig von Luce

(1816: 49) mainib, et saarlased hääldavad Saint ’sant’, huint ’hunt’, uis ’uss’. Masing
kirjutab Rosenplänterile (Kirjad IV: 35, 40), et Põltsamaal ja Viljandi kandis häälda-
takse ilma palataliseerimata Juan ’Jaan’, suan ’saan’ jakuas ’kaas’.

Palatalisatsiooni olemust selgitab pikemalt Jacob Johann Anton Hirschhausen.

Tema käsitluses on palatalisatsioon „mõne silbi eripärane pehme hääldus” 2 (Hirsch-
hausen 1821:9), nagu see esineb ka vene keeles. Sarnasusele venekeelega oli juba viis

aastat varem osutanud Masing (1816: 50–51). Hirschhausen esitab palataliseeritud
sõnade loendi, nimetab häälikud, mida saab pehmendada (l, n, r, s ja t), ja mainib

palatalisatsiooni puudumistkirderannikumurdes (kus näitekskontkõlavat nagukoñt

saksakeelses lauses Er koñt nicht ’Ta ei saa’). Tähelepanuväärne on ka Hirschhauseni

oletus, et tõenäoliselt on eesti keel palatalisatsiooni omandanud alles järkjärgulise
arenemise käigus: pole ju hoolikas Gösekengiseda teemat maininud. (Hirschhausen
1821: 9–16, vtka 1827: 22–23)

Palatalisatsiooni olemasolus ei kaheldud, vaidlusi tekitasid üksikasjad ja erandid.

Näiteks 1822. aastal peab Masing vajalikuks selgitada, et palatalisatsioon esineb ka

mitmesilbilistes sõnades, sh ühesilbiliste sõnade käändevormides, nagu pạnt : pạndi,
pạndil, pạndile jne (vt Rosenplänter 1822 a: 45). 1827. aastal kirjutab ta, et on sõnu,
mida võib hääldada nii palataliseeritult kui ka palataliseerimata, näiteks põl või pọ̃l,
põlw või pọ̃lw,putk või pụtk (vt Masing 1827: 29). Punktike vokaali all on palatalisat-
sioonimärk, mille Masing soovitas eesti ortograafias kasutusele võtta.

diftong. „Tumedakõlalistena” (dunkle Laute) kirjeldati (eelkõige mittekõrgeid) tagavokaale (nt
Deutschbein 1883: 51). Selle kirjeldusega sobib eesti õ.

2 „eigenthümlich weiche Aussprache mancher Sylben”



PRILLOP, HABICHT, PRAAKLI

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 703

2. Palatalisatsioonimärk kirjas – punktike vokaali all

1813. aastal hakkas Rosenplänter välja andma ajakirja Beiträge zur genauern
Kenntniß der ehstnischen Sprache. Juba esimeses vihikus tõstatas ta eesti orto-

graafia küsimuse, sest õigekirjutuses esines liiga palju varieeruvust. Pikemalt rää-

gib ta esisuurtähest, kokku- ja lahkukirjutamisest, diftongidest, i ja J-i erinevusest,

häälikupikkustest. Palatalisatsioonist Rosenplänter (1813: 108)veel juttu ei tee, kuigi
sõnastab peamise reegli: „Kirjutatagu nii, nagu eestlane räägib.” 3 Kirjapildi ja hääl-

duse lahknevused võttis seejärel põhjalikult ette Masing (vt lähemalt Praakli, Pae

2021). Oma 1816. aastal ilmunudraamatu „Ehstnische Originalblätter für Deutsche”

(„Algupäraseid eesti tekste sakslastele”) eessõnas arutleb ta, et eeskujuks võiks võtta

ungari ortograafia ja selles kasutatavad märgid. Soome keele õigekiri näib Masingule
eesti omast kehvem, sest soome õigekirjareeglid on tema sõnul paika pannud roots-

lased, kes ei suuda soome sõnu õigesti hääldada ega tajuda. (Masing 1816: VIII–IX)
Palatalisatsiooni (sks Muillirung) mainib Masing selles raamatus seoses eesti tähesti-

kuga, mida tema arvates tuleks täiendada:puudu olevat „kurguhääliku” (Gurgellaut)
märk (Masing peab silmas õ-d) ja palatalisatsioonimärk. Vene keeles tähistatakse

neid vastavalt ы ja ь-ga, kirjutab Masing. Palataliseeritud sõnade näited kirjutab
Masing siin tsirkumfleksiga, paigutades selle kord konsonandile, kord vokaalile:

män̂d, an
̂

d, ö
̂

lg, pâlk, tâll. (Masing 1816: 50–51) Konkreetset soovitust ortograafia
muutmiseks ta veel ei esita ega kasuta ka lisamärke oma eestikeelses tekstis, küll aga
soovitab just tsirkumfleksi hiljem Hirschhausen (1821: 10).

Oma mõtteid ortograafia kohta jagas Masing 1817. aasta veebruaris ka Rosen-

plänterile. Tavalist tsirkumfleksi (ˆ) palatalisatsiooni märkimiseks ta nüüd enam ei

poolda, selle tahab ta jätta vokaalidevahelise silbipiiri tähistamiseks, nagu râud ’raod

(sõnast raag)’ või lâud ’laod (sõnast laduma)’ (vokaalide vahelt kadunud konsonan-

tide kohal oli tollal veel silbipiir). Asja põhjalikult läbi mõelnud, soovitab Masing
„lamavat kreeka tsirkumfleksi” ehk tildet (˜), nt saãn ja Jaãn. Samas kaalub ta teistki

tähistusviisi, küsides Rosenplänterilt, kas ehk poleks parem lisadakonsonandi ette é,

nagu saén, Jaén. Arutluse lõpetuseks mainib Masing, et lisamärkidest oleks kasu ka

lugemises vilumatutele eestlastele. (Kirjad I: 179, 183) Järgmise aasta aprillis kasutab

Masing oma kirjades just märki ˜, näiteks vahendades Rosenplänterile üht Kunda

aednikuga toimunud jutuajamist: „Ma märkasin üht suurt karvast röövikut ja näi-

tasin sõrmega sellele ning küsisin: mis se on? Tema: küllap õpetaja teab: ũs.” Masing
täpsustab kohe näitesõna järel, et kasutab tildet palatalisatsiooni märkimiseks (sks
Muillirungszeichen). (Kirjad I: 229, 241) Tänapäeval eeldaksime, et kundalaste kõnes

palatalisatsioon puudus. Siin tuleb hästi välja, et Masingu eesmärk polnud edasi

anda kohalikule keelele kõige iseloomulikumatmurdepärast hääldust, vaid rõhutada

nähtusi, mis tema arvates sobiks ühiskirjakeelde.
1818. aasta septembris teatab Masing Rosenplänterile, et trükkal Schünmann

annab nun wircklich
’

nüüd tõesti’ sisse tellimuse uute tähemärkide lõikamiseks või

valamiseks: nende hulgas ł, ḷ, ṃ, ṇ, ṛ, ṣ, ṭ, p̣ . (Kirjad I: 268–269) Kirjadest ei selgu

3 „Man schreibe wie der Ehste spricht.”



PRILLOP, HABICHT, PRAAKLI

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025704

üheselt, mis funktsioon nimetatud märkidel oleks. Punktike tähe all võiks näidata

palatalisatsiooni, ent sel juhul oleks ṃ ja p̣ ülearused. Punktike võiks märkida ka

hääliku lühidust, kuid siis poleks vaja ł-i.

Arvatavasti jäid need märgid esialgu siiski soetamata, sest järgmise aasta april-
lis kirjutab Masing Rosenplänterile taas, et Schünmann on lubanud tellida vajali-
kud uued märgid. Seekord nimetab ta õ-d ja punktikesega vokaale ạ, ẹ, ị , ọ, ọ̃

,
mitte

konsonante. Schünmanni veenmine ei olevat küll lihtne olnud, sest praost Friedrich

Gottlieb Moritz olevat ortograafiamuudatusi laitnud ja soovitanudneid mitte kasu-

tama hakata, väites, et rahvale need ei meeldiks. Siiski on Masing selleks ajaks, st

1819. aasta aprilliks, juba kindlalt otsustanud palatalisatsiooni märkida just vokaali-

aluse punktikesega. (Kirjad II: 76–85)
Rosenplänteri vastused Masingule pole säilinud, kuid on tõenäoline, et selle kirja

peale on ta küsinud selgitust punktikese asukoha kohta. Igatahes järgmiseskirjas,
mais 1819, teatab Masing, et punkt tuleb panna vokaali alla, osutamaks, et seal, kus

see paikneb, on i või e ära jäetud (Kirjad II: 85, 89).
Veebruariks 1820 on vastavad märgid Schünmannil väidetavalt tellitud (vt Kirjad

II: 173–174) ja Liivimaa talurahvaseaduse komisjon nende kasutamise heaks kiit-

nud, kuid Schünmann küsib lisaraha (vt Kirjad II: 176, 179), mistõttu ilmub talu-

rahvaseadus siiski ilma palatalisatsioonimärkideta. Detsembris kirjutab Masing, et

Schünmannil on vajalikke märke liiga vähe, nii et trükikojas tekivad viivitused ja
veel kolmandakorrektuuri ajakski pole tekst lõplikult jakorralikult laotud, sest tuleb

oodata, kuni märgid mõnelt teiselt raamilt vabanevad (Kirjad II: 318–319).
Avalikkusele saavad Masingu ortograafia uuendamise ettepanekud teatavaks

1820. aastal, kui ilmub „Vorschläge zur Verbesserung der Ehstnischen Schrift”

(„Ettepanekud eesti kirjaviisi parandamiseks”). Masing kirjutab seal, et eesti keeles

on suur hulk palataliseeritud sõnu (sks muillirte Wörter), midakirjas ei märgita, kuigi
tähenduste eristamiseks tuleks seda teha. Ta selgitab – nagu ka 1819. aasta maikuus

oma kirjas Rosenplänterile –, et palatalisatsioon tähendabvokaali sulandumist i- või

e-häälikuga üheks voolavaks heliks, mistõttu on sobilik selle puuduva ja justkuineel-

dunud i tähistamisekskasutada väikest punkti silbi all. Masing võrdleb seda tähistus-

viisi kreeka jota subscriptum’iga, mis samuti näitab silbist kadunud i-häälikut. Nii

muutub kiri küll inetultkirjuks, möönab Masing, aga see-eest teeb märk hääldamise

ja arusaamise lihtsamaks, nagu kinnitavad näited: tal – tạl, wil – wịl, mänd –mạ̈nd,

palk – pạlk, wars – wạrs, arm – ạrm, sulg – sụlg. (Masing 1820: B–9)
1821. aastal ilmub ajakirjas Beiträge Rosenplänteri artikkel „Vorschläge, die ehst-

nische Orthographie betreffend” („Eesti ortograafiat puudutavad ettepanekud”), mis

kordab Masingu 1816. aasta mõtteid. Rosenplänter märgib, et ükski kiri ei peegelda
täpsethääldust ja et sageli on keele ortograafia puudulik siis, kui seda on arendanud

võõramaalased. Järgnevas nimetab Rosenplänter ortograafia põhimõtted: igal hääli-

kul (aga mitte hääldusnüansil) olgu oma tähemärk, vähelevinud murdekeelenditega
ei tohiks arvestada (sest muidu saaksime „hiina alfabeedi”), märgid peaks olema

sarnased teistes keeltes kasutatavatega. Olemasolevat kirjaviisi tohib parandada
vaid siis, kui on põhjust loota, et uuendused leiavad rakendust rahvaraamatutes, ja
kui talupoeg suudab uut kirjutusviisi mõista niisama hästi kui vana – rahval ei ole



PRILLOP, HABICHT, PRAAKLI

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 705

aega kaks korda lugema õppida. Kuna kogu hool ja tegevus peab olema suunatud

rahva harimisele, töötaksime iseendale vastu, kui toimiksime teisiti, ning tulevane

kasu hüvitaks praeguse kahju alles väga palju hiljemja ainult osaliselt. (Rosenplänter
1821: 47–49)

Rosenplänteri soov on, et kirjaviis vastaks peamurde hääldusele ning et haritud

inimesed (näiteks vaimulikud) püüdleksid peamurde häälduse poole. Seejuures pole
peamurre ei tartu ega tallinna keel, vaid Ehstnisch – ühiskeel, mida mõistetakse ja
kasutatakse meelsasti kogu Eestis. (Rosenplänter 1821: 53–54) Varem, detsembris

1818, on Masing Rosenplänterit noominud, et see avaldab Beiträges liiga palju nii-
sugust materjali, millest pole kirjakeele arendamisel mingit kasu (nt rahvalaule).

Masing seletab Rosenplänterile näidete varal, miks pole hea, kui too eelistab Pärnu

kandi keelt ja võtab eeskujuks oma eesti koolipoiste keele – nemadki peavad har-
jumakirjakeelena kasutama üldist eesti keelt. Masing kirjeldab, kuidas ta veel Viru-
Nigulas teenides keeldus suhtlemast kohalikus murrakus ja edendas nõnda kohalike

seas puhta, igas piirkonnas mõistetava eesti keele kõnelemist. (Kirjad I: 282–289)
Lihtne viis raamatud üldarusaadavaks muuta ja häälduse piirkondlikke erisusi

järk-järgult sulandada on ortograafia, väidab Rosenplänter (1821: 54) oma kirjuti-
ses, ning lisab: „Aja jooksulkujunevad kõneorganid kirja alusel, kui nii võib öelda,

ja silm annab reegli kõrva jaoks.” 4 Sellega on põhjendatud ortograafia uuendamise

ettepanekud, mis Rosenplänter järgnevas teeb. Need langevad kokku Masingu ette-
panekutega. Siiski on üks oluline erinevus: Rosenplänter paigutab punktikese kon-
sonandi, mitte vokaali alla: haḷ, kaṇ, kaṣ, kaṭki, waṛs jne. Seejuures meeldib punktike
tähe all Rosenplänterile niivõrd, et ta soovitab seda kasutada üldisemaltki igasuguse
kiirustava häälduse märkimiseks (kui mõista palatalisatsiooni kui i sulandamist

teiste häälikutega, siis see on kiirustava hääldamise ilming), näiteks kanṇa ’kana’,

kalḷa ’kala’ jne. (Rosenplänter 1821: 54–71)
Palatalisatsiooni märkimisel tuleb kasutusele siiskiMasingu variant – vokaali alla

paigutatud punktike. Beiträge XIV vihikus palatalisatsiooni veel märgitud pole, ka

mitte Rosenplänteri enda koostatud õ-ga sõnade loendis (vt Rosenplänter 1822b).
Alates XV vihikust ehk 1823. aastast on punktiga vokaalid enamikul autoreist ole-
mas (vt Lisa).

IlmseltRosenplänter ise kaastöödesse palatalisatsioonimärke ei lisanud, vähemalt

mitte vastu autorite tahtmist. Beiträge XVI vihikus ei ole palatalisatsiooni märki-
nud Paul Gottlieb Georg Ewerth ja Gustav Adolph Oldekop. Palatalisatsioonimärke

pole ka eestlastekirjades. XX vihikus on avaldatud August Wilhelm Hupeli ülevaade

laensõnadest, mida samuti pole tagantjärele palatalisatsioonimärkidega täiendatud.

Kuigi Rosenplänter võtab Masingu uuendustega kirjaviisi omaks, avaldab ta

Beiträges ka kriitikute arvamusi. Näiteks Beiträge XVII vihik algab anonüümse

kirjutisega, mis ütleb, et lisamärgid peaksid kuuluma ainult grammatikatesse ja
sõnastikesse, mitte tavalistesse raamatutesse. Tuuakse võrdlus inglise keelega – kui

palju märke nemad vajaksid! – ja prantsuse keelega. Prantslased küll armastavad

4 „Mit der Zeit bilden sich die Sprachorgane, wenn man so sagen kann, nach der Schrift, und das

Auge wird dieRegel für das Ohr.”



PRILLOP, HABICHT, PRAAKLI

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025706

diakriitikuid, aga näiteks oi, eu, c, ch jt erinevaid hääldusvõimalusi nad siiski ei

märgi, vaid jätavad selle grammatika hooleks. (Unbekannte 1825: 22–23)
Rosenplänter lubab autoritel kasutada ka Masingu pakutuist erinevaid diakriiti-

lisi märke. Näiteks Johann Friedrich Heller on kirjutanud maïast ning hụndi jakọtti
kõrval ka naẹst, aẹg, kõrralẹne, taẹwase (vt Heller 1822: 28, 34). Punktikesega ẹ näitab

tal kas e kõrgenemist või eja i varieerumist murdeti.

1824. aastal avaldab Masing brošüüri „Beitrag zur Ehstnischen Orthographie”
(„Lisandus eesti ortograafiale”), kus kirjutab veel kord palatalisatsiooni märkimise

vajalikkusestjota subscriptum’iga, võtteskokku oma senised seisukohad. Nii oli pala-
talisatsiooni olemasolu eesti keeles saanud niisama palju tähelepanu kui õ-häälik.

3. Palatalisatsioonimärgi tutvustamine eestlastele

Samaaegselt saksakeelsete kirjutistega seletas Masing oma uuendusettepanekuid
ka eesti keeles. 1821. aastal trükkis Schünmann Masingu „Luggemisse lehhed”, kus

palatalisatsiooni märgitakse punktikesega. Tähetabelis on punktikesega vokaalide

kõrval nende nimetus Sullad, ilma punktikeseta vokaalid on aga Waljud (Masing
1821 a: TabelXVIII). Lugemisõpetus algab tähekujude tutvustamisega,kusjuures esi-
algu ilma lisamärkideta. Järgneb mitu lehekülge silpide lugemise harjutusi. XIV ja
XV tabelis on juba ühesilbilised sõnad, osa neistpunktikesega: hạrk, hụnt, Jaạn,kaạs,
kạlk, kạrp, kạrm, kẹlm, kọnt, lịnk jne, kuigi punktikese seletus on alles XVIII tabelis.

Pikemate sõnade tabeleis on punktikesi harvemini ja lugemistekstis (kokku umbes

1000 sõna) on palatalisatsioon märgitud ainult sõnades õ
̣

ntsad ja ạnd. Üldiselt ongi
„Luggemisse lehtedes” palatalisatsioonimärk vaid juhul, kui peenendatud häälikule

ei järgne i või j (erandlikult siiski sạndikodda ’kiriku eeskoda kerjustele’ ja jạmsja
’jampsija, tembutaja, lobasuu’).

Samal aastal eraldi ilmunud õpetuses, kuidas lugemislehti kasutada (Masing
1821b), seletab Masing „sulade” ja „valjude” häälikute vahet sõnapaaride abil, nende

erinevat hääldusviisi sõnaliselt kirjeldamata (pilt 1). Sellegi raamatukese trükkis

Schünmann. Umbes 2500-sõnalises tekstis, kui sõnapaaride tabelit mitte arvestada,
on palatalisatsioonimärke jällegi haruharva: ainult sõnades wạ̈́lja, mạnitsuse, kạ̈́ssib,s
Ọ̃nnisteggija, hä

̣

sti ja wạllitseja. Needsamad sõnad tulevad raamatus ette ka ilma

palatalisatsioonimärgita. Selgesõnalist juhist, millal palatalisatsiooni märkida (nt
eelkõige tähenduste eristamiseks), millal mitte (nt ija j-i ees), Masing ei anna.

1822. aastal avaldab Masing kirjaviisiuuenduste seletuse ka Marahwa Näddala-
Lehhes. Ta kirjutab: „[---] täppike tähhendab, et sõnna sulla on, ning et üks i ehk

e sélle heälega pohkstawiga, kelle al täp seisab, õtse kokko on sullanud.” Järgnevad
näitesõnad: „arm tulleb Jummalast, – ạrm ho[o]bist” jne. (Masing 1822: 45)

1823. aastal ilmus Masingult (jällegi Schünmanni trükituna) „Täieline
ABD-Ramat, kust makele luggemist õiete õppida”. Selle ülesehitus on samasugune

nagu „Luggemisse lehtedel”, aga palatalisatsioon on märgitud veidi rohkemates

5 Masing kasutas rõhumärki, et eristada vanas kirjaviisis ühesuguse kirjapildiga, kuid hääliku-
pikkuste poolest erinevaid sõnu: wạ̈́lja tuleb lugeda 111 (mitte II) vältes ja kạ̈́ssib II (mitte I) vältes.



PRILLOP, HABICHT, PRAAKLI

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 707

sõnades, näiteks ka sụn-di-mus, prạs-si-ma, tẹr-wi-sed, pọt-ti-sep-pad, är-ra-wạl-lit-
se-tud (Masing 1823: 16–17). Lugemistekstis on palatalisatsioonimärk siingi harul-
dane.

Rosenplänteri aabitsas, mis ilmus 1823. aastal Pärnus (Marquardti trükituna),
on „sulad pookstavid” esitatud juba enne lugemisharjutusi. Tema ei alusta õpetust
tähenduseta silpidega, vaid silbitatud tekstiga. Esimene „sula” täht on esimeses peal-
kirjas: „Mei-e rịs-ti us-so õp-pe-tu-se wiis pe-a-tük-ki”. Üldiselt on palatalisatsiooni
märkimine selleski raamatus järjekindlusetu (nt pilt 2).

Pilt 1. Otto Wilhelm Masingu „Õppetus kuida neid luggemise lehti kassuga prukida” (1821b: 5).

Pilt 2. Eesnimede loend Rosenplänteri aabitsas (1823). Palatalisatsioon on märgitud nimedes Jaan,Mart,Mats,Madli,Pólli,aga mitte näiteksnimedesAnnikasja Pert.



PRILLOP, HABICHT, PRAAKLI

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025708

Jubavarem oli Rosenplänter välja andnud „Kirjutusse-lehhed” (1818–1820). Neil

lehtedel onküll olemas õ (seejuures mitme tähistusviisiga), aga muid uusi märke veel

mitte.

1841. aastal trükiti Tartus Laakmanni juures Tartu Jaani koguduse eesti piht-
konna pastori Carl Heinrich Constantin Gehewe tartukeelne aabits, mille tähetabel

järgib Masingu eeskuju: sealgi on eristatud „valjud” ja „sulad” vokaalid. Palatali-
satsiooni on märgitud üksiksilpide lugemise lehel (nt lạts, lụst, zọlk, ạrst) ning harju-
tuses, mis kasutab lausetes võrdlevalt sarnase kirjapildiga sõnu ( tal ja tạl, wars ja wạrs

jne). Lugemistekstis (umbes 2000 sõna) on vaid üksikud palatalisatsioonipunktid (nt

krạnz ja nạljakas). Samal ajal sõnades, nagu lats ja lät, pole palatalisatsiooni märgi-
tud. Katekismuse osas ega raamatu lõpus olevates käekirjanäidetes ei paista ühtegi
palatalisatsioonipunktikest. Nii jääb mulje, et need ongi mõeldud vaid abiks lugema
õppimisel, kuid pole vilunud lugejale vajalikud.

1845. aastal andis tartukeelse aabitsa välja Carl Gottlieb Reinthal. See on esimene

uues (st Ahrensi) kirjaviisis aabits, kuid erinevalt Ahrensi soovitustest on selles mär-
gitudka palatalisatsiooni, seda isegi lugemistekstides (pilt 3).

Trükiti ka kirjaviisiuuendusteta aabitsaid, kus pole isegi õ-märki. Näiteks 1820.

aastal anti nii Riias kui ka Tartus uuesti välja Friedrich Gottlieb Moritza 1815. aasta

aabits. Ka Tallinnas ilmus mitu uuendusteta „ABD-Ramatut”: esmalt 1837. aas-
tal (kordustrükk 1839) ja seejärel 1840. aastal. Tartus trükiti ilma õ ja palatalisat-
sioonimärkideta „ABD-Ramat” 1839. aastal Schünmanni juures, st trükikojas, mis

oli 1820-ndate esimesel poolel avaldanud Masingu kirjaviisiuuendusi seletavad bro-
šüürid jaka Masingu aabitsa.

1841. aastal avaldas Tartus Laakmanni juures aabitsa Äksi Masingu-järgne pas-
tor Franz Akermann. Selle tähestikus, ent mitte tekstis, on vähemalt õ siiski olemas.

Akermanni aabitsast ilmusid kordustrükid 1842. ja 1852. aastal. Järgmistes välja-
annetes, mis ilmusid alates 1855. aastast (viimane aastal 1908), on tähemärke tutvus-
taval lehel eraldi välja toodud „Sulla hälega tähhe” ạ, ẹ, ọ, ụ, ö

̣

märkeei vaja.
õ

̣
, aga lugemistekstides

neid ei kasutata. Nii kumab siitki läbi arusaam, et vilunud lugeja palatalisatsiooni-
märke ei vaja.

Kuigi 1820. aastate esimesel poolel ilmusid Masingu täpsustatud kirjaviisis aabit-
sad, jäid XIX sajandi esimesel poolel ülekaalu ikkagi tavalise kirjapildiga aabitsad.

Masingu ega Rosenplänteri aabitsast kordustrükke ei tehtud, samuti mitte Masingu

Pilt 3. Tekstinäide Carl Gottlieb Reinthali 1845. aastal ilmunud aabitsast (lk 16).



PRILLOP, HABICHT, PRAAKLI

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 709

„Luggemisse lehtedest”. Gehewe aabitsa j äreltrükk ilmus 1843. aastal. Rosenplänter
on küll 1844. aastal Masingu kirjaköidete juurde kirjutanud, et Tallinna kuberman-
gus õpetatakse nüüd Masingu lugemistahvlite järgi (Kirjad I: 80–82), aga huvi nende

vastu ei pruukinud olla seotud kirjaviisiuuendustega, vaid õpetamise metoodikaga.

4. Palatalisatsioonimärgi levik eestikeelsetes trükistes

Masingu eestikeelsetesse trükistesse (kui mitte arvestada lugemislehti) ilmub pala-
talisatsiooni tähistav punktike Marahwa Näddala-Lehhe 1822. aasta 1. numbris

(trükki lubatud 21. detsembril 1821). Ta kasutab seda kõigis oma hilisemates eesti-
keelsetes raamatutes ja kalendrites (v.a 1825), kuid mitte järjekindlalt igas palata-
liseeritud sõnas.

Beiträge autoritest, kelle kaastöödes on palatalisatsioonimärgid olemas, ei ole

neid oma 1822. aastal või hiljem avaldatud rahvaraamatutesse lisanud ei Karl Ernst

Berg, Knüpffer ega Reinthal (v.a aabitsas, millest oli juttu alajaotises 3). Teised pole
eestikeelseid raamatuid avaldanud (vt Lisa).

Uuendusmeelsemad on olnud Räpina pastor Johann Friedrich Heller ja Vastse-
liina pastor Carl Gottfried Gustav Masing, kelle tartukeelsetes ühiselt välja antud

raamatutes („Wastse kirriko-laulo”, 1831; „Jummala-orjuse Ramat Ewangeliumi päle
põhjendetu Lutteri-ussu Koggodussile Wenne-Rigin”,6 1834) on punktike palatali-
satsiooni tähistajana üsna järjekindel sõna lạts vormides (kokku 68, neist 9 punkti-
keseta), aga mitte mujal. 1835. aastal trükitud „Ue kirriko seadusse Jummala tenis-
tusse korras”, mille samuti nemad tõlkisid, ega lauluraamatus „Wastse nink parran-
detu wanna Waimolikko Laulo”, mis nad 1842. aastal välja andsid, uuendatud kirja-
viisienam pole, samuti mitte Helleri 1843. aasta „Lutteri wäikesses Katekismuses”.

Palatalisatsiooniarutelu algusajal, juba 1822. aastal andsid samad mehed koos

Karula pastori Peter Friedrich Bornwasseriga välja „Mattuse-laulo”, kus on olemas

nii õ-märk kui ka punktikesed vokaalide all, kuid need ei märgi palatalisatsiooni.
Enamik punktikesi näitab hoopis e ja i võimalikku vaheldumist (vt ka alajaotist
2): taẹwan, hẹng, ẹssamaad, aẹg, jooskmẹne jne. Väiksem osa täpsustab ija j-i hääl-
dust (teịe, mạjan, sịa). Tol ajal käisid vaidlused tartueesti kirjakeele saatuse üle. Osa

Lõuna-Eesti pastoreid soovitas tallinna keele ja tartukeele kokku sulatada (vt Kirjad
I: 156). Punktiga ẹ võibki olla üks kokkusulatamise katsetus: tähte ẹ võib olenevalt

murdetaustast lugeda kas e või i-na (vrd sarnase ettepanekuga märkida sõnaalguse h

asemel ülakoma; Luce 1816).
Leidsime veel ainult kolm autorit-tõlkijat, kes on Masingu uuendustega kaasa läi-

nud. Suve Jaani „Wenne Südda ja Wenne Hing” (1841) sisaldab nii õ-d, rõhumärke

kui ka palatalisatsioonipunktikesi. Samad uuendused on olemas ka Caspar Franz

Lorenzsonni tõlgitud „Jenowewa” 2. trükis (samuti 1841). Mõlemadraamatud andis

välja Pärnu trükkal Friedrich Wilhelm Borm, kes oli äsja Königsbergist Eestisse tul-
nud ja siin Marquardti trükikoja omandanud (vt Annus 2000: 679). Kolmandana

6 Selles on katsetatud isegi läbikriipsutatud tähtedega, mille Masing pakkus välja ühe võimaluse-
na, kuidas lühikesi ja pikki kaashäälikuid eristada (vt Prillop 2020).



PRILLOP, HABICHT, PRAAKLI

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025710

on Masingu uuendusi kasutanud Caspar Franz Lorenzsonni vend Heinrich Gott-
lieb Lorenzsonn. Temal valmis juba aastail 1822–1823 Masingu ortograafias käsikiri

„Norema Robinsoni ello ja juhtumised ühhe tühja sare peal” (EKM EKLA, f 192,
m 156:1 (M.A)). Teose trükkis jällegi Borm, see ilmus (lühendatult) 1842. aastal,
kuid kirjaviisiuuendustest on trükiversioonis alles vaid õ. Mõlemad Lorenzsonnid

olid Rosenplänteri õpilased (Anvelt 1979: 207), nii et ilmselt tutvustas tema neile

Masingu ideid. Ka Suve Jaan võis parandatud kirjaviisi õppida Rosenplänterilt, kui

töötas 1815–1837 Pärnu kreiskoolis (vt Anvelt 1979: 162–177).

Hiljem samuti Bormi juures trükitud Suve Jaani „Luige Laus” (1843) ja „Wenne
Süddame ja Wenne Hinge” täiendatud väljaanne (1844) on tavalises Masingu-eelses
kirjaviisis (erandiks õ-täht), nagu muudki Bormi 1840-ndate trükised.

Bormi trükiste seas erandlik on Rosenplänteri toimetatud „Ma-rahwa Kalender

ehk Täht-ramat”. Esimeses Bormi ja Rosenplänteri välja antud kalendris (1844) on

palataliseeritult näiteks ạsjad, õ
̣

nn, sü
̣

üd ja ạndi. Järgmistes on palatalisatsiooni-
punktike juba haruldus, esinedes peamiselt vaid pealkirjades või kalendaariumiosa

pärisnimedes (Mạts, Kạtta), mida sai varasemate aastate ladudest üle võtta. Seevastu

õ-märk püsib Bormi kalendrites ka edaspidi. Uuendustest ainuüksi õ on ka Rosen-
plänteri „Kolilaste seäduses” ja „Leikuse-pühha jutluses”, mis mõlemad trükkis

Borm 1845. aastal.

Oma käsikirjalises eesti keele õpetuses (EKM EKLA, f 192, m 171:24 (M.A)) on

Masingu kirjaviisi kasutanud ka Tartu ülikooli esimene eestlasest eesti keele lektor

Dietrich Heinrich Jürgenson. Seevastu ainsas tema koostatud eestikeelses trüki-
ses – 1840. aastal Tartus Õpetatud Eesti Seltsi välja antud raamatukataloogis „Kirja-
Kulutaja” – pole isegi õ-sid.

Võib arvata, et kirjutajail oli sageli raske otsustada, kas sõna on palataliseeritud
või mitte: elav rahvakeel varieerus palju, ebajärjekindel oli ka Masing ise. Puudus

sõnaraamat, kust oleks saanud kahtluse korral järele vaadata. Seega polnud uut

märki lihtne kasutama hakata. Lisamärgid muutsid ka trükkimise kallimaks ja aeg-
lasemaks. Pealegi oli selge, et eestlased ei vaja lugemisel niisuguste märkide abi.

Tähendusi eristav funktsioon on palatalisatsioonil harva.

Masingu uuendusliku märkimisviisiraamatutest taandumisel võis oma roll olla

ka Eduard Ahrensil. 1843. aastal ilmus Ahrensi grammatika, kus ta kirjutab:

Masing võttis kirjas kasutusele kolm uut märki: 1) tegelike topeltkonsonantide mär-
kimiseks aktsendi (múllu), 2) dilutsiooni [st palatalisatsiooni] märkimiseks Jota

subscriptum’i (sụndima), 3) ebapuhta ö märkimiseks tsirkumfleksi (põld). Aktsent

on täiesti üleliigne, niipea kui lõpetada ühekordsete konsonantide kahekordne kir-
jutamine. Mõlemad teised märgid väljendavad igatahes olulisi häälduse erijooni, aga

Masing ei tee õigesti, kui ta võtab need rahvaraamatutes kasutusele. Eestlastele ei too

need mingit kasu, vaid teevad pigem kahju, kuna hajutavad nende tähelepanu ja suu-
navad selle asjale, mis on neile enesestmõistetav. Rahvaraamatutes on äärmisel juhul
õ kasutatav, kuna see vähe silma torkab; dilutsiooni märk oleks ainult sõnaraama-
tus omal kohal; aktsendi asemel tuleks aga kasutusele võtta soome kirjaviis. (Ahrens
1843: 22; tõlge Ross 2003: 108)



PRILLOP, HABICHT, PRAAKLI

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 711

Edaspidi nihkus kirjaviisivaidlustes põhitähelepanu soomepärasele hääliku-
pikkuste märkimisele ning palatalisatsiooni küsimus jäi tagaplaanile.

5. Palatalisatsiooni märkimine meetrikaraamatutes

Kui baltisaksa estofiilid olid „avastanud” eesti keele palatalisatsiooni ning Masing oli

välja pakkunud sobiva märgi selle kirjapildis tähistamiseks, oleks võinud eeldada, et

nad hakkavad seda järjekindlalt kasutama ka oma ametlikes dokumentides, näiteks

meetrikaraamatutes. On ju eesnimedegi hulgas selliseid, kus just palatalisatsioon
eristab nime tavalisest sõnast, vrd näiteks Mats ja mats. Vaatasime nende pastorite
meetrikaraamatuid, kes olid teadaolevalt Masingu mõttekaaslased (keda ta on kiit-
valt või sõbrana maininud kirjades Rosenplänterile (vt Kirjad I–IV), kes huvitusid

eesti keelest ja olid Beiträge kaastöölised või võtsid oma välja antud raamatuteskasu-
tusele Masingu uuendusi; vt Lisa).

Äksi meetrikaraamatus (RA, EAA. 1266.2.4) on Masing punktikest tähe all kasu-
tanud alates 1820. aasta detsembrist. Esialgu on palatalisatsioonimärki väga harva.

Sagedasemaks, aga mitte päris järjekindlaks muutub see alles 1822. aasta veebruarist.

Sama nimi võib isegi järjestikustes sissekannetes olla kord punktikesega, kord ilma

(pilt 4). Palatalisatsiooni on Masing märkinud näiteks nimedes Jaạn, Maṛt, Kạddri,

Kristjạn, Ọtt, Mạtsi Jürri, Kọndi Otto, Ka ̣́lliJürri, Pụlsti Hanso Marri, Iwạski Mart,
Lụttika Jürri,Kõ

̣

rtsi Ado, Sọrtsi Tõnno, Hindrik Klạas, Juhhan Kụrs, Tina Tọrs, Tõnno

Wịnt.

Pilt 4.Palatalisatsiooni märkimise järjekindlusetus(vrd nimekujusid Martja Mart ningJaanjaJaan)Äksi1824.-1833. aastameetrikaraamatus (RA,EAA.1266.2.5, I 13p).



PRILLOP, HABICHT, PRAAKLI

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025712

Rosenplänteri meetrikaraamatutes on palatalisatsiooni märkiv punktike sel-
gelt olemas varem kui Masingul: alates 1820. aasta kevadest, näiteks Mạrt, Sạndi

Mạtsi Witwe ’lesk’, Kọtti Tõnnis, Oịa Ain (vt RA, EAA.1279.2.5, l 116, 117 p; RA,

EAA.1279.2.6, l 61p–64p). Rosenplänteri veendunud poolehoidu kirjaviisi-
uuendustele näitab ka asjaolu, et oma 1833. aastal käsitsi kirjutatud päevaraamatus
(pilt 5) kasutab ta üsna järjekindlalt niikonsonandi pikkuse kui ka palatalisatsiooni-
märki.

Pärast Masingu surma 1832. aasta märtsis ja enne Äksi uue pastori Franz Aker-
manni ametisse asumist 1834. aasta mais on Äksi meetrikaraamatusse sissekandeid

teinud seitse Tartu praostkonna pastorit. Nende hulgast ainult Jacob Wilhelm

Reinhold Ewerth on palatalisatsiooni märkinud (pilt 6; vt ka Lisa). Oma kogu-
duse meetrikaraamatus teeb ta seda juba 1821. aasta sügisel (nt Sụlbi, Lạ̀ssi, Kụssi,

Mạtsi), olles suvel hakanud kasutama ka õ-märki (vt RA, EAA.1256.2.6, lk 215–223).
Meetrikaraamatutes märgivad palatalisatsiooni ühesilbilistes perekonnanimedes
üsna järjekindlaltka Carl Friedrich Kolbe, näiteks Kọll, Kọrk, Wạsk, Hụnt, Kạrm (vt

RA, EAA.1261.1.59, l 7p, 8p; RA, EAA.1261.1.60, l 21–22; RA, EAA.1261.1.68, l 15p)
ning Paul Gottlieb Georg Ewerth, näiteks Ụnt jaKạsk (vt RA, EAA.1258.2.9, lk 9, 12,

26).

On mõneti üllatav, et Masingu kirjaviisi pole kasutama hakanud tema sõber,
naaberkihelkonna Kursi pastor Adam Johann Schubbe, keda Masing ise nimetab

oma kõige tublimaks liitlaseks (Kirjad II: 77, 81). Meetrikaraamatutes ei märgi pala-
talisatsiooni needki pastorid, kes seda mõnes raamatus või Beiträge artiklis on tei-
nud, kuigi see kirjaviisitäpsustus võiks olla vajalik just sakslastele, osutamaks nimede

õiget hääldust (vt Lisa).

Pilt 5. Rosenplänteri päevaraamatu algus (EKM EKLA, f 192, m 86:1 (M.A)).

Pilt 6. Jacob Wilhelm Reinhold Ewerthi sissekanne Äksi meetrikaraamatus 22. mail 1831, palatalisatsioononmärgitud neljalkorral nimesMart, nähaonka tildega õ-dnimes Krõõt(RA, EAA.1266.2.5,

I 162p).



PRILLOP, HABICHT, PRAAKLI

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 713

6. Palatalisatsioon talurahva kirjapanekuis

Beiträge XIII vihikus on Masingu õ-tähte kiitnud koolmeister Kõrendu Kaarel

(Rosenplänter 1821: 62), aga sarnaseid seisukohavõtte palatalisatsiooni märki-

mise kohta pole talurahva seast teada. Masingu õ-märke leidub vennastekoguduse
Kõrendu palvemajast säilinud paberites (EKM EKLA, f 252, m 63:2) ja sama kandi

meeste kirja pandud Kaiavere ajaraamatus (Feldbach 2013), kuid palatalisatsiooni-
märke neis materjalides pole. Seejuures on õ neis allikais mitte tilde, vaidristikesega,
nagu oli Masingu esialgne soov. Seega on tõenäoline, et talumehedomandasidõ käsi-

kirjalise kuju kas otse Masingult või näiteks oma kirikuõpetajalt P. G. G. Ewerthilt,
kes ka just sellist õ-märki kasutas. (Rosenplänteri „Kirjutusse-lehtedelt” oleksid nad

tõenäoliselt ära õppinud hoopis mõne trükistes leiduva õ variandi.) Lahtiseks jääb,
kas palatalisatsioonimärki ei tutvustatud talumeestele samal ajal kui õ-d või ei pida-
nud nad ise seda vajalikuks.

1825. aastal avaldas Rosenplänter ajakirjas Beiträge näitlikud vallakohtu-

protokollid, et mõisavalitsused saaksid oma vallakirjutajatele selgitada, kuidas peab
protokolle vormistama. Neis näidisprotokollides on kasutatud Masingu kirjaviisi-
uuendusi (vt Rosenplänter 1825). Ometi pole õnnestunud leida ühtegi päris valla-

kohtuprotokolli, ei artiklis vaadeldavast perioodist (1820–1850) ega hilisemast ajast,
kus leiduks palatalisatsioonipunktike või akuut häälikupikkuse märkimiseks (vt
Vallakohtud).

Palatalisatsiooni on märkinud vaid nendelt murdealadelt pärit kirjutajad, kus

konsonandi palataliseerimise asemel hääldatakse selle ette i – niisugune epenteeti-
line i on XIX sajandi teise poole protokollides ja ka hiljem vahel kirjagi pandud, näi-

teks ruill (Tori khk, Tori v, 1858), kuihi (Saarde khk, Laiksaare v, 1864), kuilt (Pärnu
Elisabethi khk, Sauga v, 1874), aisja (Kullamaa khk, Kohatu v, 1876), haill (Kullamaa
khk, Käända v, 1884), tuinnistab (Lääne-Nigula khk, Oru v, 1910; kõik näited allikast

Vallakohtud). Samasugune i on teada ka vähemalt ühes XVIII sajandi lõpu kirjuti-
ses – LäänemaaltMihkli kihelkonnast pärit hernhuutlase Georg Pilderi (1716–1793)
eluloos on see näiteks sõnadespöilw ja laisk ’lasi’ (EKM EKLA, f252, m 29:3).7 Epen-
teetilise i niisugusel märkimisel kirjas pole aga seost Masingu kirjaviisiuuendusega
ja süstemaatiliselt me selliseid murdesõnu ei otsinud.

Kokkuvõte

XIX sajandi alguskümnendite ortograafiauuenduse taustal oli valgustuslik arusaam

keele arendamisest rahva vaimu harimise eesmärgil. Estofiilidest baltisakslased ei

lähtunud enam üksnes sakslaste, vaid üha enam ka eestlaste keelelistest vajadustest.
Eestlastel pidi häälduslähedasem ortograafia hõlbustama lugema õppimist ning toe-

tama selle kaudu rahva harimist. Sakslastele oli täpsustatud ortograafia tarvilik kahe

keele häälduserinevustele tähelepanu juhtimiseks.

7 Täname Annika Vihti, kes sellele dokumendile tähelepanu juhtis.



PRILLOP, HABICHT, PRAAKLI

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025714

Olud keele arendamiseks olid soodsad: talurahva pärisorjusest vabastamine,
rahvahariduse edendamine, baltisaksa estofiilide innustunud võrgustiku olemasolu

ning uuenduste levitamiseks sobilike väljaannete (Beiträge, Marahwa Näddala-Leht,
kooliraamatud, kalendrid) ilmumine. Uuenduste edukus sõltus siiskikasutajaskonna
valmidusest neid omaks võtta.

Entusiastlik eesti kirjakeele arendaja Otto Wilhelm Masing mõjutas oluli-
selt oma lähivõrgustiku, eelkõige Johann Heinrich Rosenplänteri keeleseisukohti.

Masingu algatusel kasutusele võetud õ-täht juurdus kirjakeeles, kuid palatalisat-
siooni märkimine kasutusele ei jäänud. Autorid, kes pooldasid õ-tähte, märkisid

seda enam-vähem järjekindlalt igas õ-häälikuga sõnas, aga palatalisatsiooni tähis-
tavat punktikest vokaali all kasutati ebajärjekindlalt. Ei kujunenud selgeid reegleid,
millal palatalisatsiooni märkida, millal mitte. Ebajärjekindel oli ka Masing ise. Liht-
sate juhiste puudumine võis olla üheks takistuseks palatalisatsioonimärgi üldisel

kasutuselevõtulkirjakeeles. Siiski võib Masingu tegevuse tulemusenarääkida paari-
kümne aasta pikkusest perioodist, mil tema lähivõrgustikku kuulunud haritlased

vähemasti püüdsid palatalisatsiooni kirjakeeles märkida. Nii peegeldab Masingu
tegevus seda, kuidas isiklik initsiatiiv ning veendumus, et keelt saab arendada, võib

tuua kirjakeelde uusi tähistusviise ja algatada ühiskonnas olulisikeelearutelusid.

Talurahvale jäid Masingu ideed siiski kaugeks. Aabitsatest võib palatalisatsiooni
tähistavat punktikest leida küll veel XX sajandilgi, aga see oli mõeldud abiks algajale
lugejale, mitte tavatekstides kasutamiseks. Talurahva enda kirjapanekutesse märk

nähtavasti ei jõudnud.
Palatalisatsioonimärgi kinnistumist kirjakeeles võisid takistada piirkondlikud ja

individuaalsed häälduserinevused, trükitehnilised raskused, lisamärkidegakirjaviisi
keerukus, kuid eelkõige siiski selgete tähistuspõhimõtete puudumine ning uuenduse

vajalikkuses veendunud kasutajaskonna vähesus.

Artikli valmimist on toetanud Tartu Ülikooli rahvusteaduste baasfinantseerimise projekt

„XIX sajandi eesti kirjakeel sotsiokultuurilisel taustal” (PHVEE249II).



PRILLOP, HABICHT, PRAAKLI

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 715

Lisa. Ülevaade palatalisatsioonipunktikese kasutamisest
artiklis käsitletud literaatide ja pastorite tekstides

Valge taust – palatalisatsiooni on märgitud; hall taust – palatalisatsiooni pole mär-

gitud.

Nimi Kogudus Trükised (v.a aabitsad)
ja trükikojad

Meetrikaraamatud Murre

J. H. Rosenplänter
(1781–1846)

Pärnu Elisabethi märgitud alates 1823;

Beiträge XVI

RA, EAA.1279.2.5

RA, EAA.1279.2.6

1845 Borm

1845 Borm

C. F. Lorenzsonn

(1811–1880)

–1839 Marquardt
1841 Borm lääne-

murre

(Pärnu)
1842 Borm

1843 Lindforsi pärija
1844 Borm

1844 Schünmanni lesk

J. Fr. Sommer

(1777–1851)
– 1841 Borm

1843 Borm

1844 Borm

O. W. Masing
(1763–1832)

Äksi märgitud alates 1822 RA, EAA.1266.2.4

RA, EAA.1266.2.5

F. v Akermann

(1801–1855)

Äksi 1839 Lindforsi pärija
1855 Schünmann

RA, EAA.1266.1.72

A. F. J. Knüpffer
(1777–1843)

Kadrina 1827 Beiträge XVIII RA, EAA.1227.2.1

1830 Schünmann

kesk-

murre

A. J. Schubbe

(1785–1845)
Kursi RA, EAA.1257.1.35

RA, EAA.1257.1.83

J. J. A. Hirschhausen

(1773–1837)

Kuusalu RA, EAA.1216.2.1

E. J. Assmuth

(1792–1854)
Torma, Lohusuu RA, EAA.1265.1.66

RA, EAA.1265.1.67

J. W. R. Ewerth

(1775–1837)
Kodavere 1825 Beiträge XVII RA, EAA.1256.2.6

P. G. G. Ewerth

(1772–1843)
Maarja-
Magdaleena

1823 Beiträge XVI RA, EAA.1258.2.9

idamurre

H. G. v Jannau

(1789–1869)

Laiuse 1837 Lindforsi pärija RA, EAA.2434.2.7

C. F. Kolbe

(1792–1849)

Palamuse RA, EAA.1261.1.59

RA, EAA.1261.1.60

RA, EAA.1261.1.68

K. E. v Berg
(1773–1833)

Halliste, Karksi;

Sangaste
1823 Beiträge XVI RA, EAA.1276.2.4

RA, EAA.1275.2.7

RA, EAA.1298.2.6 lõuna-

eesti

murded

1827 Schünmann

C. H. C. Gehewe

(1796–1856)
Tartu Jaani 1830 Schünmann

1836 s. n.

1844 Schünmann

RA, EAA.1298.2.6

G. A. Oldekop
(1755–1838)

–1822 Schünmann

1823 Beiträge XVI



PRILLOP, HABICHT, PRAAKLI

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025716

J. F. Heller

(1786–1849);
C. G. G. Masing
(1789–1859)

Räpina;
Vastseliina

1822 Schünmann RA, EAA.1269.3.7

RA,
EAA.1269.1.765

RA, EAA.1271.2.4

RA, EAA.1271.1.6

1831 Schünmann

1834 Müller

1835 Peters-Steffen-

hagen
1842 Laakmann

1843 Laakmann lõuna-

eesti

murded
C. G. Reinthal

(1797–1872)
Rõuge 1832 Beiträge XX RA, EAA.1268.1.26

RA, EAA.1268.1.361849 Schünmanni lesk

1850 Schünmanni lesk

ja Mattiesen

1851 Laakmann

1855 Laakmann

C. J. Schubbe

(1786–1857)

Helme RA,
EAA.1296.1.142

ARHIIVIALLIKAD

Eesti Kirjandusmuuseumi (EKM) Eesti Kultuurilooline Arhiiv (EKLA)

f 252 – Vennastekogudus
f 192 – Õpetatud Eesti Selts

Rahvusarhiiv (RA)

EAA.1216 – EELK Kuusalu kogudus
EAA.1227 – EELK Kadrina kogudus
EAA.1256 – EELK Kodavere kogudus
EAA.1257 – EELK Kursi kogudus
EAA.1258 – EELK Maarja-Magdaleenakogudus
EAA.1261 – EELK Palamuse kogudus
EAA.1265 – EELK Torma kogudus
EAA.1266 – EELK Äksikogudus
EAA.1268 – EELK Rõuge kogudus
EAA.1269 – EELK Räpina kogudus
EAA.1271 – EELK Vastseliina kogudus
EAA.1275 – EELK Hallistekogudus
EAA.1276 – EELK Karksi kogudus
EAA.1279 – EELK Pärnu Eliisabeti kogudus
EAA.1296 – EELK Helme kogudus
EAA.1298 – EELK Sangaste kogudus
EAA.2434 – EELK Laiuse kogudus

VEEBIVARAD

Vallakohtud = Vallakohtute ühisloome. https://www.ra.ee/vallakohtud/



PRILLOP, HABICHT, PRAAKLI

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 717

KIRJANDUS

Ahrens, Eduard 1843. Grammatik der Ehstnischen Sprache Revalschen Dialektes. 1. osa.

Formenlehre. Reval: Heinrich Laakmann.

Akermann, Franz 1841. ABD ja Luggemisse Ramat. Tarto: H. Laakmann.

Akermann, Franz 1855. Luggemisse ramat laste kolitamisse tarwis. Tarto: H. Laakmann.

Annus, Endel (toim) 2000. Eestikeelne raamat 1525−1850. (Eesti retrospektiivne rahvus-

bibliograafia 1.) Koost Tiina Aasmann,E. Annus, Ülvi Kalpus, Pärja Miljan. Tallinn: Eesti

Teaduste Akadeemia Kirjastus.
Anvelt, Leo 1979. O. W. Masing ja kaasaegsed. Lisandusi nende tundmiseks. Tallinn: Eesti

Raamat.

Bergs, Alexander 2005. Social Networks and Historical Sociolinguistics: Studies in Morpho-
syntactic Variation in the Paston Letters (1421–1503). Toim Elizabeth Closs Traugott,
Bernd Kortmann. (Topics in English Linguistics 51.) Berlin–New York: Mouton de Gruy-
ter. https://doi.org/10.1515/9783110923223

Deutschbein, Karl 1883. Über die Resultate der Lautphysiologie mit Rücksicht auf unsere

Schulen. – Archiv für das Studium der neueren Sprachen und Litteraturen, XXXVII,

kd 70, lk 39–72.

Feldbach, Eduard 2013. Õ-täht tuli Kõrenduselt. – Vooremaa 4. V, lk 4; 11. V, lk 4.

Gehewe, Carl Heinrich Constantin 1841. Luggemisse Ramat laste kolitamisse tarwis. Eddi-

männe jaggo. Tarto: H. Laakmann.

Gutslaff, Johannes 1998 [1648]. Observationes grammaticae circa linguam Esthonicam.

Grammatilisi vaatlusi eesti keelest. Tlk, koost Marju Lepajõe. Toim Jaak Peebo. Tartu:

Tartu Ülikool.

Helle, Anton Thor 1732. Grammatica Esthonica oder: Eine Anweisung Zur Ehstnischen

Sprache. – Kurtzgefaßte Anweisung Zur Ehstnischen Sprache. Välja andnud E. Gutsleff.

Halle: Stephan Orban, lk I–Bo.

Heller, Johann Friedrich 1822. Versuch über das Wesen und den Gebrauch der ehstn.

Casen, besonders des sogenannten Nominativs, Genitivs und Accusativs. – Beiträge zur

genauern Kenntniß der ehstnischen Sprache, XV v, lk 1–42.

Hirschhausen, Jacob Johann Anton 1821. Ueber einige Vorschläge zur Verbesserung der

ehstnischen Orthographie. – Beiträge zur genauern Kenntniß der ehstnischen Sprache,
XIII v, lk 1–27.

Hirschhausen, Jacob Johann Anton 1827. Ausführliche Anzeige und Beurteilung der

Schrift: Beitrag zur Ehstnischen Orthographie von O. W. Masing. Reval: Johann Herr-

mann Gressel.

Hornung, Johann 1693. Grammatica Esthonica, brevi, Perspicuâ tamen methodo ad Dialec-

tum Revaliensem. Riga: J. G. Wilcken.

Hupel, August Wilhelm 1780. Ehstnische Sprachlehre für beide Hauptdialekte, den reval-

schen und doerptschen; nebst einem vollständigen Wörterbuch. Riga–Leipzig: Johann
Friedrich Hartknoch.

Hupel, August Wilhelm 1818. Ehstnische Sprachlehre für die beyden Hauptdialekte, den

revalschen und dörptschen, nebst einem vollständigen ehstnischen Wörterbuche. Zweyte
durchgängig verbesserte und vermehrte Auflage. Mitau: J. F. Steffenhagen und Sohn.



PRILLOP, HABICHT, PRAAKLI

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025718

Ickelsamer, Valentin 1881 [1534]. Valentin Ickelsamers Teutsche grammatica. Toim Ludwig
Kohler. Freiburg i. B. – Tübingen: Akademische Verlagsbuchhandlung von J. C. B. Mohr

(P. Siebeck).

Kirjad I–IV = Otto Wilhelm Masingu kirjad Johann Heinrich Rosenplänterile 1814–1832. I:

1814–1818 (1995); II: 1819–1820 (1996); III: 1821–1823 (1996); IV: 1824–1832 (1997).
Koost Leo Anvelt, Eva Aaver, Heli Laanekask, Abel Nagelmaa. Tartu: Eesti Kirjandus-
muuseum.

Laanekask, Heli 2003. Otto Wilhelm Masing ja tartu keel ehk üksikisiku osast kirjakeele
ajaloos. – Vana kirjakeel ühendab. (Tartu Ülikooli eesti keele õppetooli toimetised 24.)
Toim Valve-Liivi Kingisepp. Tartu: Tartu Ülikooli Kirjastus, lk 129–180.

Laugaste, Gerda 1956. Konsonantide palatalisatsioon eesti keeles. (TRÜ toimetised 43. Aja-
loo-keeleteaduskonnatöid.) Tallinn: Eesti Riiklik Kirjastus, lk 74–85.

Luce, Johann Wilhelm Ludwig von 1816. Orthographischer Vorschlag. – Beiträge zur

genauern Kenntniß der ehstnischen Sprache, VI v, lk 48–49.

Masing, Otto Wilhelm 1816. Ehstnische Originalblätter für Deutsche. 1. v. Dorpat: J. C.

Schünmann.

Masing, Otto Wilhelm 1820. Vorschläge zur Verbesserung der Ehstnischen Schrift. Dorpat:
J. C. Schünmann.

Masing, Otto Wilhelm 1821 a . Luggemisse lehhed. Tarto: J. C. Schünmann.

Masing, Otto Wilhelm 1821b. Õppetus kuida neid luggemise lehti kassuga prukida. Tartu:

J. C. Schünmann.

Masing, Otto Wilhelm 1822. Kirja ja õppetuse asjust. – Marahwa Näddala-Leht 8. 11, nr 6,

lk 42–46.

Masing, Otto Wilhelm 1823. Täieline ABD-Ramat, kust makele luggemist õiete õppida. Tartu:

J. C. Schünmann.

Masing, Otto Wilhelm 1824. Beitrag zur Ehstnischen Orthographie. Dorpat: Schünmann.

Masing, Otto Wilhelm 1827. Beleuchtung der, über O. W. Masing’s Beitrag zur ehstnischen

Orthographie, erschienenen Bemerkungen vom Verfasser des Beitrages zur ehstnischen

Orthographie. Pernau: G. Marquardt.
Milroy, James 1992. Linguistic Variation and Change: On the Historical Sociolinguistics of

English. (Language in Society 19.) Oxford, UK – Cambridge, USA: Blackwell.

Nevalainen, Terttu; Raumolin-Brunberg, Helena 2012. Historical sociolinguistics: Origins,
motivations and paradigms. – The Handbook of Historical Sociolinguistics. (Blackwell
Handbooks in Linguistics.) Toim JuanManuel Hernández-Campoy, JuanCamilo Conde-

Silvestre. Chichester: Wiley-Blackwell, lk 22–40.

https://doi.org/10.1002/9781118257227.ch2
Piits, Liisi; Kalvik, Mari-Liis 2019. Palatalisatsioonist ühesilbilistes i-tüvelistes pika vokaaliga

sõnades. Roos närtsis, sest vaas oli tühi. – Keel jaKirjandus, nr 7, lk 513–533.

https://doi.org/10.54013/kk74oal
Praakli, Kristiina; Pae, Taavi 2021. Õ. – Keel ja Kirjandus, nr 12, lk 1035–1057.

https://doi.org/10.54013/kk76Bal
Prillop, Külli 2020. O. W. Masingu kirjaviis. – Otto Wilhelm Masingu „Marahwa Näddala-

Lehhe” sõnastik. Koost Valve-Liivi Kingisepp. Toim Külli Habicht, K. Prillop. Tartu: Tartu

Ülikooli Kirjastus, lk 17−25.



PRILLOP, HABICHT, PRAAKLI

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 719

Raag, Raimo 2008. Talurahvakeelest riigikeeleks. Tartu: Atlex.

Reinthal, Carl Gottlieb 1845. Tarto maa-keele Abits kost latse wõiwa täwweste lugemist opi.
Tarto: Laakmann.

Romaine, Suzanne 2009. Socio-Historical Linguistics: Its Status and Methodology. (Cam-

bridge Studies in Linguistics 34.) Cambridge: Cambridge University Press.

https://doi.org/10.1017/C809780511720130
Rosenplänter, Johann Heinrich 1813. Versuch bestimmte Regeln für die ehstnische Ortho-

graphie festzusetzen. – Beiträge zur genauern Kenntniß der ehstnischen Sprache, I v,

lk 107–123.

Rosenplänter, Johann Heinrich 1818–1820. Kirjutusse-lehhed. Reval: D. Heinz.

Rosenplänter, Johann Heinrich 1821. Vorschläge, die ehstnische Orthographie betreffend. –

Beiträge zur genauern Kenntniß der ehstnischen Sprache, XIII v, lk 47–73.

Rosenplänter, Johann Heinrich 1822 a . Acht und sechzig gelegentliche Sprachbemerkungen
aus Briefen des Herrn Propsts, Ober-Consistorial-Assessors und Ritters O. W. Masing.
Gesammelt und nebst einer Bitte mitgetheilt von dem Herausgeber. – Beiträge zur

genauern Kenntniß der ehstnischen Sprache, XV v, lk 42–61.

Rosenplänter, Johann Heinrich 1822b. Welche Wörter mit einem õ geschrieben werden

müssen. – Beiträge zur genauern Kenntniß der ehstnischen Sprache, XIV v, lk 145–148.

Rosenplänter, Johann Heinrich 1823. Aaäbd
...

Perno: J. G. Marquardt.
Rosenplänter, Johann Heinrich 1825. Schema für die ehstnischen Protocollführer in den

Gemeindegerichten. – Beiträge zur genauern Kenntniß der ehstnischen Sprache, XVII v,

lk 129–143.

Ross, Kristiina (koost, toim) 2003. Uue ajastu misjonilingvist: Eduard Ahrens 200. Tallinn:

Eesti Keele Sihtasutus.

Teras, Pire 2018. /õ/ häälduse varieerumine. – Emakeele Seltsi aastaraamat 63 (2017). Pea-

toim Mati Erelt. Tallinn: Teaduste Akadeemia Kirjastus, lk 221–239.

https://doi.org/10.3176/e5a63.10
Unbekannte 1825. Giebt es wircklich eine bestimmte und unbestimmte Declination in der

ehstnischen Sprache, und sind wohl alle Vorschläge, die ehstnische Orthographie betref-

fend, annehmbar? – Beiträge zur genauern Kenntniß der ehstnischen Sprache, XVII v,

lk 1–25.

Külli Prillop (snd 1974), PhD, Tartu Ülikooli eesti ja üldkeeleteaduse instituudi eesti fono-

loogia teadur (Jakobi 2, 51005 Tartu), kulli.prillop@ut.ee

Külli Habicht (snd 1964), PhD, Tartu Ülikooli eesti ja üldkeeleteaduse instituudi eesti

keele kaasprofessor (Jakobi 2, 51005 Tartu), kulli.habicht@ut.ee

Kristiina Praakli (snd 1977), PhD, Tartu Ülikooli eesti ja üldkeeleteaduse instituudi

rakenduslingvistika kaasprofessor (Jakobi 2, 51005 Tartu), kristiina.praakli@ut.ee



PRILLOP, HABICHT, PRAAKLI

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025720

Marking palatalization: A study of early19th-century
orthographic reform in Estonian

Keywords: Estonian orthography, palatalization, historical sociolinguistics, Otto Wilhelm

Masing, 19th century, document analysis

Palatalization is not indicated in standard Estonian orthography. In the 1820 s, Otto

Wilhelm Masing proposed marking palatalization with a small dot placed beneath

the vowel preceding the palatalized consonant. This article examines the extent to

which Masing’s proposal was adopted and explores the reasons why the palataliza-
tion mark ultimately failed to become part ofstandard written Estonian. Masing also

introducedthe letter õ to distinguish between the sounds ö /ø/ and õ /ɤ/ in writing.
That innovation was successful, even though – much like palatalization – õ varied

regionally in pronunciation and the new charactermade printing more costly.
Only a few printers and authors experimented with the palatalization mark, and

all but two soon abandoned it. The only ones who remained committed to the idea

were Heinrich Rosenplänter and Masing himself. However, they were unable to pro-

vide clear rules for when the palatalization mark should be used and were inconsist-

ent in applying it. As a result, neither any printed texts nor the spoken language of

the time offered a reliable model or standard for marking palatalization. Although
the palatalization mark never caught on in general writing, it was adopted to some

extent by authors ofprimers, who used it in the earliest stages ofreading instruction.

Külli Prillop (b. 1974), PhD, University of Tartu, Institute of Estonian and General Linguis-
tics, Researcher of Estonian Phonology (Jakobi 2, 51005 Tartu), kulli.prillop@ut.ee

Külli Habicht (b. 1964), PhD, University of Tartu, Institute of Estonian and General

Linguistics, Associate Professor of Estonian Language (Jakobi 2, 51005 Tartu),

kulli.habicht@ut.ee

Kristiina Praakli (b. 1977), PhD, University of Tartu, Associate Professor of Applied
Linguistics (Jakobi 2, 51005 Tartu), kristiina.praakli@ut.ee



https://doi.org/10.54013/kkBl2as

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 721

Milleks piibel ja kuidas seda lugeda?
Pietistlikud eessõnad ja lugemisjuhised Eesti- ja
Liivimaa piiblites

Tiina-Erika Friedenthal

Eestikeelseid piibleid on seni uuritud peamiselt eesti piibli- jakirjakeele kujunemise
vaatepunktist ja seda on teinudka teoloogid (Paul 1999; Roosimaa 2004), väga har-
vadel juhtudel on tähelepanu pööratud väljapoole piibliteksti jäävatele aspektidele ja
lisamaterjalidele. Varauusaegsed piiblid sisaldasid aga üldjuhul peale põhiteksti ka

eessõnu, lisasid ja muid lugemise abivahendeid, mõnikord koguni kuni piibliteksti
ületavas mahus. Eesti- ja Liivimaal koostati XVII ja XVIII sajandil piibliväljaandeid
nii saksa, läti kui ka eesti keeles ning nendegi juurest võib leida teoloogiliselt, kul-
tuurilooliselt ja raamatulooliselt huvitavat lisamaterjali. Osaliselt on seda märgatud
(Beyer 2013, 2014; Daija 2021), kuid eessõnade teoloogiline sisu on jäänud üld-
juhuluurimata (erandiks Paškevica 2023: 61–62). Saksa teoloogid on aga rõhutanud

teema huviväärsust ning andnud välja varauusaegsete saksakeelsete luterlike piib-
lite eessõnade ülevaateid ja käsitlusi (nt Quack 1975; Reinitzer 1983; Köster 1984;
Wallmann 2010). Ülevaade nii kogu siinse regiooni peamistes keeltes välja antud

piibliväljaannetest (täispiibel või Uus Testament) kui ka nende eessõnadest on seni

puudunud.
Artiklis antakse lühike sissejuhatus luterlike piiblieessõnade teemasse üldiselt,

põhiosa moodustab Eesti- ja Liivimaa piiblite pietistlike eessõnade ülevaade, mille

kaudu selgitatakse pietismile eriomaseid jooni võrreldes Martin Lutheri õpetuse ja
luterliku ortodoksiaga, ning viimaks lühidalt ka vennastekogudusega selle liikumise

esikümnenditel. Artikli eesmärk on nende lisade põhjal selgitada, kuidas Eesti- ja
Liivimaal XVII sajandi viimases kolmandikus alustatud ja 1739. aastal lõpule viidud

piiblite väljaandmist kohalikele rahvastele saab vaadelda pietistliku suurprojektina,
mis tervikuna vaadates langeb ajaliselt täpselt kokku ajaloolise pietismi perioodiga
selle algusest 1675. aastal kuni selle kui uuendusliikumise suhteliselt järsu lõpuni
ligikaudu aastal 1740. Piiblieessõnu on siinses käsitluses kasutatud ennekõike luter-
liku ortodoksia ja pietismi erinevuste väljatoomiseks pühakirja küsimuses. Vas-
tust küsimusele, milleks piibel ja kuidas seda lugeda, võib pidada nende kahe sel

perioodil omavahel karmilt konkureeriva teoloogilise voolu keskseks erinevuseks.

Artiklis juhitakse tähelepanu sellele, et igasuguste ressursside poolest jätkuvalt väga
nappides tingimustes pidi just pietistlik arusaam piibli vältimatust rollist inimese

hingeõndsuse jaoks andma olulise tõuke selleks, et ortodoksia perioodil alustatud

piiblitõlkimisega otsustavalt edasi liiguti. Selle üle, kes jakuidas esimesi eesti- ja läti-
keelseid piibliraamatuid tegelikkuses lugeda võis, on arutletud mujal (Beyer 2014;
Põldvee 2017).



FRIEDENTHAL

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025722

Lutheri piibli lisad

Et igaüks pidi oma emakeeles pühakirja lugeda saama, kuulus Lutheri algatatud
reformatsiooni põhisõnumite hulka. Ent lugemine ei pidanud toimuma mitte ilma

õpetatud suunisteta, mille Luther lisas piibli raamatutele eessõna vormis. Kanooni-

lise 1545. aasta Lutheri piibli juures on pikemad eessõnad kogu Vana Testamendi

(edaspidi VT) ja prohvetite raamatute ees ning lehekülg kuni paar eraldi igale VT

apokrüüfile; lühem eessõna kogu Uuele Testamendile (edaspidi UT) ja eraldi igale
epistlile, mille hulgas tõuseb esile pikem, kogu Pauluse teoloogiat selgitav eessõna

Rooma kirjale, mida Luther eriti kõrgelt hindas; pea niisama pika eessõna lisas ta

Johannese ilmutusraamatule, mida ta üldse ei hinnanud. Iga eessõna võtab lühidalt

kokku raamatu sisu ja põhiküsimused, tähelepanu on eeskätt teoloogilistel (mitte
filoloogilistel ega ajaloolistel) aspektidel. Lutheri eessõnade ülesanne on aidata luge-
jal tekstist õigesti aru saada. Ühiseks peateemaks on sõnum evangeeliumist, mis pole
mitte kirjatäht ega teade, vaid elav sõna, mida kuulutatakse suuliselt ja kuuldakse

kõrvaga (Karpp 1980: 70–71). Evangeelium on mõlema testamendi tuum ning sel-

lest tuumast lähtub ka eessõnades väljendatav kaanonikriitika: Luther eemaldas VT

osast Esra raamatu 3. ja 4. peatüki ning osad apokrüüfsetest Makkabea raamatutest,

UT osas paigutas ta sisukorras numereerimata kujul nimekirja lõppu (justkui kaano-

nist väljapoole) kirja heebrealastele, Jaakobuse ja Juuda kirjad ning Ilmutusraamatu.

Nii eessõnadkui ka (ilma värsinumbriteta) pühakirjatekst on 1545. aasta väljaandes
kummalgi pool teksti varustatud rikkalikult ääremärkustega: paralleelkirjakohad,
peatükkide sisukokkuvõtted, lugemist hõlbustavad märksõnad ja nummerdused,
sõnaseletused ja raskete kohtade lühikommentaarid.

Kui reformatsioonisajandil ilmus suuremates keeleruumides pühakirjast üha

uusi tõlkeversioone, siis XVII sajandiks oli igal konfessioonil välja kujunenud oma

kanooniline piibel – luterlastel Lutheri viimane, 1545. aastal valminud tõlge –, mida

enam ei uuendatud (Sheehan 2005: 15). Pühakirjateksti juures ja ümber paiknevad
lisandused olid seevastu pidevas muutumises. Veel kuni XVIII sajandini kuulusid

Lutheri 1545. aasta piibli eessõnad ja ääremärkused– sõltuvalt väljaande formaadist,
eelarvest ja sihtrühmast – tervikuna, osaliselt või tsitaatidena siiski saksakeelse luter-

liku täispiibli ja ka paljude teistesse keeltesse tõlgitud luterlike piiblite juurde (Quack
1975, 13). Aga juba XVI sajandil tehti ääremärkustesse täiendusi ja jäeti osa neist

lisamataning Lutheri arvukad eessõnad asendati üha sagedamini ühe kokkuvõtliku

eessõnaga mõnelt kaasaegselt silmapaistvalt teoloogilt (Reinitzer 1983: 301–305).

Luterliku ortodoksia piiblieessõnad

Usupuhastusliku teoloogia kaitseks töötasid luterlased ja reformeeritud (st Šveitsi

usupuhastus) välja põhjaliku õpetuse pühakirjast kui usu ja õpetuse ainsast allikast

ja normist. Katoliiklusele ning erinevatele (protestantlikul pinnal levinud) piibli-
kriitilistele suundadele seadis luterlik ortodoksia vastu kirjapandud sõna autoriteedi

ja põhjendas seda verbaalinspiratsiooni õpetusega (Karpp 1980: 77). Ortodokssetes



FRIEDENTHAL

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 723

piiblieessõnades kinnitati piiblisõna autoriteeti, ülistati Lutherit ja tema piiblitõlget
ning esitati kokkuvõtteid luterlikust õpetusest, igaüht manitseti ka hoolsalt püha-
kirja lugema jasellest õpetust võtma (Quack 1975: 166–168).

Pühakirja asjakohane tõlgendamine nõudis aga hulka erinevaid teadmisi ja
algkeelte oskust ning oli seega praktilistel põhjustel üksnes vastava haridusega teo-
loogide pärusmaa. Seepärast ei rõhutatud ortodoksia ajal ülemäära kogu pühakirja
lugemise vajalikkust. Ilmikutel tuli tingimata tunda ja lugeda neid kohti piiblist, mille

juurde neil oli võimalik saada pädevaid selgitusi. Kõige tähtsamate kirjakohtade vali-
kut koos sobiva tõlgendusega pakkus esimese astmena katekismus, mis oligi sageli
omandanud nii-öelda ilmikutepiibli staatuse. Katekismuse peatükkide selgitamine
oli olulisel kohal ka jutlustes ja individuaalseks lugemiseks mõeldud usulises kir-
janduses. Teise tähtsa valiku moodustasid iga kirikuaasta pühapäeva ja püha jaoks
määratud kirjakohad evangeeliumidest ja epistlitest, mis kordusid aastast aastasse

ja millele kirikuõpetaja jutlust pidades andis ajakohase tõlgenduse. Ilmikuid võidi

julgustada enne jutlust või isegi selle ajal iseseisvalt (kaasa) lugema perikoope ja teisi

kirjakohti, mida pastor jutluses puudutas (Dunte 1632: 170). Ka pietismi üheks eel-
käijaks peetav Johann Arndt, kes kutsus üles igapäevaselt piiblit lugema ja jumala-
sõna üle mõtisklema, andis selleks ette kindlad kirjakohad (Quack 1975: 232).

Siiski pingutati ka XVII sajandil selle nimel, et teha tervikpiibli iseseisev lugemine
tõesti igaühe jaoksvõimalikuks. Tuntud näiteks on 1641. aastal Weimaris välja antud

nn Kuurvürstipiibel, mille eessõnas kinnitas väljaandja Salomon Glassius, et piibli
kirjakoha (ühemõttelise) tähenduse mõistmiseks tuleb arvesse võtta: 1) ajaloolisi
asjaolusid, 2) kirjakoha konteksti piiblis, 3) algkeeli ja 4) paralleelkirjakohti (Quack
1975: 193). Nendest eeldustest lähtudes oli lugejat hädavajalike andmetega varus-
tada püüdvaid kommentaare piibliteksti sisse ja juurdepaigutatud sedavõrd palju, et

piibliteksti ennast jäi leheküljele vaid kitsas riba ning sulgudes selgitused paiknesid
kohati lausa iga sõna järel. Kogu seda vaeva oli nähtud selleks, et noored ja harima-
tud „saaks kogu pühakirja igasuguste arusaamist takistavate tõrgeteta läbi lugeda ja
teada, mis on raskete kohtade õige tähendus” (tsiteeritud Reinitzer 1983: 307 kaudu).

Pietismi muutunud suhe piibliga

Pietistliku uuendusliikumise tõmbas käima Philipp Jakob Speneri 1675. aastal

Frankfurdis avaldatud programmiline tekst „Pia desideria” (vt nt Wallmann 2004),
millest sai alguse piibli spetsiifilisel viisil kogu kristliku elu keskmesse paigutamine.
Pietistid pöördusid Lutheri piiblikesksuse juurde tagasi selles mõttes, et hakkasid

uuesti rõhutama piibli terviktekstide lugemise keskset tähtsust kõigi kristlaste jaoks
sõltumata nende vanusest ja haridusest. Ent nende arusaam piiblist oli teistsugune
kui Lutheril, sest nad tunnistasid verbaalinspiratsiooni ja arendasid seda ortodoksia

õpetust veel jäigemas suunas edasi, nii et piiblist sai pietistlikus tõlgenduses kõige
muu kõrval ka Jumala õndsusplaani kodeeritud ilmutus (Wallmann 2010: 292).

Spener luges pühakirjast välja Jumala plaani kohta ühiskondlikul tasandil, et enne

viimsetpäeva oli oodata veel „paremaid aegu” (lisraeli pöördumist ja Paabeli ehk



FRIEDENTHAL

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025724

Rooma paavstikiriku langemist); üksikisiku tasandil aga seda, et Jumal viib oma

lunastusplaani inimese juures läbi kindla korra kohaselt. Selle korra teadmine või-

maldas pietistidel teha kindlaks, kes on ja kes pole õigeks mõistetud, ning ühtlasi

suurendada inimese rolli (põhimõtte järgi üksnes Jumalast sõltuva) lunastuse saami-
sel. Omast jõust inimene ennast paremaks muuta ei suuda ning pietistid rõhutasid,
et langusjärgne inimene peab läbi elama täieliku (korrakohase) uuestisünni. Ent kui

ortodoksse arusaama kohaselt sai inimene Jumala päästetegevust enda juuresüksnes

takistada, siis pietismi järgi saab inimene end sihiteadlikult ja süstemaatiliselt Jumala
tegevusele ka avada, end uuestisünniks n-ö ette valmistada (vt nt Spener 1694). Nii

ettevalmistuse kui ka uuenemise juures oli aga vältimatuvõtmeroll intensiivsel indi-
viduaalsel tööl just nimelt kirjapandud jumalasõnaga (vt nt Köster 1984: 39–55).

Kui Speneri 1670. aastal alustatud collegium pietatis’tes loeti algusaegadel pühen-
dumuskirjandust, siis 1674. aasta lõpus mindi üle piibli lugemisele, mida pidas sil-

mas ka „Pia desideria” üleskutse „jumalasõna rikkalikumalt inimeste juurde tuua”.

Pietismi peavoolus tehti see teoks, levitades massiliselt piiblit koos uutest eeldustest

lähtuvate pietistlike juhistega selle iseseisvaks lugemiseks. Lutheri piiblitõlke korri-

geerimise vajadus oli XVII sajandi lõpus tugevaltpäevakorda tõusmas ja XVIII sajan-
dil tehti pietismi radikaalsetel äärealadel huvitavaid tõlkeeksperimente (äärmusliku
sõnasõnalisuse poole), ent Spener leidis, et õndsuseks vajalikes asjades on Lutheri

tõlge täielikult piisav (nendel teemadel lähemalt: Sheehan 2005: 54–92; Reinitzer

1983). Speneri ülimõjuka õpilase, Halle pietismi rajaja August Hermann Francke

asutustesl anti XVIII sajandi jooksul välja üle miljoni UT ja kaks miljonit täispiiblit,
mis tõlke poolest olid peaaegu kõik Lutheri piibli revideerimata väljaanded. Francke

nõudmisel pidi 1710. aastal Halles rajatud Cansteini trükikojas trükitavatele piib-
litele lisatama ka kolm Lutheri eessõna – mõlemale testamendile ja Rooma kirjale,
ent seda nõuet järgitivaid esimeste väljaannete puhul. Pietistlik arusaam pühakirjast
ja selle rollist (tõelise) kristlase elus andis piiblieessõnadele teistsugused ülesanded.

Õige arusaamine raamatu kristlikust sisust (keskne Lutherile ja ortodoksiale) ei

olnud pietistide jaoks enam piisav või – kuna õpetuslikud vaidlused pühakirja tõl-

gendamiseüle olid toitnudkonfessioonidevahelistvastandumist ja vaenu – isegi olu-
line. Pühakirja lugemine pidi praktilises mõttes töötama, st juhatama inimese läbi

Jumala poolt ettenähtud päästekorra astmete: oma patususe ära tundmine ja sellest

kohkumine, oma patususe sügavkahetsemine, Jumalaarmu igatsemine ja anumine,

ning lõpuks õigeksmõistu (subjektiivne, afektiivne, empiiriline) kogemine, millest

peab vältimatult alguse saama järkjärguline pühakssaamine (sks Heiligung) ehk elu-

viisi täielik muutus ilmalikust kristlikuks. Oma piiblieessõnades ja lugemisjuhistes
kuulutasid pietistid pühakirja lugemise mingil muul viisil ja eesmärgil mitte üksnes

kasutuks, vaid otsekahjulikuks. Seejuures oli UT eelisseisundis ja selle lugemine sel-
gelt tähtsam kui VT lugemine, kuigi põhimõtteliselt rõhutasid pietistid kogu piibli
tähtsust (Spener 1694;vtka Wallmann 2010: 296).

1 Die Franckeschen Stiftungen zu Halle (varem: Glauchasche Anstalten) koosnevad mitme-
sugustestkultuuri-, teadus-, haridus- ja sotsiaalasutustest. Need asutas 1698. aastal teoloog ja
pedagoog August Hermann Francke. Francke pietistlikud koolid ja sotsiaalsed algatused (esi-
mesena rajati vaestekool) saavutasid rahvusvahelise tähtsuse ja tegutsevad ajaloolistes hoonetes

praeguseni.



FRIEDENTHAL

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 725

Esimene pietistlik piibel: Johann Fischeri eessõna ja
lugemisjuhised (Riia 1677)

Piibli iseseisev lugemine või pigem sellega töötamine muutus pietismis niisiis otse-

seks õndsusküsimuseks iga inimese jaoks. Õndsusküsimuseks muutus ka lugemis-
oskus ja seda nii otseses kui ka edasijõudnud tähenduses. Speneri 1673. aastal Liivi-

maale saabunud mõttekaaslane Johann Fischer, kellest sai Liivimaa superintendent
(1674–1700), alustas kohe – samal ajal kui Spener Frankfurdis pietistlikku uuendust

välja töötas ja katsetas – koolivõrgu ja piiblite väljaandmise korraldamisega neljas
kohalikus keeles. Kaks aastat pärast Speneri „Pia desideria” ilmumist andis Fischer

Riias välja kõige esimese pietistliku piibli, mis oli ühtlasi kõige esimene siinmail trü-

kitud saksa täispiibel (Biblia 1677). Tõlke poolest oli tegemist kanoonilise Lutheri

piibliga, pietistlikuks tegid selle piibli uuendusliikumisevaimus lisad. Kitsa formaadi

ja pisikese kirjaga reisipiibli lisade komplekt koosneb neljast tekstist – kahest ees-

sõnast, laulu-ja palveraamatust. Piibliraamatute järel asub „Püha doktor Lutheri

lauluraamatuke” 119 lauluga ning Johann Habermanni ülipopulaarne „Hommiku-

ja õhtupalved igaks nädalapäevaks” (esimene trükkWittenbergis 1567. aastal), mida

võib leidaka mõnede teisteXVII sajandi piiblite juurest (Schulz 1983,114;vtka Frie-

denthal, Friedenthal, 2024). Ka Johann Arndti (või talle omistatud) „Informatorium
biblicum” oli olnud lisatud mõnedele piiblitele XVII sajandi alguses, aga vahepealsel
ajal enam mitte (Quack 1975: 266, 231–240). Arndti tekst, algse nimetusega „Piibli

ja meie kristluse lühike sisu ja määratlus”, on kokkuvõte kristlikust õpetusest käsit-

lusenakristlikust elust, ning selles tegeletakse õndsakssaamise (sks Seligmachung) ja
pühakssaamise (Heiligung) teemadega. Selles tuuakse välja rida piiblikohti, mille üle

tuleks igapäevaselt mõtiskleda ja mida harjutada ehk tegudes järgida.
Nii Luther, Habermann kui ka Arndt on pietismi ja luterlikuortodoksia vagaduse

ühisvara – viimase kohta on kasutusel ka selline mõiste nagu ortodoksne arndtianism

(nt Kirn, Ritter 2019: 11). Pietistlikkuse seisukohast oli Fischeri piibli kõige olulise-

maks kaastekstiks tema enda kirjutatud 10 lehekülge pikk eessõna, mis oli vormis-

tatud pühendusena Liivimaa kindralkubernerile Krister Horn af Åminnele ja tema

abikaasale Annale. See algab sõnadega „Tõelise pühakssaamisevajalikkusest...” („Der
wahren Heiligung Nohtwendigkeit...”) ja selle võib jagada neljaks enam-vähemvõrd-

seks osaks, mis selgitavad nelja põhiväidet: 1) ilma pühakssaamiseta ei saa me Juma-
lat näha; 2) Jumal teostab selle pühakssaamise pühakirja kätketud sõna vahendusel;

3) piiblit tuleb lugeda nii, et see aitaks kaasa pühakssaamisele; 4) kui sel viisil enda

japühakirjaga tööd teha, hakkab pühakssaamise protsess toimuma ja inimene veen-

dub oma isikliku kogemuse põhjal, et piibel tõesti on Jumalasõna.

Fischeri eessõnas on seega olemas suur osa pietistlikust programmist. Piibli

olemuse jarolli osas on oluline, et erinevate heterodokssete suundade vastu rõhutab

Fischer piibli identsust Jumala sõnaga ning möödapääsmatut rolli Jumala lunastus-

plaanis. Inimene ei uuene ilma Jumala abita ja selles protsessis on igal kolmainsuse
isikul täita oma kindel roll, ent inimese enda sammudel on mingis mõttes siiski

otsustav tähtsus, kuivõrd protsessi käivitamiseks peab inimene ise Jumala poole
pöörduma jaabi paluma. Viimane väide on kooskõlas ka Arndti„Paradiisiaiakesega”,



FRIEDENTHAL

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025726

mille uustrüki andis Fischer Riias välja piibliga samal aastal. Arndt rõhutas seal, et

palveta ei anta meile midagi – Jumal tahab väga meile anda kristlikke voorusi, aga
neid tuleb enne paluda (Arndt 1612, eessõna, 84–84b). Veel kajastub Fischeri ees-
sõnas valgustuslik-pietistlik arusaam sellest, et inimest peab millegi – isegi püha-
kirja – tõesuses (lõplikult) veenma mitte autoriteet, vaid isiklik kogemus (antud

juhul sellest, et pühakirja tõotused tõesti „töötavad”).
Üheks pietistlike piiblieessõnade eripäraks kujunes hõlmatav arv praktilisi juhi-

seid, milles püütakse kõige lihtsamal kombel kokku võtta, kuidas täpselt on (ainu)-
õige piiblit kasutada:kirjeldatakse muu hulgas vajalikke hoiakuid, mõtteid, (näidis) -
palvesõnu, lugemistempot, sobilikke reaktsioone, refleksioone. Juhiste komplektidel
on sageli erinevad rõhuasetused ja omad eripärad ning nad on eri määral lahti kir-
jutatud.

Esimene piibel, millele on juurde pandud sellised juhised, ongi Fischeri piibel
(Biblia 1677, eessõna). Juhiseid on seitse: kolm lugemiseks valmistumiseks (teadvus-
tada, et pühakiri on Jumala sõna, millestsõltub hingeõndsus; tunda südames, et loe-
takse justkui Jumala suust selle kohta, kes ta on ja kuidas teda teenida tuleb; paluda
Püha Vaimu abi loetu mõistmiseks), kolm lugemiseks (tähelepanelikult ja järele
mõeldes lugeda, Püha Vaimu eesmärgi kohta küsida, oma eluks õpetust otsida).
Pärast lugemist tuleb paluda, et Jumal loetu südamesse kirjutaks, nii et seda oleks

meeles elus kasutada. Ennast petab see, kes on küll lugenud ja mõistnud, milline ta

on ja milliseks muutuma peab, aga selle sealsamas unustab.

Käesoleva artikli eesmärkide raames ei ole oluline, mil määral ja kas Fischer esi-
tas oma eessõnas ja lugemisjuhistes üksnes Speneri väljendatud mõtteid (nagu on

väitnud Quack 1975: 265–266), nt eessõnades katekismustele (nende kohta vt Brecht

2004: 103). Fischeri tegevus Liivimaal ja tema mõtete ja tegude suhe Speneriga on

üks teemasid, mis alles ootab uurimist ja selgitamist. Teine küsimus on varase-
mate eeskujude otsimine pietistlikele lugemisjuhistele, mis ühes viimastest kiriku-
loo standardteostest on (üksnes Francke juhistest kõneledes) tagasi viidud Lutheri

nõu annetele õigeks teoloogiastuudiumiks: oratio, meditatio, tentatio (’palve, medi-
tatsioon, proovilepanek’, Kirn, Ritter 2019: 34). Liivimaa materjalide põhjal võib

öelda, et kuigi selliseid lugemisjuhiseid ortodoksia ajastu piiblieessõnadest ei leia,

pärinevad need ometigi ortodokssest traditsioonist, kust võib leida samasugused
reeglid jumalasõnaga kohtumise, selle vastuvõtmise ja ellurakendamisekohta, aga -
rõhutatult – mitte pühakirja iseseisva lugemise, vaid jutluse, st suuliselt kuulutatava

jumalasõnakuulamise juures. Nimetatud allikaks on Tallinna Oleviste kiriku jutlus-
taja Ludwig Dunte (1632) traktaat jutlustamisest.

Esimesed eesti- ja lätikeelsed piiblid ilma pietistlike
kaaskirjadeta (Riia ja Tallinn 1685–1730)

Peagi jõudsid trükki esimesed läti- jalõunaeestikeelsed piibliraamatud. Nende välja-
andmise korraldas Johann Fischer ja ka suur osa tõlkijatest oli rohkem või vähem

varapietismist mõjutatud, ent väljaannetes see otseselt ei väljendu, pietistlikke



FRIEDENTHAL

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 727

kaaskirju neis pole. Põhjuseks võib oletada seda, et piibli tõlkimine ja väljaandmine
kolmes kohalikus keeles kulges eri ressursside nappuse tõttu äärmiselt vaevaliselt,
luterlik ortodoksia oli Rootsi impeeriumis kehtestatud riigiusuna ning Fischeri ja
pietismi positsioon polnud selleks piisavalt tugev.

Vastavalt 1685. ja 1686. aastal välja antud läti- ja lõunaeestikeelse UT juures on

üks ja seesama eessõna, mis on teadaolevalt Fischerikirjutatud (Põldvee 2024: 171),

ja mõlemasse sihtkeelde tõlgitud pöördumine lätlastele adresseeritud pealkirjaga
„Mihlais Latweeti” ja eestlastele „Armas Mamees”. Vaid paar lehekülge pikk tekst

on täiesti ortodoksne: see selgitab UT olemust (tõotuste täitumine Jeesuses Kristu-
ses), päritolu (raamatu onkirja pannud mitte inimesed ega inglid, vaid see on Püha

Vaimu kaudu antud Jumala Sõna) ja sisu (millest see koosneb). Mingeid lugemis-
juhiseid maamehele ei anta, juttu pole ei pühakssaamisest ega ka loetu ellurakenda-
misest. Mõlema testamendi andis Riia trükkal Samuel Lorenz Fröhlich suures tiraa-

žis minimaalsete kohendustega ning koos sama vana eessõnaga uuesti välja 1727.

(lõunaeesti) ja 1730. aastal (läti).
Läti keeles sai Johann Ernst Glücki tõlkes juba aastatel 1689–1694 jaokaupa 1500

eksemplaris ära trükkida ka kogukas formaadis täispiibli (Ta Swehta Grahmata

1689). Peale sama eessõna Uue Testamendi ees alustab seda Fischeri saksakeelne

pühendustekst kuningas Karl XI-le, mis rõhutab omakeelse piibli tähtsust ning läti

rahva taibukust ja võimekust selle lugemisel, ülistab mitmel eri moelkuningat piibli-
tõlke kulude katmise eest, ennetab laitjaid ning tsiteerib oma väidete kinnituseks

läbivalt pühakirja ja korduvalt Lutherit. Mingit lugemisjuhist ega muud eessõna,

pöördumist, järelsõna ega isegi registreid läti täispiiblil ei ole, VT esimese osa ees

puudub ka sisukord.

Rootsi riikjõudissajandivahetusekspietismi keelustamiseni ning Fischer ja tema

mõttekaaslased sattusid üha tugevama surve alla. Fischer lahkus Liivimaalt (1699),
ent pärast laastava Põhjasõja lõppu (1710) pietistlik projekt jätkus, kui piibli ja kirja-
oskuse igaüheni viimise teatepulga (koos tühjaks jäänud pastorikohtadega) võtsid

Eesti- ja Liivimaal suure innuga üle mehed, kes olid pietistlikud vaated ja oskused

omandanud pietismi kõrgajal kas otseselt August Hermann Francke käe all Halles

või siis mõnes teises saksa ülikoolis. Et eesti- ja lätikeelsed pietistlikud kaastekstid

kirjutatakse alles XVIII sajandi teisel jakolmandal kümnendil, on järgnevalt heide-
tud pilk enne neid Saksamaal ilmunud mõjukatele piiblieessõnadele, mis on olulised

ka Eesti- ja Liivimaa jaoks.

Mõjukad pietistlikud lugemisjuhised

Nii Speneri kui ka tema õpilase Francke esimesed piiblieessõnad koos lugemis-
reeglitega ilmusid 17 aastat Fischeri omast hiljem, mõlemad 1694. aastal. Mõlemad

olid Fischeriga samas traditsioonis nii reeglite arvu (seitse) kui ka ülesehituse osas:

mida teha jamõelda enne lugemist, mida lugemise ajal, mida pärast seda.

Speneri 1694. aasta ülimalt mahuka (tihedas kirjas 30 lk) piiblieessõna (Spener
1694) kohta on öeldud, et see läheb Fischeri omaga võrreldes tunduvalt kaugemale



FRIEDENTHAL

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025728

ortodokssest traditsioonist (Quack 1975: 269, 243, 241–263). Spener selgitab ka eri-
liste lugemisreeglite vajalikkust, viidates Lutheri eristusele pühakirja välisest ja sise-
misest selgusest: esimene käib teema kohta, teist aga saab (loomuldasa pimedusega
löödud) inimene oma südame sügavuses taibata ja mõista vaid juhul, kui Jumala
vaim tal seda teha laseb. Spener kinnitab, et niisiis on vähe sellest, kui me pühakirja
lugedes „üksnes paljaste sõnade tähendust” mõistame, kui õigupoolest on tarvis tai-
bata „kirjasõna tõde”, mis on võimalik üksnes „kõrgemas valguses”, mille allikaks on

Püha Vaim. Erinevalt suurest osast ortodokssest leerist andis see argument Spenerile
usu, et ilmikud saavad pühakirja mõista – see toetus usule Püha Vaimu tegevusse,
kes vajaliku mõistmise lihtsale inimesele võimalikuks teeb. Pietismile iseloomulikult

saab ja peab inimene Vaimu selle juures teadlikult ja metoodiliselt abistama, olema

ise aktiivne ja seisma hea selle eest, et tema pühakirja lugemine vilja kannaks, st

teda täielikult muudaks. Selleks ka juhised, mis Speneril on esitatud väga pikkade
ja põhjalike käsitlustena. Ortodoksiaga võrreldes uueks ja radikaalseks peetakse
nende juures 2. ja 3. reeglit, mille kohaselt tohib pühakirja lugemisele asuda üks-
nes kahetseva südamega Jumala Sõna igatsedes ning kindla kavatsusega teha oma

elus teoks kõik see, mis pühakirja lugedes Jumala tahtena ära tuntakse (Quack 1975:

255). Speneri reeglite hulkakuulus aga ka abi otsimine kogenumate kristlaste käest,

piiblikommentaaridest (sh eelmainitud Kuurvürstipiiblist) ja jutlustest, mida võiks

pidada lausa ortodoksseks lähenemiseks.

Francke samal 1694. aastal ilmunud lugemisreeglid olid aga need, missaavutasid

üldise tuntuse ja mida kasutati ka mujal kui Halles välja antud piiblite juures.Francke

„Lihtne õpetus, kuidas pühakirja lugeda tõeliseks pühendumuseks [Erbauung] /

neile, kes ihkavad kogu oma kristlikkustkallile jumalasõna alusele rajada” (Francke

1694) annab igas reeglis lühikese selgituse ja rea näiteid, kuidas selgitatut konkreet-
setel juhtudel läbi viia. Francke juhised eeldavad, et piiblit saab mõista vaid uuesti-
sündinud ja vaimulikult õnnistatud (geistbegabt) inimene ning ta juhendab seega
üksnes „valguse laste” kasvamist (Brecht 2004: 105). Kõigepealt peab lugeja hoolega
kindlaks tegema, ega tal piibli lugemiseks parajasti sel hetkel südames mõnd salajast
valepõhjust või mingit väärat eesmärki pole, sest ainus õige põhjus ja eesmärk on

saada usklikuks ja pühendunud kristlaseks selle sõna tõelises jõus ehk loetu järgika

elada püüdes. Üle poole kogu tekstist moodustavad 4. ja 5. reegel, kus selgitatakse,
kuidas lugemist saata valjude palvete ja ohkamiste, tänu ja ülistusega ning kuidas

teha seda käsikäes sisevaatlusega (Betrachtung). Viimane on kõige mahukam. Siin

tsiteerib Francke kõigepealt Lutherit (evangeelium on nii selge, et see ei vaja palju
tõlgendamist, vaid mediteerimist, süvenemist, sügavale südamesse võtmist), siis aga

järjepidevalt Clairvaux Bernard’i (keda peetakse pigem luterliku ortodoksia jaoks
oluliseks teoloogiks; vt Wallmann 2010: 102), suunates lugejat müstilise traditsiooni

vaimus palvega vaheldumisi teksti üle mediteerima ja sel viisil samm-sammult üha

kõrgemale vaimsele tasemele tõusma. Seitsmes reegel on Franckele eripärane: see

kuulutab piibli mõistmisel eriti tugevaks abivahendiks Jumala poolt just selleks

saadetud proovilepanekud (Anfechtung), kinnitades kõige lõpuks (võib-olla tõesti

Lutherile toetudes), et „palve, sisevaatlus ja proovilepanek on need kolm asja, mis

teevad õige usuteadusliku haridusega mehe”.



FRIEDENTHAL

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 729

Teistsuguse ülesehitusega reeglistik kuulus 1704. aastal Stuttgartis ilmunud nn

Hedingeri UT (Hedinger 1704) juurde, mida peetakse pietistlike piiblite hulgaskõige
tähtsamaks (Quack 1975: 283). On iseloomulik, et kõige olulisem pietistlik piibli-
raamat on UT ja selle juures on ohtralt kaastekste ja lisasid: peale lugemisjuhiste
mitu eri pöördumist lugeja poole, Arndti „Informatorium Biblicum”, eraldi eessõna

iga raamatu ees selle autori ja kirjutamise asjaolude kohta, Lutheri eessõna Rooma

kirjale, kõige lõpus registrid ja evangeeliumide kronoloogia, tekstis endas kommen-
taaride ja oluliste kohtade paksenduste kõrval ka „kasutusjuhised” (Nutzanwendun-
gen) neiskohtades, „kuskoostaja Jumala hea käe all tegutsedes lugedes ja mediteeri-
des tugevamat südameliigutust tundis” (Hedinger 1704). „ Mõningad reeglid nende

jaoks, kes pühakirja ja eriti Jeesuse Kristuse Uut Testamenti kasuga ja vilja kandes

lugeda tahavad” onkokku surutud kahele leheküljele ning see koosneb üheksast sel-
gelt nummerdatud, lühidalt sõnastatud ja kirjakohtadega varustatud punktist, kus

loetakse üles hoiakud ja tegevused, mida kristlik lugeja pühakirjaga töötades peab
järgima. Sõnastuse juures torkab silma müstilisele traditsioonile omane kujundlik-
kus: Püha Vaimu palutakse, et see lugeja „meelt jasüdant valgustaks, avaks pühakirja
pitseri ning võtaks ära katte näolt ja südamelt”, ning pannakse südamele, et „seda
taevast toitu tuleks tulise, armastava, tänuliku ja pidevate õhkamistega pühitsetud
sisevaatlusega otsekui mäluda ja usuga kokku segada”. Pietismile iseloomulikult

manitsetakse hoiduma erilistest omatõlgendustest ja püsima üldkristliku õpetuse
raames. Üleüldise preesterluse teemal minnakse Spenerist samm edasi ning kristlasi

kohustatakse pühendumuslike vestlustega kasvatama lisaks endale ka teiste pühen-
dumust („Endlich, solle man auch andere erbauen”).

Vennastekoguduse rajaja krahv Nikolaus Ludwig von Zinzendorfi 1726/1727.

aastal Ebersdorfis välja antud täispiibli (Biblia 1727) eessõnad loetakse samuti

tähtsamate pietistlike eessõnade hulka (Quack 1975: 283). Selle algtekstide põhjal
korrigeeritud Lutheri piibli paljude kaastekstide seas on ka kolm Lutheri eessõna

(VT-le, UT-le ja Pauluse kirjale roomlastele) ja Arndti „Informatorium Biblicum”.

Kahes eessõnas pöördub Zinzendorf kõigepealt üleskutsuvalt mitteusklike (Liebe

Menschen) ja alles seejärel usklike (erleuchteten Christen) poole. Lugemisjuhised
on pealkirjastatud kõiki kaasavalt „Mõtteid pühakirja erinevate lugejate ees” ning
üks 13 „mõttest” on (12 alapunktiga) neile, keda ta nimetab „veel pöördumata, aga

õpihimulisteks pühakirjaõpilasteks”. Zinzendorfi 13 juhist on sõnastatud praktilisel
kogemusel põhinevate soovituslike nõuannetena, mida julgustab proovima. Vastu-
pidiselt Fischerile, Spenerile ja Franckele ja ilmselt just viimase vannutustele vastan-
dudes rõhutab Zinzendorf ühes neist: „Ei pea mõtlema, et pühakirja ei tohi enne

lugema hakata, kui seda tõesti Jumala sõnaks peetakse.” Ta julgustab avatud süda-
mega ise järele proovima, mida pühakirjas leida on. Juhistes pannakse lugejale süda-
mele, et raskete piiblikohtade tõlgendamisel ei tohiks oma arvamusest liiga kinni

hoida ega seda teistele peale suruda ja et kirikuloost tuleb õppida kõige nähtava

(kiriku) puudulikkust (vrd Arnold 1699).
Oma algust 1727. aastast lugev vennastekoguduse liikumine jõudis kiiresti ja

jõuliselt Eesti- jaLiivimaale, kus krahv Zinzendorfliikumise juhina tegi 1736. aas-
tal ringreisi, julgustas lätikeelse piibli kordustrüki väljaandmist ja aitas kokku saada



FRIEDENTHAL

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025730

vajaliku raha esimese eestikeelse täispiibli trükkimiseks. Hoolimata Zinzendorfi

mõjust ja menust Eesti- jaLiivimaal, tuleb kohe öelda, et nii julgeid juhiseideesti ja
läti talupoegadele ei anta.

Põhjaeestikeelne Uus Testament (Tallinn 1715): esimesed

maakeelsed pietistlikud lugemisjuhised koos saksakeelse

ortodoksse eessõnaga

Põhjaeestikeelse UT väljaandmise nimel oli kokku juba üle poole sajandi vaeva

nähtud ning 1680. aastatel taheti töö kindlasti lõpule viia. Säilinud on erinevate tõl-
gete käsikirju, ent trükist ilmus see alles 1715. aastal (UT 1715). Seda väljaannet
on Kristiina Ross nimetanud „ühenduslüliks 17. sajandi (rootsiaegse) ja 18. sajandi
(veneaegse pietistliku) eestikeelse kirjasõna vahel” (Ross 2004: 5). See on tabav ka

piiblieessõnade ja lisade osas, sest väljaandes on kaks ortodoksset ja üks pietistlik
kaastekst. Üks neist ortodokssetest eessõnadest on seejuures nüüd juba kolmas

tõlge pietist Fischeri pöördumisest maarahva poole aastal 1685. Praost Christian

Hoppiuse pikem saksakeelne tekst on selgelt adresseeritud pastoritele. Sisu poolest
võiks selle pealkirjastada kui „Uue Testamendi jõudmine Eesti maarahva keelde

Jumala äraütlemata suure ja meile täiesti teenimatult antud armu läbi” ning siin pole
midagi õigeksmõistetud inimese järkjärgulise uuenemise vajadusest ega pühakirja
õigel viisil tarvitamise kesksest rollist selles protsessis. Pietistlike lugemisreeglite ase-
mel, mille varal peab lugeja end metoodiliselt jumalasõna toimele avatuks tegema
ja võtma enda peale tingimusteta kohustuse omandatud teadmised ellu rakendada,
lõpetab Hoppius eessõna üleskutsega lugeda (ette) pühakirja ja mitte takistada selle

mõjujõudu, jättes (vaimulike, isandate ja pereisade-emade) meetodi valiku igaühe
enda otsustada.

Aastal 2004 välja antud faksiimiletrükises on Hoppiuse tekst tõlkeloo pärast
isegi eesti keelde tõlgitud, ent tähelepanuta on jäänud UT ette paigutatud kahe-
leheküljeline tekst „Mönnigad Öppetussed nende ees / ke pühha Kirja ja issiärranis

meie Issanda JEsusse Kristusse Ue Sädusse-Ramato öige Kassoga ja omma Hinge
Önnistusseks tahtwad luggeda”. Välja on toodud, et XVIII sajandi teise kümnendi

lõpuks oli Tallinna kogunenud tegusate pietistlike pastorite ring, kes hakkas tege-
lema põhjaeestikeelse UT tõlke revideerimisega ja uustrüki korraldamisega (Ross
2004: 6). Teksti „Mönnigad Öppetussed” olemasolu 1715. aasta UT juures osutabaga

sellele, et pietismil õnnestus endast märk maha panna juba esmatrükis, sest tegemist
on eespool tutvustatud Hedingeri UT (1704) üheksa lugemisjuhise pisut kohenda-
tud tõlkega. Tema-vormi asemel on sina-vorm ning reegleid on kohati lühendatud

ja lihtsustatud:välja on jäetudmetafoornekõne jamüstika poole kalduvad väljendu-
sed, nagu „nälg salajase taevamanna järele”, ning kirjakohad. Pisut neutraalsemaks

toimetatud juhised on küll pietistlikud, aga mitte liiga silmatorkavalt ega rõhukalt.

Vähemalt osadele 1715. aasta UT köidetele (sh 2004. aasta faksiimiletrüki aluseks

olnud eksemplarile) on lisatud veel üks pietistlikuna tõlgendatav tõlketekst, millest

lähemalt allpool.



FRIEDENTHAL

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 731

Järgmisena tulevad käsitlemisele pietistliku perioodi viimased kolm piibli-
raamatut Eesti- ja Liivimaal. Üsna täpselt ajaloolise pietismi valitsusaja lõpuks suu-
deti rasketest majanduslikest oludest hoolimata kõik sel ajal vajalikuks peetavad
piiblitõlked välja anda. VT tõlkimist lõunaeesti keelde enam ei toetatud. (Ross 2005:

139) Pietistliku piibliprojekti uhke lõppakordi moodustavad 1729. aastal ilmunud

põhjaeesti UT teine trükk (UT 1729), 1739. aastal ilmunud põhjaeesti täispiibel
(Piibli Ramat 1739) ja läti täispiibli 2. trükk (Biblia 1739). Uhke on see asjaolu tõttu,

etkirjakeelealaste uuendustekõrval on need kolm väljaannet erineval määral varus-
tatud ka pietistlike lisadega. Pietistlike pingutuste kroonijuveeliks võib sellest vaate-
punktist pidada neist kõige esimesena ilmunud põhjaeestikeelset UT-d.

Põhjaeestikeelse Uue Testamendi teine trükk (Tallinn 1729):
kõige pietistlikum piibel kogu piirkonna ajaloos

Eestimaal tõlketegevust edendavadpastorid olid 1721. aastal pannud alguse konsis-
tooriumi kirjastuskassale, mille ülesanne oli kanda hoolt eestikeelse vaimuliku kir-
janduse väljaandmise eest. 1723. aastal oli põhjaeestikeelse UT uustrüki jaoks moo-
dustatud revisjonikomisjon, mis oli küll kokku pandud nii pietistidest kui ka orto-
doksidest, kuid töö tegid lõpuks ikkagi kolm kohalikku päritolu pietistlikku vaimu-
likku, kes tegelesid samal ajal ka eesti kirjakeele ja talurahva hariduse edendamisega
(Ross 2004: 5). Need olid Wittenbergi haridusega Tallinna Pühavaimu koguduse
pastor Eberhard Gutsleff vanem (1654–1724), tema poeg, Kieli ülikooli haridusega
Kullamaa pastor Heinrich Gutsleff (1680–1747) ning ettevõtmise juhina tuntud,
Kielis hariduse omandanud Jüri koguduse pastor Anton Thor Helle (1683–1748).
Tulemuseks oli Eesti- ja Liivimaa kõige rõhukamalt ja rikkalikumalt pietistlik UT.

Eesti- jaLiivimaa oli sel ajal puruvaene sõjastlaastatud maa ning väljaande sihtrühm

mis tahes sakslastega võrreldes tunduvalt keerulisemas sotsiaalses olukorras, ent

kõike seda arvestades võiks 1729. aasta põhjaeestikeelset UT-d lisade rikkalikkuse

poolest võrrelda 1704. aasta Hedingeri UT-ga, mida on ilmselt ka ühe eeskujuna
kasutatud. Et aga tõlke poolest jäi UT osa 1739. aastal valminud esimeses eesti-
keelses täispiiblis (Piibli Ramat 1739) samaks, siis on ühtlasi tegemist väljaandega,
millest on seni täielikult mööda vaadatud. Ometi on just selle väljaandega nähtud

eriti suurt vaeva, et pärisorist talupoega iseseisvale piiblilugemisele innustada. Suurt

tähelepanu on pööratud nii lugemist hõlbustavale kaunile kujundusele kui ka lisa-
dele, mille seast tõstetakse tiitellehel esile ristviiteid ja konsistooriumi manitsust

kahes keeles. Juba sisukorda koostades on mõeldud algajale lugejale, kellele selgita-
takse sisukorrapõhimõtet, selles on antud nii raamatute täisnimed kui ka lühendid

ja lisaks leheküljenumbrid koos selgitusega, mida need numbridnäitavad. Samal ajal
ei ole piiblitekst kommentaaridega koormatud, alternatiivseid tõlkevariante on vaid

vähesel määral, paksendatud kirjaga on esile toodud tähtsamaid kirjakohti, nagu oli

tehtud ka Hedingeri UT-s.
Kogu väljaanne kannab tugevat Jeesus-vagaduse pitserit, mis on pietismis küll

väga levinud, ent vältimatult keskne vennastekoguduses. Vaselõikes frontispiss,



FRIEDENTHAL

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025732

millega „Meie Issanda Jesusse Kristusse uus Testament” algab, kujutab paljajalu
mööda teed lähenevat Jeesust, tema kohal seisab kiri „Minna ollen se ma-ilma Wal-

gus. Joan. VIII,1” ja tema all kutse „Tulge Minno jure [---] Matt XI, 28–29”. Kohe

esimeses eessõnas pöördub lugeja ehk Eestimaa rahva poole Jeesus ise:2

Minna se Issand / Jesus Kristus / tössine Jummala ja Innimesse / Poeg / ja keikide

innimeste Lunnastaja / tullen nüüd omma Sannaga / Teid / Eesti-maa Rahvast / wal-
gustama ja teie silmad lahti teggema / et teie moistaksite pöörda / pimmedussest
walguse pole [---] (UT 1729: 3)

Kaunilt kujundatud kaheksa lehekülge pikas pöördumises loetleb Jeesus 51 piib-
lis leiduvat nimetust (koos viidetega) selle kohta, kes ta inimesele on, kutsub tun-
givalt pöörduma ära patust (mis on: armastuse puudumine, südame koormamine

liiase söömise, joomise ja peatoiduse pärast muretsemisega) ning leidma temas rahu

ja hingamist. Kui otsida selle UT juurest Zinzendorfi (piiblieessõnade) mõju, siis

võib seda ehk näha eessõnade ülekaalukalt kutsuv-julgustavas toonis ning pöör-
dumistes erinevate lugejarühmade poole. Ka Jeesus tutvustab end kõigepealt kogu
maarahvale, pöördub siis eraldi kurjategijate ja patuste („Teid ollen Minna tulnud

pattustpöörmisse pole kutsma”, UT 1729: 5), siis kõigi poole, kes „waevatud ja koor-
matud”, ning seejärel nende poole, kes „usklikkud ja Waggad siin meie Eesti-maal”
(UT 1729: 7), lõpetades taas üleskutsega kogu rahvale:

Nüüd / Eesti-maa-Rahvas! / touse ülles sa walgeks / sest / Minna so walgus tullen /

ja tousen kui Issanda au sinno ülle. / Sepärrast / Palluge / siis peate teie Mind sama; /

Otsige, siis peate teie Mind leidma; / Kopputage / siis peab keik se taewa riik / teile

lahti tehtama. / Kellel körvad onkuulda / see kuulgo / mis / Eesti-ma-RahvaKoggo-
dustele / kulutab / nende / JESUS. (UT 1729: 10)

Teisena saab sõna konsistoorium, kes pöördub armsa maarahva poole väga
pika eestikeelse tekstiga (UT 1729: 11–34), mille koostamisel võib olla kasutatud

ka Fischeri pöördumist maarahva poole (1685) ja Hoppiuse saksakeelset eessõna

(1715). Selles on lihtsustatud ülevaade maailma õndsusajaloost; põhjustest, miks

pole piibel seni veel eesti rahvani jõudnud, tõlkimise pikast takistusterohkest prot-
sessist ning viimaks UT sisust ja tähtsusest. Pietismile osutab selles tekstis näiteks

see, kuidas puhast õpetustkirjeldades räägitakse pühakssaamisest („kuida need inni-
messed selle kalli Jesusse lunnastamisse läbbi peawad öigeks, pühhaks ning önsaks

sama”, UT 1729: 16), või subjektiivse kinnituse hädavajalikkusestõigeks usuks: „Siis
olli paks pimmedus ma peäl risti-innimeste süddame sees, et nemmad ei sanud egga

jutluste sees kuulda egga ramatutte sees luggeda sedda öiget usko Jesusse sisse, ehk

kuidainnimenne omma iggawesse hinge önnistusse pärrast peab kinnitust ommas

süddames sama” (UT 1729: 16).

2 Minu teada ei ole kuigi palju neid varauusaegseid ja varasemaid tekste, kus on Jeesus ise piibli-
väliseskontekstis kõnelema pandud.



FRIEDENTHAL

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 733

Kolmanda kaastekstina järgnevad lugemisjuhised juba tuttavapealkirjaga „Mön-
ningad Öppetussed...”. Hedingeri UT juhiste eeskuju on endiselt äratuntav, aga neid

on nüüd palju rohkem töödeldud: juhiseid on kümme, neid on nii lühendatud ja
lihtsustatud kui ka täiendatud ja ümber tõstetud. Nagu 1715. aasta väljaandes, kasu-
tatakse ka siin sina-vormi, Hedingeri metafoorne kõne on endiselt välja toimetatud,
entkeel on nüüd lausa koduselt lihtne ja toon peaaegu intiimne.

Edasi tuleb neljanda kaastekstina saksakeelne eessõna (sakslasest) kristlikule

lugejale selleltsamalt Eestimaa keiserlikult provintsiaalkonsistooriumilt (UT 1729:

35–46). UT esmatrükk tunnistatakse üheks meie aja suurematest Jumalaheategudest,
aga uustrükk on ehk „veel õilsam Jumala and meie vaesele talurahvale”, kuivõrd see

on hinna poolest kättesaadavam 3 ja tekst on algteksti järgi revideeritud. Tõlke revi-
deerimise kohta väljendatakse siin pietistliku piiblitõlke põhimõttelist prioriteeti
tõlkida (pietistliku arusaama kohaselt Püha Vaimu dikteeritud) heebrea- jakreeka-
keelset algteksti võimalikult sõnasõnaliselt: „Jumala armu läbi on püütud Pühale

Vaimule tema keeles nii täpselt kui vähegi võimalik justkui jalajälgedesse astuda

ja seejuures teksti võimalust mööda ikkagi puhtal kõneviisil sundimatult voolata

lasta.”

Suuremas osas koosneb saksakeelne tekst siiski manitsustest ja üleskutsetestselle

maa ja „vaeste eestlaste” isandatele. Märksõnad, mis paksus kirjas kogu teksti läbi-
vad, on „selle ajastu märgid” (Mt 5:3–6) ja „vaestele kuulutatakse evangeeliumi” (Mt

11:5).Lugejaid kutsutakse üles neid märke Eesti maarahva juuresnägema jamõistma,

millega nemad saavad Jumala tööle kaasa aidata (st peavad aitama). Konkreetsed

tegutsemisjuhised moodustavad poole kogu tekstist: kristlikust valitsusviisist alus-
tades liiguvad juhised talupoegade lugemisoskuseedendamise asjus samm-sammult
kuuenda punktini, kus lehekülgede kaupa ja pikalt Lutherit tsiteerides käsitletakse

koolide rajamise vajalikkust, ähvardades ülemaid selle kohustuse täitmata jätmise
eest (paksus kirjas) saatana ja viimsepäevakohtuga (UT 1729: 42–43). Viimasena

manitsetakse samal viisil – meelitades, julgustades ja hoiatades – ka kohalikku vai-
mulikkonda.

Viies lisatekst on eesti keelde tõlgitud Lutheri eessõna Rooma kirjale, mis XVIII

sajandi kontekstis viitab samuti pietismile (Quack 1975: 13). Sellest tähtsast tekstist

on eesti keelde tõlgitud ainult esimene pool, kus Luther selgitab, kuidas kasutab Pau-
lus seaduse, patu, armu, usu, õiguse, liha ja vaimu mõisteid, tõlkimata on jäetud teine

pool, kus Luther kogu Rooma kirja peatükkhaaval läbi käib. Et selle tõlke olemas-
olust ei olnud ilmselt teadlikud Lutheri esimeste eestikeelsete tekstide väljaande
koostajad (Luther 2012), võiks näidata seda, mil määral on 1729. aasta UT unustusse

jäänud, ent selle teksti võib leida ka vähemalt osast 1715. aasta UT köidetest, nagu
on märganud Jürgen Beyer (2014: 41) selle väljaande eri köiteid uurides. Mõlemas

UT trükis asub tekst omal kohal Rooma kirja ees, aga 1715. aasta UT puhul on Beyer
selle kategoriseerinud eraldi trükiseks, sest Lutheri eessõna on teisel paberil, teise

trükitüübiga ja lahus ülejäänud raamatu paginatsioonist.

3 Väljaannet trükiti 10 000 eksemplari ja seda levitati võimalikult madala hinnaga ja osaliselt

tasuta.



FRIEDENTHAL

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025734

Eestikeelne täispiibel (Tallinn 1739): jätk ja täiendus Uuele
Testamendile

Helle juhtimisel töötas sama seltskond edasi VT tõlke ja (põhja)eestikeelse täispiibli
esmakordse väljaandmise nimel, mille juures saadi abi nii Hallest kui ka Zinzendor-

filt. 1739. aastal Tallinnas ilmunud esinduslik piltidega piibel (Piibli Ramat 1739)
kuulutab pealkirjas, et on „keik se Jummala Sanna, mis Pühhad Jummala Mehhed /

kes pühha Waimo läbbi juhhatud / Wanna Seädusse Ramatusse Ebrea Kele ja Ue

Seädusse Ramatusse Kreka Keleessite on ülleskirjotanud / nüüd agga hopis / Jum-
mala armo läbbi, meie Eesti-Ma Kele / Essimest korda üllespandud, ja mitme sündsa

salmiga ärraselletud. Essimesses otsas on Üks öppetus ja maenitsus nende heaks,
kes Jummala sanna omma hinge kassuks püüdwad luggeda”. Vaselõikes frontispiss
kujutab eestikeelse pühakirja pealkirja ümber seatud piibli võtmesündmusi kristo-

tsentrilisest perspektiivist, ning see kõik saab kahel leheküljel eraldi lahti seletatud.

Kaastekst kinnitab pühakirja inspireeritust ning seletab küllalt keeruliselt ja detail-

selt pildil kujutatud tegelasi, kirjakohti ning nende tähendust: Jumala tall, Mooses ja
Aaron, Taavet ja teised prohvetid, Jeesus jüngritega, „[e]t sanna kuuldes keik Sind

tundwad töeste” (selgitus: me peame mitte üksnes jumalasõna kuulama, vaid ka

Jeesust tundmaõppima; seda teed juhatav õpetaja peab ise olema Jumalastõpetatud,
tundma ja nägema oma Õnnistegijat südames, ja siis vast mõistab tema teistele ka

seda asja kuulutada), ärapetetud Aadam ja Eeva, Jeesuse sünd, madu ridva otsas,

Jeesus ristil, Joona jakala, ülestõusnud Kristus.

Väljaande ainsast eessõnast oleks tiitellehe järgi oodanud juba tuttavat lugemis-
juhist, ent tihedaskirjaskaheksaleheküljeline teie-vormis tekst„ Armad Ma-Rahwas/

ja sõbrad!” ühendab endas ülevaate eesti rahva vaimulikust ajaloost (mis seni on

kulgenud täispiiblita) ning selgituse pühakirja olemusest, ülesandest ja absoluutsest

hädavajalikkusest igale inimesele jarahvale nii vaimse kui ka ihuliku olukorrapääst-
miseks ja parandamiseks koos üldiste põhimõtetega selle lugemiseks. Vaade nii eesti

rahva ajaloole kui ka pühakirja kasulikkusele on läbivalt ja ühemõtteliselt pietistlik:
terav kriitika varasema kiriku suhtes (ei suudetud eestlastele jumalasõna kuulutada,
sest et kuulutajad ise õieti Kristuse õpetust ei tundnud), südameusk(„agga se eest ei

kantud ennemuiste mitte suurt hoolt, et Jesusse lunnastamisse armo ja wägge süd-

dames öiete piddi tuntama”), patsifism, inimese enda ettevalmistav roll lunastuse

toimimisel, pühakirja (mitte ainultkatekismuse) lugemise kesksus ja kindel õige viis

selle kasutamiseks, uuestisündinud inimese elu täieliku uuenemise nõue, väheste

pääsemine ja pidev usuvõitlus, üldine preesterlus, juutide pöördumine ja paavst-
luse langemine enne viimset päeva (st tuhandeaastase rahuriigi ootus ehk kiliasm).
Täispiiblit esitatakse juba ilmunud UT jätkuna, selgitades kogu pühakirja prohvet-
luse võtmes: „ Agga nüüd ei pakkuta teie kätte mitte ükspäines need öppetussed, mis

tullewad asjad ette tähhendawad, waid ka need asjad, mis wannast on ettetähhenda-

tud [---]” (Piibli Ramat 1739: ):( 2)).
Ettevalmistus pühakirja õigeks lugemiseks („Agga katske hästi, et teie pühha

kirja nenda wottaksite luggeda, et se Jummala tahtmisse järrele teie hinge önnistus-

seks siggib”) on siin lühidalt (kolmel leheküljel) öeldud, viidates sellele, et varem on



FRIEDENTHAL

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 735

eesti keeles juba antud lühem juhatus katekismuses ja põhjalikum 1729. aasta UT

juures, ning „üks pissoke ramat peab ka pea teie kätte sama, kust teie woite õppida,
mikspärrast Jummal oma pühha sanna on käsknud kirjasse üllespana” (oletatavasti
mõeldud: Vierorth 1740, mille autor võis olla Helle). Nagu UT-s, algab juhatus ka

siin (uuesti) Jeesuse Kristuse kesksuse kuulutamisest, kinnitades pühakirja kohta:

„Keik ramatud on kui koor, ja Jesus Kristus on nende tuum. Temma paistab kirjas
otsekui koidotäht, ja tedda tunnukse wimaks öigussepäikesse ollewad.” Nummer-
damata kujul on selgitatud nelja üldist põhimõtet piibli lugemise eesmärgist, selle

tegevuse hädavajalikkusest – rõhutatult igaühele sõltumata seisusest ja päritolust –
ning tulemustest.

Lätikeelse täispiibli teine trükk (Königsberg 1739)

Samal 1739. aastal anti teist korda välja lätikeelne täispiibel (Biblia 1739). Seda oli

nüüd täiendatud nelja uue lisatekstiga, mis ei moodusta küll samasugust kontsep-
tuaalset tervikut kui kahe eestikeelse väljaande kokku kuus kaasteksti. Kolmele

saksakeelsele tekstile (kaks pühendust ja üks eessõna) on alla kirjutanud välja-
ande eestvedajana Jacob Benjamin Fischer, 1705. aastal Saksamaal surnud Johann
Fischeri poeg, kes oli hariduse omandanud Halles ning kes täitis Liivimaa ülem-
superintendendi ametikohta alates 1736. aastast. Ainsa lätikeelse (anonüümse) ees-
sõna autor on teadaolevalt (Paškevica 2023) ligikaudu 15 aastat Liivimaal vaimuli-
kuna tegutsenud Friedrich Bernhard Blaufuß, kes oli August Hermann Francke isik-
liku hoolealusena Halle asutustes üles kasvanud. Mõlemad riialased olid isiklikult

kohtunud ka 1736. aastal Riias viibinud krahv Zinzendorfiga ning Blaufuß on oma

eluloos rääkinud ülemsuperintendendi heatahtlikust hoiakust krahvi vastu ning
omaenda suurest sümpaatiast nii krahvi kui ka tema juhitava vennastekoguduse
liikumise suhtes (Paškevica 2023). Blaufuß, kes oli lätikeelse piibli väljaandmise ette-
valmistamise juurde kutsutud 1738. aastal ja oli Fischeriga Riias usalduslikes suhe-
tes, käis vennastega tihedalt läbi ja mingil perioodil tõenäoliselt ka kuulus nende

hulka.

J. B. Fischeri eessõnades leidub küll kokkulangevusi eelkirjeldatud tekstidega
(näiteks märksõna „selle ajastu märgid”), ent nende sisu ja toon on kaugel sellest

ülevast jatungivast pietistlikust kuulutustööst, millega eesti piiblite väljaandjad oma

sihtrühma(de) poole on pöördunud. Kahes pühendustekstis kroonitud peadele
manitsusi ega ähvardusi ei esitata. Vastupidi, kui Eestimaa isandateleosutati eestlaste

seas toimuvale ärkamislainele kui Jumala märgile, siis siin on Issanda armuaja mär-
giks keisrinna Anna rahutoov valitsus, mille ajal on eestlastele esimest korda antud

kogu piibel ja lätlastele selle uustrükk samaaegselt võiduga kristluse ürgvaenlase
Osmanite üle. Teine pühendustekst tänab Kuramaa hertsogit Ernst Johann von

Bironit osutatud abi eest ja avaldab lootust, et trükis leviks ka Kuramaa kirikutes ja
koolides. Eessõnas „armsale lugejale” saab muu hulgas esitatud läti piibli tõlkelugu,
ent J. B. Fischer teeb seda Hoppiusega (UT 1715) võrreldes pisut kummalises stiilis.

Esmatrüki juureskeskendub ta oma isa tegevusele talurahvahariduse edendamisel ja



FRIEDENTHAL

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025736

piiblitrüki korraldamisel (koos imeliselooga Alžeeriamereröövlitekätte langenud ja
siis jälle nende käest pääsenud paberilaadungist), mainimata tõlkijaid; toonast olu-
korda kirjeldades aga säilinud eksemplaride vähesusele ja koolide viletsale seisule.

Pärismaalaste suhtes jääb kõlama pisut pessimistlik noot. J. B. Fischer on tahtnud

„Jumala tahte elavaks tundmiseks” vähemalt piibli talurahvale kättesaadavamaks

teha, et julgustada neis, kel vähegi võimalik, „iha Jumala tahte uurimise ja harju-
tamise järele”, väljendudes kuidagi löödult: „Ehk annab ustav Jumal armu, et kui

tema Sõna rikkalikumalt nende keskel elaks, nad ka tahaksid saada enam ja enam

tunda armastust Jumala vastu ja igatsust oma hinge pääste järele.” Oma kavatsuse

esimese toetajana nimetab ta Zinzendorfi tolle Liivimaa-ringreisi ajal 1736. Edasi

annab Fischer faktitiheda ülevaate uustrüki korraldamisest nii rahalisest küljest (pii-
bel pidi tingimata välja antama 1) soodsa hinnaga, 2) piisaval hulgal) kui ka sisuliselt,
nimetades kõiki abilisi nimepidi ja loetledes seitse parandust, mis pühakirja uus-
trükijaoks tehtud. Viimaste hulgas nimetab taka lugemisjuhiseid: „on heaks arvatud

lisada talupoegade peadele vastavalt [nach dem Captu der Bauern] kõige lihtsamal

viisil koostatud sissejuhatus pühakirja pühendumuslikuks lugemiseks.”
Lubatud lihtsad juhised („Juhatus, kuidas pühakirja lugeda nii, et inimesele saab

osaks hingeõndsus ja igavene elu”) leiab Blaufußi lätikeelsest eessõnast. Alles siin

läheb läti piibel oma eestikeelsete kaaslastega ühele lainele: keel on vaimustusest lae-
tud, nii ortodoksiale kui nüüd jubaka valgustusteoloogiale vastanduvad pietistlikud
arusaamad on rõhukalt esil ning fookus on järjekindlalt Jeesuse Kristuse kuuluta-
misel: „Seepärast on Jumala suur halastus ka see, et ta on andnud meile oma kal-
lid sõnad Pühakirjas. Sest nendega ei anna ta meile mitte ainult Päästja tundmise,
vaid nende kaudu äratab taka meie südames usu temasse, sedasama pimedat südant

valgustades ja pöörates meie patuse meele Kristuse poole, kelle kaudu me tõelises

usus saame kõik hinge voorused ja igavese elu.” Mis saaks olla väärtuslikum Jumala
sõnast? Et ühed on laisad ja panevad jumalasõnapahaks, teised küll tunduvad seda

austavat ja kasutavat, aga ei tee seda nii nagu tarvis, „seepärast on vaja laisku jul-
gustada ja teadmatuid õpetada ja kõigile näidata, kuidas Jumala Sõna kasutada ja
lugeda, et see inimest teeniks tõesti hingekasuks ja igaveseks eluks”.

Blaufuß järgib oma õpetaja Francke „Lihtsa õpetuse” (1694) ülesehitust, arenda-
des kuus juhistkoos näidetega pikemalt välja (kaheksa tihedas kirjas lehekülge), ent

see pole kindlasti üksnes tõlge, vaid konkreetset sihtrühma arvestav isikupärane ja
ka muudest allikatest ammutav kompilatsioon. Hiljuti avaldatud Blaufußi eluloost

saab lugeda, kuidas ta just lätikeelse piibli välja andmise ajal püüab ühelt poolt olla

lojaalne vana Francke mälestusele ja teiselt poolt tunneb üha suuremat ühendust

(Hallega konflikti läinud) Zinzendorfi ja vennastekoguduse liikumisega (Paškevica
2023: 245). Ka Blaufußi lugemisjuhiseid saab mõista selles võtmes, sest seal, kus

Blaufuß läheb lahku Franckest, läheneb ta Zinzendorfile.

Kui Francke „Lihtne õpetus” pöördus pühendunute poole ja alustas hoiatusega
(mitte lugeda valel põhjusel), siis Blaufuß pühendab hakatuseks pea kaks lehekülge
läti talupoja hingestatud ja innustavale veenmisele, et too pühakirja julgelt kätte

võtaks jaseda jõudumööda, aga järjekindlalt lugema hakkaks ega kardaks, et ta seda

teha ei mõista – see on Jumala sõna ja see on mõeldud igale inimesele, nii targale



FRIEDENTHAL

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 737

kui ka rumalale. Järgneb küll tavapärane nimekiri ebasobivatest põhjustest ja ees-
märkidest piibli lugemiseks (ajaviiteks, teiste ees targutamiseks, ajalooliste teadmiste

saamiseks; viimase hoiatuse taustaks vt Sheehan 2005: 182–222), ent rõhutades

kahju asemel pigem seda, et kui ei loeta südamega ega otsita pühakirjast Jumalat ja
Jeesust Kristust, pole sellest hingele mingit kasu. Igavest elu igatsedes aga taipab ini-
mene peagi, et ta omast jõust pühakirja ei mõista ning peab pöörduma Püha Vaimu

poole. Palve osa on pikem nagu ka Franckel, ent kui Francke kõneleb siin üksnes

näidetega, siis Blaufuß kasutab lisaks põhjalikult võimalust õpetada lätlasele, kuidas

õigesti palvetada: oma sõnadega, lihtsalt ja südamest nagu laps isa poole pöördudes.
Ta toob (rõhutatult üksnes näitena) samasuguse palve lugemise alustuseks, nagu on

1729. aasta eestikeelses UT-s, ning lisab lõpuks Francke stiilis (aga mitte samu) näi-
teid sellest, kuidas Püha Vaim õpetab järjepidevat palvetajat ka pühakirja lugema
koos (lõpuks spontaanse, südame sunnil toimuva) palvega.

Lätis on seda eessõna tunnustatud kui esimest lätikeelset juhatust individuaal-
seks vaikseks lugemiseks ja isikliku suhte loomiseks loetavaga (Paškevica 2023: 61).
Selle poolest on Blaufuß kahtlemata väga lähedane Franckele, kelle reeglite juures on

samuti pearõhk palve ja sisevaatluse koostööl. Blaufußi juhiste kõige mahukam osa

on pühendatud sisevaatlusele ehk loetu üle mediteerimisele nagu ka Franckel, kes

kasutas pika traditsiooniga mõistetBetrachtung, mille vasteks on Blaufuß läti keeles

valinud apdomasana (’kontemplatsioon’, tänapäevases kirjaviisis apdomāšana). Kui

Francke tsiteeris otsesõnu Clairvaux Bernardi, siis Blaufuß läti talupoegadele allika-
viiteid ei anna, aga Francke omast pikemas selgituses paistab Blaufuß ka iseseisvalt

toetuvat bernardiliku Jeesus-vagaduse traditsioonile. Üsna ilmselt ei ole see juhus-
lik kokkulangevus, et Blaufuß andis samal aastal Riias välja lätikeelse tõlke (Luther

1739) noore Lutheri eksplitsiitselt Bernardile toetuvast ja väga laialt levinud trak-
taadist selle kohta, kuidas hingele kasu tooval viisil mediteerida Kristuse kannatuste

üle (Luther 1519). Lutheri traktaadis läbib sisevaatleja Kristuse kannatustee samm-
sammult, kõigepealt tundes enese ära patuse ja surmamõistetuna ning liikudes sealt

Jeesuse Kristuse (Lunastaja) kaudu edasi Jumala äratundmiseni armastava Isana (vt
sel teemal pikemalt Friedenthal 2023 a, 2023b). Blaufußi palvenäited ning seaduse ja
evangeeliumi vahekorra selgitamine paistavad järgivatLutheri traktaati ning Blaufuß

rõhutab sama järjekindlalt kogu piiblilugemise eesmärgina Kristuse tunnetamist ja
rõõmu tema sõnumist. Siin läheb Blaufuß Francke reeglitest lahku. Francke kuues

reegel oli küll samuti lõpetamine palvega, et Jumal kõik vajaliku südamesse kirju-
taks, aga Blaufuß laiendab seda viisil, mis läheb hoopis teises suunas kui Francke

seitsmes punkt Jumala poolt piibliõppe eesmärgil saadetud kannatuste jakatsumuste

erilisest armust. Selle asemel räägib Blaufuß hinge usaldusest ja armastusest Jeesuse

vastu, jumalasõna vägevusest julgustuseks ja lohutuseks raskustes, ning kuulutab

ilmselt juba vennaste vaimus taevast rõõmu ja rahu, mis saab Jumala sõnale järgne-
vale usklikule osaks juba selles maailmas.



FRIEDENTHAL

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025738

Lõpetuseks

1739. aastal, mil lisadega eesti- ja lätikeelsed täispiiblid välja anti, olid Halle pietismi
ja Zinzendorfi juhitava vennastekoguduse suhted juba konfliktsed, aga piirjooned
kahe liikumise vahel polnud kuigi selged ning vennaste mõju on neis tekstides

märgatav. 1740. aastate teises pooles nn sõelumisajaga tipnev terav vastandumine

pietismile, nagu ka vennastekoguduse suured äratuslained Eesti- jaLiivimaal ning
liikumisekeelamine Vene impeeriumis 1743. aastal, seisidveel ees. Halles jälgiti hool-

salt vagaduse püsimist luterliku ortodoksia väljatöötatud õpetuslikes raamides ning
usklikelt nõuti nii sisemise kui ka välise elu askeetlikku distsiplineerimist. Paljudel
sõelumisaja entusiastidel olid traumaatilised mälestused oma varasemast pietistli-
kust eluperioodist, mis oli täidetud piinavalt üksikasjaliku süümeuurimise japideva
patukahetsusega (Peucker 2015: 65). Zinzendorfi taotlused olid kiriklikus mõttes

pigem oikumeenilised ning üksikisiku osas oli rõhuasetus pideva patukahetsuse
asemel igapäevaselt kogetaval armul ja intiimsel lähedusel oma Lunastajaga. Kõike

muud varju jättes tõusis tähelepanu keskmesse Kristuse lunastustegu. 1740. aasta-

tel nimetati vennastekoguduses pietistideks – taas kord halvustavalt – neid, kes on

kinni surnud kirjatähes ning pole jõudnud tõelise usu ja vabastava armutunnetu-

seni. Pietistlik piibli tervikteksti järjepidev lugemine taandus vennastekoguduses
muude praktikate ees: kõige kõnekamaks materjaliks vennastekoguduse usuelus ja
selle uurimisel võib pidada hoopis nende lauluvara.

Uurimistööd on finantseerinud Eesti Teadusagentuur (PRGIIO6 „Lüürilise luule tegur
väikeste kirjanduste kujunemisel”). Artikkel on kohendatud versioon saksakeelsest

artiklist „In Estland und Livland herausgegebene pietistische Bibeln – Vorreden und

Leseanweisungen”, mis ilmus esmalt Läti Rahvusraamatukogu väljaandes: Piētisms

Baltijas vēsturē – pētnieciskas aktualitātes un detaļpētījumi (17.–20. gs.). Der Pietis-
musin der baltischen Geschichte – Neue Fragestellungen und Fallstudien (17.–20.
Jahrhundert). Pietism in the Baltic History – current issues and case studies (17th–20th
century). (Latvijas Nacionālā bibliotēka. Zinātniskie raksti. Proceedings of the National

Library of Latvia 13 (33).) Toim Beata Paškevica. Rīga: Latvijas Nacionālā bibliotēka,

2024, lk 28–64.

KIRJANDUS

Arndt, Johann 1612. Paradiß Gärtlein / Voller Christlicher Tugenden. Magdeburgk: Schmied.

Arnold, Gottfried 1699. Unparteyische Kirchen- und Ketzer-Historie. Leipzig–Frankfurt am

Main: Fritsch.

Beyer, Jürgen 2013. Mereröövlite panus Johann Fischeri kirjastustegevusse varauusaegses

jututraditsioonis. – Õpetatud Eesti Seltsi aastaraamat 2012. Annales Litterarum Societatis

Esthonicae. Peatoim Heiki Valk, toim Kadi Kass, Pille-Riin Larm, Marten Seppel, Tõnu

Tannberg. Tartu: Õpetatud Eesti Selts, lk 181−196.

Beyer, Jürgen 2014. Undeutsche Bibeln für Deutsche? Zur Benutzung der ersten lettischen,

dörptestnischen und revalestnischen Bibeldrucke (1685–1715). – The German Book in

Wolfenbüttel and abroad: Studies Presented to Ulrich Kopp in his Retirement. (Studies in



FRIEDENTHAL

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 739

Reading and Book Culture 1.) Toim William A. Kelly, J. Beyer. Tartu: University of Tartu

Press, lk 37–82.

Biblia 1677 = Biblia Das ist: Die gantze Heilige Schrifft / Altes und Neues Testaments. Riga:
Wilcken.

Biblia 1727 = Biblia, Die gantze Göttliche Heilige Schrifft Altes und Neues Testaments. Ebers-

dorff: Abraham Gottlieb Ludewig. http://digital.slub-dresden.de/ppn322216885
Biblia 1739 = Biblia, tas irr: Ta Swehta Grahmata. Ķensbergâ: driķķehts pee Jahņa Indriķa

Artunga.
Brecht, Martin 2004. Die Bedeutung der Bibel im deutschen Pietismus. – Glaubenswelt und

Lebenswelten. (Geschichte des Pietismus 4.) Toim Hartmut Lehmann. Göttingen: Van-

denhoeck & Ruprecht, lk 102–117.

Daija, Pauls 2021. The development of peasants’ reading habits in Courland and Livonia in

the 18th century. – Knygotyra, nr 76, lk 27–50.

https://doi.org/10.15388/Knyg0tyra.2021.76.74
Dunte, Ludwig 1632. Buccina Evangelii. Lübeck: J. Embs.

Francke, August Hermann 1694. Einfältiger Unterricht / Wie man die Heilige Schrifft / zu

seiner wahren Erbauung / lesen solle / Für diejenigen / welche begierig sind / ihr ganzes

Christenthum auff das theure Wort GOTTes zu gründen. Halle: Salfeld.

https://digital.francke-halle.de/mod3a/content/pageview/100376
Friedenthal, Tiina-Erika 2023 a. Poetry about the Passion of Christ in seventeenth century

Estonia, Livonia, and Courland. – Journal of Baltic Studies, kd 54, nr 4, lk 727–743.

Friedenthal, Tiina-Erika 2023b. Psalmi- ja passiooniluule: kaks vaimuliku luule žanri

varauusaegsel Eesti-, Liivi-ja Kuramaal. – Muutused, ümberkorraldused, uuendu-

sed. Varauusaja arengujooned Eesti-ja Liivimaal 1520−1800. (Acta Universitatis Tal-

linnensis. Humaniora.) Koost Marten Seppel, Madis Maasing. Tallinn: TLÜ Kirjastus,
lk 219–249.

Friedenthal, Tiina-Erika;Friedenthal, Meelis2024. „Palve hädalipp”. Palveraamatud Eesti- ja
Liivimaal ning David Kellneri palveraamat. – Acta Historica Tallinnensia, kd 30, nr 2,

lk 179–211. https://doi.org/10.3176/hi5t.2024.2.02

Hedinger, Johann Reinhard 1704. Das Neue Testament Unsers HErrn und Heylandes JESU

Christi. Stuttgart: Rößlin. http://resolver.sub.uni-goettingen.de/pur1?PPN660141752
Karpp, Heinrich 1980. Bibel IV. Die Funktion der Bibel in der Kirche. – Theologische Real-

enzyklopädie. VI kd. Bibel – Böhmen und Mähren. Toim Gerhard Krause, Gerhard

Müller. Berlin–New York: Walter de Gruyter, lk 48–93.

Kirn, Hans-Martin; Ritter, Adolf Martin 2019. Geschichte des Christentums. Kd IV, 2. Pietis-

mus und Aufklärung. (Theologische Wissenschaft.) Stuttgart: Kohlhammer.

https://doi.org/10.17433/978-3-17-033679-7
Köster, Beate 1984. Die Lutherbibel im frühen Pietismus. (Texte und Arbeiten zur Bibel 1.)

Bielefeld: Luther-Verlag.
Luther, Martin 1519. Ein Sermon von der Betrachtung des heyligen leidens Christi. Strosburg:

[Knobloch].

Luther, Martin 1739. Ta Zeeniga Mahzitaja un DEewa Kalpa Martiņa Luterus Mahziba, Kà To

swehtu Zeeschanu Ta KUnga Kristus pareisi buhs apdohmaht. Tlk Friedrich Bernhard

Blaufuß. Riga: Frölich.



FRIEDENTHAL

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025740

Luther, Martin 2012. Valitud tööd. (Avatud Eesti raamat.) Toim Urmas Petti, tlk Anne Burg-
hardt, Meelis Friedenthal, Marju Lepajõe, U. Petti. Tartu: Ilmamaa.

Paškevica, Beata (toim) 2023. Frīdrihs Bernhards Blaufūss. Dzīvesgājums. Friedrich Bern-

hard Blaufuß. Lebenslauf. Rīga: Latvijas Nacionālā bibliotēka.

Paul, Toomas 1999. Eesti piiblitõlke ajalugu. Esimestest katsetest kuni 1999. aastani. (Ema-
keele Seltsi toimetised 72.) Tallinn: Emakeele Selts.

Peucker, Paul 2015. A Time of Sifting: Mystical Marriage and the CrisisofMoravian Piety in

the Eighteenth Century. (Pietist, Moravian, and Anabaptist Studies.) University Park, PA:

Pennsylvania State University Press.

Piibli Ramat 1739 = Piibli Ramat / se on keik se Jummala Sanna. Tallinn: Jakob JoanKöler.

Põldvee, Aivar 2017. Mittesaksakeelsed Piiblid mittesakslaste jaoks. Asitõendeid lugemise
ajaloost. – Kroonikast epitaafini. Eesti-ja Liivimaa varauusaegsest haridus-ja kultuuri-

elust. (Rahvusarhiivi toimetised. Acta et commentationes Archivi Nationalis Estoniae 1

(32).) Koost Katre Kaju. Tartu: Rahvusarhiiv, lk 349–375.

Põldvee, Aivar 2024. „Noored eestlased”Rootsi aja lõpul. – Keelde. Keelel. Keelest. Pühendus-

teos Külli Habichtile 60. sünnipäevaks. (Eesti Teaduste Akadeemia Emakeele Seltsi toi-

metised 84.) Koost, toim Külli Prillop, Annika Viht. Tallinn: EKSA, lk 159−183.
Quack, Jürgen 1975. Evangelische Bibelvorreden von der Reformation bis zur Aufklärung.

(Quellen undForschungen zur Reformationsgeschichte 43.) Gütersloh: Mohn.

Reinitzer, Heimo 1983. Die Revision der Lutherbibel im 16. und 17. Jahrhundert. – Wolfen-

bütteler Beiträge. Aus den Schätzen der Herzog August Bibliothek. 6. kd. Toim Paul

Raabe. Frankfurt am Main: Klostermann, lk 299–311.

Roosimaa, Peeter 2004. Uue Testamendi eestikeelsetest tõlgetest ja tõlkimist toetavatest

eksegeesist. (Dissertationes theologiae Universitatis Tartuensis 7.) Tartu: Tartu Ülikooli

Kirjastus.
Ross, Kristiina 2004. Eessõna. – Uus Testament 1715. Faksiimile. Toim Inna Saaret, Urve

Sildre. Tallinn: Euroimmobiliare, Eesti Rahvusraamatukogu, lk 3–7.

Ross, Kristiina 2005. Miks jamillal kaotati esimene lõunaeestikirjakeel? – Vikerkaar, nr 7–B,

lk 130–139.

Schulz, Frieder 1983. Gebetbücher 111. Reformations-und Neuzeit. – Theologische Real-

enzyklopädie. 12. kd. Gabler–Gesellschaft/Gesellschaft und Christentum V. Toim Ger-

hard Krause, GerhardMüller. Berlin–New York: Walter de Gruyter, lk 109–119.

Sheehan, Jonathan 2005. The Enlightenment Bible: Translation, Scholarship, Culture.

Princeton, NJ: Princeton University Press.

Spener, Philipp Jacob 1694. Vorrede. Dem Christlichen Leser. – Biblia, Das ist: Die gantze

Heilige Schrifft Altes und Neues Testaments / Teutsch D. Martin Luthers. Leipzig: Hei-

nichen. http://digital.slub-dresden.de/id37104443X
Ta Swehta Grahmata 1689 = Ta Swehta Grahmata Jeb Deewa Swehtais Wahrds / Kas

Preeksch un pehz ta Kunga JEsus Kristus swehtas Peedsimschanas no teem swehteem

Deewa-Zilwekeem/ Praweescheem / Ewangelisteem jeb Preezas-Mahzitajeem un Apus-
tuleem usrakstihts / Tahm latweeschahm Deewa Draudsibahm par labbu istaisita. Riga:
Wilcken.

UT 1715 = Meie Issanda JEsusse Kristusse Uus Testament. Tallinn: Johan Kristow Brendeken.

http://www.digar.ee/id/nlib-digar: 100558



FRIEDENTHAL

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 741

UT1729 = Meie Issanda JESUSSE KRISTUSSE Uus Testament. 2. tr. Tallinn: JoanKöler.

Vierorth, Albert Anton [Helle, Anton Thor?] 1740. Wiis head jutto Ühhe Öppetaja ja usklikko

Tallopoia wahhel. Nende Juhhatamisseks üllespandud / Kes süddamest püüdwad usku-

des ja Jummalat Jesusse nimmel palludes pühha kirja luggemissest omma hingele tössist

kasso sada. Tallinnas: Jakob Juhhan Köler.

Wallmann, Johannes 2004. Frömmigkeit Und Gebet. – Glaubenswelt und Lebenswelten.

(Geschichte des Pietismus 4.) Toim Hartmut Lehmann. Göttingen: Vandenhoeck &

Ruprecht, lk 83–101.

Wallmann, Johannes 2010. Pietismus und Orthodoxie. (Gesammelte Aufsätze 3.) Tübingen:
Mohr Siebeck.

Tiina-Erika Friedenthal (snd 1974), PhD, Tartu Ülikooli kultuuriteaduste instituudi balti-

saksa kirjanduse teadur (Ülikooli 16, 51003 Tartu), tiina-erika.friedenthal@ut.ee

Why the Bible, and how to read it? Pietistic prefaces and

reading guides in Estonian and Livonian Bibles

Keywords: history of literature, theology, Early Modern intellectual history, Pietism,

Moravian Brethren, Estonia and Livonia

Estonian Bible research has predominantly focused on the development of bibli-
cal and literary language, with little attention given to paratextual elements such as

prefaces and reading aids, despite their considerable presence and volume in early
modern Bibles.

The Pietistic renewal, initiated by Spener’s Pia desideria (1675), placed the Bible

at the very centre of Christian life. Independent engagement with the Bible became

soteriologically indispensable for everyone. Spener’s associate Johann Fischer, who

had arrived in Livonia in 1673, began organizing a school network and Bible publi-
cation in four local languages, parallel to Spener’s work in Frankfurt. The first, a Ger-
man Bible (Riga, 1677), is considered the earliestPietistic Bible, featuring a Lutheran

text augmented with Pietistic supplementary materials.

The firstLatvian and South Estonianbiblical books followed soon (between 1685

and 1694). Despite the Swedish State, committed to Lutheran orthodoxy, banning
Pietism and putting pressure on Fischer, the “Pietistic Bible project” continued after

his departure (1699) and the end of the Great Northern War (1710 in Estonia and

Livonia). Now under Russian rule, the task of disseminating the Bible and basic liter-
acy in Estonia and Livonia was enthusiastically taken up by men who had absorbed

Pietistic views and methods during Pietism’s heyday, directly under Francke in Halle

or at other German universities. Despite economic constraints, Bible translations

appeared both in Estonian and Latvian. The period culminated with the North

Estonian New Testament (2nd ed., 1729), the complete North Estonian Bible, and



FRIEDENTHAL

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025742

the complete Latvian Bible (2nd ed., both 1739). All three were, to varying degrees,
equipped with Pietistic supplementary materials.

This article argues that Bible publishing for the local populations in Estonia and

Livonia was a major Pietistic undertaking, unfolding in exact temporal alignment
with historicalPietism (1675–c.1740).

Tiina-Erika Friedenthal (b. 1974), PhD, University of Tartu, Institute of Cultural Research,
Research Fellow in Baltic German literature (Ülikooli 16, 51003 Tartu),
tiina-erika.friedenthal@ut.ee



https://doi.org/10.54013/kkBl2a6

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 743

Ilmalikud laulud infoallikate ja
haridusvahenditena talurahvavalgustuse
ajal
Māra Grudule

XVIII sajandi lõpus ja XIX sajandi alguskümnenditel toimus läti kultuuris kolm olu-
list üleminekut: esiteks, vaimulikult kirjanduselt ilmalikule, kuigi vaimulik jäi siiski

domineerima ja mõjutas tugevalt ilmalikku; teiseks, sakslaste juhitud kirjandus-
protsessilt lätlaste omale, olgugi et kogu protsess oli endiselt suuresti baltisakslaste

kontrolli all; ja kolmandaks, suuliselt teabeedastuselt raamatute ja perioodika luge-
misele, kuigi suur osa Läti ühiskonnast oli endiselt koolihariduseta. Niisiis võib XIX

sajandi nelja esimest aastakümmet läti kultuuris pidada uuenduste algusajaks. Üle-
minek suuliselt kultuurilt lugemiskultuurile toimus järk-järgult ja aegamisi. Näiteks

on etniliste lätlaste esimesteskirjapanekutes kuulmismeelel ikka veel selgelt olulisem

roll kui nägemismeelel. Hea näide on Kalniešu Jēkabsi nimelise hernhuutlase laulu-
raamat (Kalnietis 1782), milles mõned tekstid on kirja pandud silbitatult – need on

mõeldud eeskätt laulmiseks, mitte lugemiseks jamõtisklemiseks.

Rahvavalgustaja Gotthard Friedrich Stender (1714–1796) pani aluse läti ilmali-
kule kirjandusele. Tema laulud, nn ziņģe’d (Stender 1774, 1783, 1789), said lätlaste

seas populaarseks, levides suuliselt – tõenäoliselt saksa mõisatest – laulmise kaudu.

Nende laulude sisu oli tundeküllane, kuid samas õpetlik: need hoiatasid alkoholi-
tarvitamise tagajärgede eest, rääkisid tasakaalustatud suhetest eri ühiskonnakihtide

vahel, rõhutasid kaalutletud abikaasavaliku tähtsust, kiitsid kooliharidust jne, toimi-
des seega omamoodi magusa arstirohuna (Arp 1998: 565). Kui mitte laulud ise, siis

vähemastinende meloodiad ringlesid läti raamatutes veel XX sajandi hakul.

Varasema ja tänapäeva ühiskonna infotöötluse erinevusi kirjeldades rõhutab

raamatuajaloolane Henri-Jean Martin mnemovõtete – sealhulgas rütmi ja kindlate

vormelite – tähtsust teadmistekuulmispõhisel omandamisel.

Neil oli pikka aega raske mõista, et kirjalik tekst võib olla kõnest sõltumatu. Nende

kuulmismälu oli rohkem arenenud kui meil ning sageli toetas seda fikseeritud vor-
melite rütm, mishõlbustas kuuldud või loetud info meeldejätmist. [---] Kirjutamise
vorm vastas tugevalt rütmistatud valjusti lugemise vormile. (Martin 1994: 73)

Martini tähelepanekud lähevad kokku rahvavalgustajate ja hiljem esimeste

läti haritlaste valitud lähenemisega. Nimelt andsid nad harimata inimestele teavet

edasi laulude kaudu – see žanr oli lätlaste seas väga populaarne kogu XIX sajandi
vältel ja veel XX sajandi alguseski. Nende laulude vorm, mis oli laenatud kiriku-
lauludest, Stenderi ziņģe’dest või rahvalauludest, oli kuulajaskonnale sageli juba
tuttav.



GRUDULE

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025744

Saksa rahvavalgustuse (sks Volksaufklärung) kirjandustraditsiooni mõju on

samuti vaieldamatu. Läti kogudustes töötanud pastorid tõlkisid ja kohandasid välja-
andeid, mis olid algselt mõeldud napi haridusega saksa lugejale, näiteks Rudolph
Zacharias Beckeri (1752–1822) teose „Noth-und Hülfsbüchlein für Bauersleute”

(„Häda- ja abiraamatuke talurahvale”, 1788;Daija 2024). XIX sajandi esimestelküm-
nenditel sisaldasid meelelahutusliku sisuga läti lauluraamatud viiteid ka Beckeri

teosele „Mildheimisches Lieder-Buch” („Mildheimi lauluraamat”, 1799), mis ilmus

saksa keeles kaheksas parandatud ja täiendatud trükis (1800–1837). Raamatu sisse-
juhatuses ja sisus väljendatud ideed laulu kui informatiivse ja didaktilise vahendi,
selle vormi, temaatilise ulatuse ja stiililiste tunnuste kohta avaldusid ka lauludes,
mida Liivi- ja Kuramaa koguduste pastorid esitasid läti talurahvale. Need laulud

olid alati rütmilised, lõppriimilised ja lihtsas keeles, mida mõnikord rikastasid usu-
tekstidele omased metafoorid ja epiteedid. Niisiishõlbustas tuttavväljenduslaad info

edasiandmist.

Veel 1859. aastal tõdes läti haridustegelane ja Valmiera õpetajate seminari juha-
taja Jānis Cimze (1814–1881), et laulud – kindla sisuga viisistatud tekstid – on lät-
lastele lihtsamini omandatavad kui raamatutestsaadud teave. Ta märkis: „Raamatud

jäävad härrasrahva riiulitele ega lasku maapinnale, sest neil puuduvad trepid – see

tähendab viisid. Laul ilma viisita on talupojale nagu ihu ilma hingeta.”l (Cimze 1859)
XVIII sajandi lõpus ja XIX sajandi alguses leidsid Balti aladel aset olulised aja-

loolised muutused: peaaegu kogu ala liideti Vene keisririigiga, Napoleoni väed

lähenesid Venemaa piirile, Kuramaal, Liivimaal ja Eestimaal kaotati pärisorjus
ning järk-järgultkujunes välja talurahvakoolide võrk. Esiti baltisaksa pastorite juhi-
tud rahvavalgustuse ülesande võtsid üle esimesed läti haritlaste põlvkonnad. Saksa

kirjandusteadlane Thomas Taterka kirjeldab selle perioodi ühiskondlikke muutusi

Balti ühiskonnas järgmiselt:

Pärast pärisorjuse kaotamist sai Balti rahvavalgustus tublisti hoogu juurde, tehes lät-
laste ja eestlaste majandusliku ja sotsiaalse emantsipatsiooni taustal lõpuks läbi põh-
jaliku muutuse. Esiotsa võõraste rahvaste harimise projektina alanud ettevõtmine,
millest saksa haritlaskond üha enam taandus, muutus umbes 1840. aastast [täpsus-
taksin: 1830. aastatest – M. G.] haritud mittesakslaste – Nationaler, nagu neid nüüd

nimetati – juhitud liikumiseks, mille eesmärk oli endiste alamrahvuste majanduslik,
sotsiaalne, kultuuriline ja intellektuaalne emantsipatsioon. Selle raames jätkus Balti

rahvavalgustus, mida algselt edendasid sakslased tahes-tahtmata koloniaalkultuuri-
lise projektina, läti ja eesti rahvavalgustusena. See kestis 1870. ja isegi 1880. aastateni,
haakudes üha enam rahvuslikus-kultuurilises võtmes toimuva haridusliikumisega.
Sellest sai lahutamatu osa rahvusliku ärkamise liikumistest, mille olid tahtmatult

käima lükanud saksa valgustajad ise. (Taterka 2012: 331)

1 „[---] bet grāmatas paliek kungu plauktos un nekāpj zemē, jo viņā trepu, proti meldiņu trūkst.

Dziesma bez meldiņa ir priekš zemnieka kā miesa bez dvēseles.” – Lätikeelsed tsitaadid, raama-
tute ja artiklite pealkirjad ning väljaannete ja isikute nimed on artiklisesitatud uues kirjaviisis.



GRUDULE

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 745

Taterka mainitud rahvuslased (sks Nationaler) tegelesid samuti laulude levitami-
sega, et nende kaudu infot edastada. Kuigi need laulud olid temaatiliselt sarnased

oma eelkäijatega, erinesid need eesmärkide ja vaatenurkade poolest. Laule avaldati

raamatutes ja esimestes lätikeelsetes ajalehtedes, mõnikord koos meloodiaga, ning
neid levitati ka lendlehtedel (lt ziņģu lapas).

Raamatuid ja lendlehti kandsid laiali rändraamatukaupmehed ning neid müüdi

turul – üsna samamoodi, nagu rahvavalgustajate kirjandust levitati saksakeelsetel

aladel (Weissert 1966: 140). Need väljaanded olid suhteliselt odavad ja küllaltki

populaarsed. Läti kirjanik Augusts Deglavs (1862–1922) kirjeldab 1860. aastaid

käsitlevas kultuuriloolises romaanis „Rīga” (1911) stseeni, kus äsja maalt saabunud

talupojad on turul lummatudrändraamatukaupmehest, kes müüb lendlehti.

Seal olid ka trükitud riimid pikkadel paberiribadel: „Aadlik Plāterist” ja „Kas armas-
tus on siis võimu asi” [---] Talupojad oleksid neid meeleldi ostnud, kuid ei teadnud

nende viise. Müüja laulis ette. Ostjad jakõrvaltvaatajad hakkasidkaasa laulma, sum-
mutades kooris peagi isegi lähedalasuva leierkasti mängu. Kui viis oli nõnda kaasa-
kiskuv, küll siis pidid talupojad endalegi eksemplari ostma. 2 (Deglavs 1951: 24)

Need laulud olidkogu XIX sajandi vältel suunatud napi hariduse ja tagasihoidlike
ootustega publikule. Kunstiliselt olid need üsna keskpärased. Läti kirjandusteadlaste
huviorbiidist jäid need välja ning on senini peaaegu uurimata. Ainsa XIX sajandi
ziņģe’sid – eriti alates 1860. aastast – käsitleva põhjaliku uurimuse on avaldanud

kultuuriloolane Andrejs Johansons (1922–1983; vt Johansons 1967). Uurimuses

annab ta ülevaate žanri ajaloost Euroopa kontekstis ningkirjeldab ziņģe’de vormi ja
keelt, kuid ei analüüsi kuigivõrd nende informatiivset ja didaktilist sisu, vaid käsit-
leb neid eelkõige meelelahutusžanrina. See on mõistetav, sest ziņģe’de sisu muutus

XIX sajandi jooksulpidevalt. Kui haridustase hakkas sajandi keskpaigas ja eriti teisel

poolel tõusma, kasvas Läti ühiskonnas nõudlus perioodika ja raamatute järele, mis

vähendas järk-järgult ziņģe’de informatiivset funktsiooni, kuid säilitas nende meele-
lahutusliku rolli. Seetõttu keskendun oma uurimuses just XIX sajandi esimese poole
ziņģe’dele, eriti nendele lauludele, mis andsid kuulajatele teavet ühiskondlike muu-
tuste kohta Baltikubermangudes, selgitades sündmuste kulgu ja langetatud otsuseid,
mis võisid otseselt mõjutada põlisrahva elu.

Saksa filosoof Wolfgang Welsch kirjeldab tabavalt nägemise (kirjakultuuri)
ja kuulmise (suulise pärimuse) põhimõttelisi erinevusi: „Nägemine on indivi-
duaalne meel, kuulmine on ühiskondlik meel [---] nägemine on olemuslikult seo-
tud teadmiste ja teadusega, kuulmine aga usu ja religiooniga” (Welsch 1996: 247,

250). Analüüsitud tekstides ilmnevad vastandlikud vaatenurgad: ühelt poolt balti-
saksa vaimulikkond, kes esindab ühiskonna kõrgemaid kihte ja eeldab kuulajatelt

2 „Tad vēl drukāti rīmēs uz garām papīra strēmelēm „Par lielkungu Plāteru” un „Vai tad mīlēt

kādi varas darbi” [---] Laucenieki būtu labprāt pirkuši, bet nezināja tās meldijas. Pārdevējs
izdziedāja priekšā. Pircēji un apkārtējie sāka raut līdzi, tā ka korī pārspēja pat netālās leijerkastes
dūkoņu. Ja tik braša meldiņa, tad jau laucinieki nopērk arī pa gabalam.”



GRUDULE

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025746

tingimusteta nõustumist; teiselt poolt esimene põlvkond läti haritlasi, kelle arvamu-
sed põhinevad sündmuste subjektiivsel tõlgendusel.

Olen valinud kolm teemat, mille kajastumist lätikeelsetes lauludes analüüsin põh-
jalikumalt: 1) Napoleoni sõjakäigud Euroopas ja lätlaste sundvärbamine, 2) päris-
orjuse kaotamine ning 3) koolihariduse edendamine.

Napoleoni sõjad ja talupoegade sundvärbamine

Venemaa keisririigi armeesse

Napoleoni sõjad Euroopas sundisid Venemaa keisririiki oma sõjaväge modernisee-
rima. Esimesed värbamislained Balti kubermangudes leidsid aset juba 1793. aastal

Liivimaal ja 1797. aastal Kuramaal (Svarāne 1994: 56). 1806. aasta novembris kuu-
lutas Venemaa Prantsusmaale sõja, mistõttu tuli moodustada kohalikest elanikest

täiendavaid sõjaväeüksusi. Sama aasta 30. novembril andis keiser Aleksander I välja
ukaasi ajutise maakaitseväe ehk maamiilitsa moodustamiseks. Liivimaa läti- ja eesti-
keelses osas tuli sõjaväkke värvata kokku 20 000 meest, Kuramaal aga 12 000 maa-
kaitseväelast, kes pidid ohu korral regulaararmee tegevust toetama (Briedis 2018:

510). Suuremahuline sundvärbamine kuulutati Liivimaa ja Kuramaa elanikele välja
juba 1806. ja 1807. aasta talvel. Lätlased said olukorrast teada kirikujutluste kaudu

(Huhn 1806).
Ikšķile koguduse pastor Christian Wilhelm Brockhusen (1768–1842) avaldas

kakskeelse maakaitseväelaulu nii saksa kui ka läti keeles: „Zuruf an die Landmiliz

Livlands im Fall sie gegen den Feind zöge. Vidzemes sargiem, kad karā būtu jāiet”
(„Korraldus Liivimaa maakaitseväele juhuks, kui nad vaenlasele vastu marsivad.

Liivimaa kaitsjaile, kui nad peavad sõtta minema”, 1807). Laul oli seatud saksa heli-
looja Christian Daniel Friedrich Schubarti (1739–1791) laulu „Auf, auf! Ihr Brü-
der, und seid stark” („Tõuske, tõuske! Vennad, olge tugevad”) viisile. Lätikeelne tekst

järgib täpselt saksakeelset originaali ja on patriootliku alatooniga: sõda on õiglane,
vaenlane ähvardab isamaad, võitlus peab tooma edu ning vaenlane tuleb välja ajada.
Laul lõpeb patriootliku tõotusega viia noorem põlvkond langenute ja lahingute
mälestuspaikadesse: „Ja neisse paikadesse noori / Viime igal aastal; / Ja, nagu nende

isad, seista / Teie ristide juures nad tõotavad / Me nii neid õpetame”3 (Brockhusen
1807). Autor mõtles laulu kirjutades ilmselgelt saksa publikule, arvestades, et XIX

sajandi alguse talurahvale võiskangelaskultuse loomine jääda üpris arusaamatuks.

1807. aasta märtsiks oli maakaitseväkke värvatud 21 620 meest, kuid kuna kõiki

üksusi ei rakendatud lahingutegevuses, siis peagi maakaitseväelaste arvu vähen-
dati: osa neist liideti regulaararmeega, teised saadeti koju. 1807. aasta juunis sõlmis

Prantsusmaa Tilsitis vaherahu nii Preisimaa kui ka Venemaaga, kuid sõjaks val-
mistumine jätkus ja 1812. aastal tungisid Prantsuse väed Venemaale. Talupoegade
nekrutiks võtmine saavutas haripunkti 1813. aastal, kui Vene armee jälitas prants-
lasi sügavale Lääne-Euroopasse. Talupoegi püüti nekrutiks peamiselt ööpimeduse
3 „Un tādās vietās jaunekļus / Ik gadus vedīsim; / Un – kā tie tēvi turēties / Pie Jūsukrustiem

apņemties / Mēs viņus mācīsim.”



GRUDULE

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 747

varjus – nad vältisid värbamist, põgenesid, peitsid end, osutasid vastupanu ning isegi
vigastasid end meelega. Soldatilaulud jõudsid kirikulaulude kogumikesse, neid aval-
dati lendlehtedena ning tõenäoliselt levisid need ka suuliselt. Kõige sagedamini seati

need mõne vaimuliku laulu viisile, järgides selle vormi ja säilitades sisus kristliku

raamistuse.

Apriķi kihelkonnast pärit luuletaja Indriķis (1783–1828), tuntud ka kui Pime

Indriķis, kirjutas laulu „Oda uz Tilzītes mieru” („Ood Tilsiti rahule”, 1807), kasu-
tades ladinakeelse koraali „Te Deum” vormi. Tõenäoliselt kirjutas ta selle oma pat-
rooni, Apriķi pastori Karl Gotthard Elverfeldi (1756–1819) õhutusel. Võib eeldada,
et populaarse vaimuliku laulu viisivalik polnud juhuslik– eespool mainitud „Mild-
heimi lauluraamatus” on sama viisigaka laul „Danklied für den Frieden” („Tänulaul
rahu eest”; Becker 1801: 222–223).

Indriķis väljendab oma tekstis koguni saksa lauluga sarnaseid mõtteid, näiteks

arusaama sõjast kui Jumalast kaugenenud ja seeläbi „verejanuliseks muutunud” (lt

asinskārīgsprātā top) inimese süüst, kuigi teost ei saa siiskipidada saksakeelse laulu

ümberjutustuseks. Laul avaldati nii originaalis kui ka saksa keelde tõlgituna kohali-
kus väljaandes Wöchentliche Unterhaltungen (Elverfeld 1807). Sissejuhatavas osas

kutsus pastor üles Indriķise laule lätlaste seas levitama, „et tuua rõõmu ja ühtlasi

jagada häid õpetussõnu” (Elverfeld 1807: 299). Kuigi mul otseseid tõendeid selle

kohta pole, võib oletada, et laulu esitas ka luuletaja ise.

Nagu Elverfeld oma esimeses Indriķist käsitlevas kirjutises (1806) märkis, võeti

tema laulud Apriķis väga soojalt vastu, kui neid lauldi kindlate viiside järgi. Uue

teema – sõja ja sellele järgnenud rahulepingu – tutvustamiseks kasutas Indriķis
lätlastele tuttava koraali viisi ja vormi. Üleva tooni tõttu oli „Te Deum” hea valik.

Pealegi kujutas see rahu kui Jumala armu (vastupidiselt sõjale), kasutades sealjuures
Piiblist tuttavaid metafoore, nagu „metsaline” (lt elles zvēri) ja „surmavald” (nāves

bedre). Laul tuletas meelde, et nii sõda kui ka rahu sõltuvad valitsejatest jakuninga-
test ning seetõttu peaksid inimesed palvetama, et valitsejatel ei oleks „verejanuline
meel” (asinskārīgs prāts), vaid et nad laseksid „kuldsel rahul õitseda” (zelta mieram

zelt).
Kokkuvõttes kandis laul suulise kultuuri tunnuseid: uue teabe vahendamiseks

kasutati tuttavat vormi ja kujundikeelt. Seda võib pidada ka mnemovõtteks, mis

aitas teavet suuliselt etenduslikus vormis levitada ning kinnistada ühiskonnas, kus

teadmisi omandati valdavalt kuulmise teel (Ong 2002: 34). Vaimulike lauluviiside

kasutamine ilmalike teemade käsitlemiseks annab omakorda tunnistust sellest, et

rahvavalgustus oli järkjärgulise ilmalikustumise ajastu (Häntzschel 1971: 12*).
Alates 2. augustist 1829 hakati kindralkuberner Filippo Paulucci (1779–1849)

korraldusel nekrutiks võtma liisuheitmise teel, mida viidi hingeloendi alusel läbi

kihelkonnakohtutes. 1831. aastast kehtestati korraline nekrutikohustus: iga 1000

hingeloendis oleva mehe kohta tuli anda kuus meest. 1834. aastal vähendati teenis-
tuse pikkust 25 aastalt 20 aastale.

1835. aastal kirjutas läti õpetaja ja luuletaja Ansis Līventāls (1803–1878) arva-
tavasti oma toetaja ja kirjandusliku nõuandja, baltisaksa pastori Jakob Florentin

Lundbergi (1782–1858) õhutusel laulutsükli „Trīs dziesmas par jaunu zaldātu



GRUDULE

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025748

būšanu” („Kolm laulu nekrutiks saamisest”) järgmiste pealkirjadega: „I. Dziesmiņa,
kad uz rekrūšu lozēšanu iet” („Lauluke liisuvõtmisele minekust”; Līventāls 1835 a),

„11. Jauna zaldāta šķiršana” („Nekruti hüvastijätt”; Līventāls 1835b) ja „111. Jauna zal-
dāta dziesmiņa” („Nekruti lauluke”; Līventāls 1835c). See, et laulud olid mõeldud

mõjutama kõiki lätlasi, ilmneb asjaolust, et need avaldati paralleelselt Kuramaal ja
Liivimaal ainsates lätlastele suunatud Läti ajalehtedes Latviešu Avīzes ja Tas Latviešu

Ļaužu Draugs.
Esimene ja kolmas laul käsitlevad hüvastijättu lähedaste ja kodumaaga. Nende

meeliülendavad read „auväärsest ametist” (lt goda amats) rõhutavad, et armee võib

olla karjäärivõimalus. XIX sajandi esimesel poolel said kümned lätlased tõepoolest
ohvitserideks (Jēkabsons 2022). Lauludes rõhutatakse kohustust kaitsta kodumaa

piire ningkiidetakse sõduri väliseid tundemärke, nagu munder, särav mõõk ja läikiv

püss, ülistades samas ka tema inimlikke omadusi: lahket südant ja autunnet. Laulu-
tsüklikeskmine laul „Nekruti hüvastijätt” kujutab noormeest ütlemas lahkumissõnu

oma perele, sõpradele, sugulastele, naabritele, kirikule, pastorile ja pruudile. Eriti

tähelepanuväärne on laulu algus: esimeses salmis jätab noormees hüvasti isakoduga.
Luuletaja rõhutab sügavat patriootilist ühtekuuluvustunnet oma maa ja rahvaga.
Sellised teemad nagu valu ja igatsus kodumaa järele kõnetavad publikut sügavalt,
seondudes tärkava rahvusliku ärkamise meeleoludega: „Nüüd jumalaga, isatalu, /

Jääd pühaks minu südames [---] / Vaimus kõnnin veel su radu, / Magades sind unes

näen, / Ja seisan su ukse ees / Vaatan kalleid koduseid.” 4 (Līventāls 1835b)
Lauludel pole viise märgitud, kuid juba pealkirjas esinev sõna dziesma ’laul’ vii-

tab esituslikule aspektile. Pealegi algab teine laul „Nekruti hüvastijätt” fraasiga Nu ar

Dievu ’Nüüd jää jumalaga’ – see on parafraas läti rahvalaulust „Nu ar Dievu Vidze-
mīte” („Nüüd jää jumalaga, Liivimaa”), mis on läti rahvakultuuris tuntud sõduri

hüvastijätulaul. Väärib märkimist, et XIX sajandil oli see rahvalaul lätlaste seas üli-
malt populaarne; selle arranžeeris eespool mainitud läti õpetaja ja helilooja Cimze.

Laul kuulus ka Riias toimunud esimese Läti üldlaulupeo repertuaari (1873).
See ei ole Līventālsi ainus informatiivne laul. 1840. aastal tähistati Euroopas ja

ka Balti regioonis laialdaselt Johannes Gutenbergi (?1393/1406–1468) trükipressi
leiutamise 400. aastapäeva. Selle sündmuse auks ilmus Läti ajakirjanduses hulk

tekste, nende seas Līventālsi laul „Uz Gūtenberga piemiņu, kas 1440. gadā izgudro-
jis grāmatu driķēšanu” („1440. aastal raamatute trükkimise leiutanud Gutenbergi
mälestuseks”; Līventāls 1840). Gutenbergile ja tema leiutisele pühendatud laul oli

tegelikult kolmas osa Līventālsi kontseptuaalsest laulutsüklist, mis põhines Fried-
rich Schilleri teose „An die Freude” („Rõõmule”, 1785) vormil. Tsükli esimene osa

(Līventāls 1833) kutsus lätlasi üles ühiste eesmärkide nimel koonduma ning teine

osa (Līventāls 1839) tutvustas lätlastele nende enda ajalugu ja kritiseeris kohaliku

saksa ülemkihi ebaõiglust, vastandades seda Vene valitsejate heasoovlikkusele

ja lahkusele. Kolmandas laulus ei rõhutanud Līventāls üksnes Gutenbergi leiutise

tähtsust, vaid tõi sisse ka lätlaste kui rahvuse emantsipatsiooni motiivid (Grudule

2023).

4 „Nu ar Dievu, tēva sēta / Būsi manai sirdij svēta [---] / Vēl tev garā apstaigāšu, / Guļot par tev

sapņošu, / Un priekš tavām durvīm stāšu, / Savus mīļos skatīšu.”



GRUDULE

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 749

Pärisorjuse kaotamine

Eestis kaotati pärisorjus 1816. aastal. Kuramaal töötas kohalik aadel välja pärisorjuse
kaotamisekava, mille keiser AleksanderI 1817. aasta augustis heaks kiitis. Järgmisel
aastal, teel Aacheni kongressile, kuulutas ta selle Jelgava Püha Kolmainsuse kirikus

ametlikult välja. Sellele järgnesvastuvõtt aadli ja talupoegade esindajatele Jelgava los-

sis. Liivimaal kaotati pärisorjus 1819. aastal; otsus kuulutati välja 1820. aasta 6. jaa-
nuaril Riia Püha Jakobi kirikus. Latgale jaoks koostati 1819. aastal samalaadnekava,
kuid see lükati tagasi.

Pärisorjuse kaotamise protsesskestis mitu aastat, talupojad said järk-järgult isik-

liku vabaduse, kuid jäid maata ning pidid mõisnikega sõlmima üürilepingud. Kui

talupoeg oma talust lahkus, siis leping lõpetati. Nii Kuramaal kui ka Liivimaal puh-
kesid mitmel pool rahutused. 10. novembril 1822 korraldasid Liivimaa talupidajad
nn mardipäeva ülestõusu, keeldudes lepinguid sõlmimast ja oma maad loovutamast.

Valitsus vastas sõjaväe kohalesaatmisega. 1823. aasta jüripäevaks ehk kevadiseks

kolimispäevaks (lt Jurģi) oli Kuramaal oma kodust lahkunud 97 ja Liivimaal 404

talupidajat, neist 110 Läti osast. Grenčis takistasid talupojad mõisnikke oma vallas-

vara konfiskeerimast, samas kui Talsis, Kuldīgas, Grobiņās ja Aizputes väljendati
valjuhäälselt pahameelt selle üle, et mõisnikud tagandasid talurahva valitud kohtu-

ametnikke. Lätlased kaldusid pidama pärisorjuse kaotajaks Vene keisrit, mittekoha-

likku aadlit, kes seisis järjekindlalt vastu sellele, et talurahvas saaks õiguse maale

ja varale. 1830. aastate alguseks oli pärisorjus lõplikult kaotatud ning Läti ajaleht
Latviešu Ļaužu Draugs avaldas oma 1834. aasta lisas selle kohta allegoorilise pildi
(Eggink 1834).

XIX sajandi esimesel poolel kujutati pärisorjuse kaotamist mitmes informatiiv-

ses laulus, mille autorid olid kolm baltisaksa pastorit, kihelkonnakirjutaja ja kaks

läti luuletajat. Avalike ettekannete ega publiku reaktsioonide kohta andmeid ei ole,
kuid laulude avaldamine läti ajalehtedes, vahel lausa esiküljel, näitab teema aktuaal-

sust. Kõik kolm pastorit mainisid õigustatult Aleksander I-t ja Jumalat, kuid rõhu-

tasid protsessi peamiste edendajatena kohalikke võime, aadlit (Berent 1828; Launitz

1819) ningLiivimaal ka kindralkubernerPauluccit (Tiedemann 1821). Kihelkonna-

kirjutaja tänas oma laulus Jumalat, keisrit ja aadlit, kuid kiitis eelkõige koole kui lät-

lastele enim kasu toonud hüvet (Brunnow 1846). Kõige teadlikumad ja rahvuslikus

mõttes ärksamad lätlased hoidsid oma tänusõnad järjekindlalt üksnes keisrile.

Nihe baltisakslastelt keisrile ja Jumalale kui pärisorjuse kaotamise ainsatele toeta-

jatele tuleb selgelt esile õpetaja Matīss Fītiņši (tuntud ka kui Matīss Vītiņš, Matthies

Vieting, 1795–1861) laulus, mis avaldati juba 1824. aastal ning millele järgnesid veel

kaks laulu: 1830. ja 1846. aastal (Vieting 1824,1830,1846). Tema tekstidespuuduvad
viited aadlile täielikult – nimetatakse ainult Jumalat ja keisrit: lauludes mainitakse

Aleksander I-t, keda kutsutakse „Venemaa koidutäheks” (lt krievu zemes auseklis),

ning pärast viimase surma keiser Nikolaid (Vieting 1830). Fītiņš kutsub üles kuule-

kusele jarahule.

Kõigist nendest lauludest informatiivseimad olid kaks teksti, mis avaldati 1822.

aastal pärisorjuse kaotamise protsessi ajal. Nende autor oli seesama pime luuletaja



GRUDULE

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025750

Indriķis Apriķist, kellest oli juttu juba eespool. Mõlemad ilmusid läti ajalehe Latviešu

Avīzes esiküljel. Laulud viitasid otseselt maapiirkondades aset leidvatele sündmus-
tele ja olid tõenäoliselt kirjutatud Apriķi pastori Elverfeldi tellimusel.

Esimene laul rääkis pärisorjuse kaotamise protsessist. Indriķis kutsus üles

kannatlikkusele ja tasakaalukusele. Laulu teises pooles maalis ta värvikaid alle-
goorilisi pilte neist, kel võis tekkida kiusatus seaduse vastu tõrkuda, mõisnikke

maha jätta või mässata, kirjutades: „ärge raevutsege pimedas meeles / kõrgete sea-
duste vastu”s (Indriķis 1822 a). Ta kasutas allegooriaid, mis olid talurahvale tutta-
vadkirikulauludest, jutlustest ja rahvalauludest: „Kes pesast on välja kukkunud /Ei
suuda sinna enam tagasi ronida. / Hulgub nõrkenult siia-sinna – / Mis head sellest

võiks tõusta?” 6 (Indriķis 1822 a) Samuti hoiatas ta tulevaste põlvede needuse eest.

Pärast moraalilugemist jarangeid manitsusi lõppes laul üleskutsega lepitusele: „Oh,
vennad! Vennad! Hoiduge tülide õhutamisest!”7 (Indriķis 1822 a)

Teine laul oli üles ehitatud rollimänguna ning seda kirjeldati kui valmi (lt līdzība;

Indriķis 1822b). Tegelasteks olid vaene pruut (talupojad), peigmees (õnnis vabadus),

peigmehe sõbrad (aadel) ning pruudi kasuisad ehk auväärsed isandad, kes olid soo-
vinud talupoegadele vabadust (Indriķis 1822b). Laulu eesmärk oli näidata aadli rolli

pärisorjuse kaotamisel, rõhutades kontrasti „vaese õnnetu orvu, vaese pruudi” ja
nende vahel, „kellele Jumal on andnud suure rikkuse”B (Indriķis 1822b). Vaese orvu

vaatepunktist näis täielik alistumine loomulikuna. Ometi mõjus liialdatud senti-
mentaalsus, kontrastide ülemäärane rõhutamine ja ootamatult varjamatu üleoleku-
tunne eemaletõukavalt.

Oma rollimängulise ülesehituse poolest meenutas laul informatiivset ja didak-
tilist näitemängu rõugevaktsiini propageerimiseks, mille kirjutas Indriķise patroon

pastor Elverfeld (1804). Kaudsete allikate kohaselt tormasid Apriķi talupojad pärast
Elverfeldi näidendi etendust end vaktsineerima (Brīvnieks 1932).Ei ole aga andmeid

selle kohta, et laulud oleksid avaldanud sarnast mõju – pole teateid, et mässumeelsed

talupojad oleksid taltunud või oma nõudmistest loobunud.

Haridus

Kui Liivimaal võttis maapäev koolivõrgu rajamise otsuse vastu juba 1765. aastal ning
hariduse arengus mängis olulist rolli ka vennastekogudusliikumine, siis Kuramaal

edenes talurahvakoolide rajamine visamalt. Liivimaa pärisorjuse kaotamise seadu-
sesse olid sissekirjutatud sätted kihelkonna- jakogudusekoolide asutamiseks ühes
kindlaksmääratud õppekava ja eesmärkidega, Kuramaal pöörati samas seaduses aga
koolidele oluliselt vähem tähelepanu: kogudusekoolide loomine ei olnud üldse kavas

ning asutatavate kihelkonnakoolide hulk oli Liivimaaga võrreldes märksa väiksem.

5 „tumšā prātā netrakot / pret augstiem likumiem”

6 „Kas ir no ligzdas krituši / Vairs nespēj iekšā kāpt / Tek šurp un turp novārguši / Kāds labums

tiem var būt?”

7 „Ak brāļi! Brāļi! Sargaties, no ķildu celšanas!”

8 „pliko un nabago sērdieni, nabaga brūti”, „Kam Dievs ir vēlējs / Daudz lielas mantas krāt”



GRUDULE

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 751

Ometi loodi õpetajate seminarid Liivimaal jaKuramaal peaaegu samal ajal: vastavalt

1838. ja 1839. aastal. Läti kooleja haridust puudutavad küsimused olid Balti kultuuri-
ruumis, õpetatud seltside koosolekutel ning kohalikus saksakeelses ajakirjanduses
pidevalt päevakorral. Läti ajalehtedes käsitleti talurahva haridust enamasti kristlikus

kontekstis. 1830. aastatekeskpaigaks hakkas kujunema uus läti ühiskonnakiht, kuhu

kuulusid näiteks elukutselised kirjutajad ja koolmeistrid. Nende jaoks oli vaimutööl

keskne roll.

1838. aasta jaanipäevalrajati Riia suurima lätikeelsekoguduse kool, Riia Läti Jaani
kool (Rīgas Latviešu Jāņa skola). Kooli rahastati kirikule tehtud annetustest ja linna-
volikogu iga-aastasest toetusest. Algatus tuli koguduse pastorilt Karl Hieronymus
Schirrenilt (1796–1848). Kooli õppekava oli oluliselt laiem kui tavalisel algkoolil:

õpetati läti keeles lugemist ja kirjutamist, aritmeetikat, katekismust, piiblilugusid ja
kirikulaule. Poistele õpetati lisaks vene keeles lugemist ja kirjutamist, tüdrukutele

käsitööd. Kooli peamine õpetaja oli aastaid lätlane Jānis Rātminders (1812–1880).
Aja jooksulkujunes Riia Läti Jaani koolist Riia lätlaste vaimuelu keskus, mis hoidis

sidemeid ka Liivimaa jaKuramaa lätlastega (Apīnis 2000). Kool vastandas end aktiiv-
selt tavapärasele arusaamale, et haritud lätlane peaks assimileeruma saksa kultuuri.

Samal ajal valitses saksa vaimulike seas arusaam, et kool on vaid tee kiriku juurde ja
et haritud lätlane osaleb usuelus paremini. Saksa pastorite vaatenurk kajastus ka pal-
jude läti koolmeistrite kirjutistes. Riia Läti Jaani kooliga seotud kirjamehed, nende

seas Ernests Dinsbergs (1816–1902), püüdsid aga juurdunud arusaama vaidlustada.

Traditsiooniliselt seati kooliga seotud, uue kooli avamisele pühendatud või koolis

laulmiseks mõeldud laulud koraaliviisidele. 1838. aasta teisel poolel, kui Riia Läti

Jaani kool oli äsja tegevust alustanud, avaldati ajalehes Latviešu Avīzes erakordselt

palju kooliteemalisi laule, mille autorid olid saksa pastorid. Läbi üheteistkümne

numbri ilmus Kuramaa pastori Liebegott Otto Konrad Schulzi (1731–1840) koraali-
tsükkel „Svētas dziesmas, skolās dziedamas” („Pühad laulud koolis laulmiseks”;
Schulz 1838 a). Need laulud olid selgelt kristlikud ning õppimist seostati neis kiriku

ja pastoritega.
Teine Schulzi laul „Veca zemnieka domas ziedu mēnesī” („Vana talumehe mõtted

lehekuul”; Schulz 1838b) avaldati mõni päev pärast uue kooli avamist ning selles

rõhutati arusaama, et hariduse peamine väärtus seisneb koraalide laulmises jakodus

jutluste lugemises. Laulu sõnade kohaselt on koolis omandatud oskustest praktilist
kasu üksnes aritmeetikast, et mittepoes petta saada. Laulu lõpus hoiatas Schulzkõr-
kuse ja põhjalikuma hariduse poole püüdlemise eest: „Härraste kõrgem haridus? /

Jumal hoidku, me ei taha seda, / Meil pole seda vaja – ega sellest kasu.” 9 (Schulz

1838b) Sarnane hoiak ilmneb ka pastor Karl Hugenbergeri (1784–1860) nelja-
osalises laulutsüklis „Skolas dziesmas” („Koolilaulud”; Hugenberger 1838 a, 1838b),
kus kooli iseloomustatakse sõnadega „kool – lapse esimene kirik” (lt skola – bērnu

pirmā baznīca; Hugenberger 1838b).
1847. aastal avaldas Kuramaalt pärit lätlasest koolmeister Dinsbergs ajalehes

Latviešu Avīzes laulu „Parskolu” („Koolist”; Dinsbergs 1847). Laul ilmus kolmes

9 „Augstas kungu mācības? / Dievs lai pasarg, negribam, / Ne mums vajag – ne der kam.”



GRUDULE

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025752

ajalehenumbris, võttes igaühes enda alla tervelt kaks lehekülge, kokku üle 600 rea.

Dinsbergs mainis laulmist, mis viitab, et laulu esitati suuliselt, ning nimetas ise-
ennastki lauljana. Nagu kõiki Dinsbergsi laule, iseloomustavad sellegi ülesehitust

lühikesed värsiread ja lihtne rütm – sarnaselt saksa Knittelvers’i ja läti ziņģe’ga – ning
lõppriimid.

See pole Dinsbergsi ainus informatiivne luuleteos. Ta täiendas oluliselt kool-
meister Mārcis Reinbergsi (1826–1861) laulu Riiast jasealsest linnaelust (Reinbergs
1860),kiites Riiat kui saksa ja lätikultuuri, teaduse ja tehnoloogiliste uuenduste kes-
kust (Dinsbergs, Reinbergs 1865). Ta rõhutas linnakeskuse moderniseerumist ning
andis üksikasjaliku äärelinnade kirjelduse. Dinsbergsi täienduste varal paisus see

laul ligi poolteise tuhande reani. See ilmus XIX sajandil neljas trükis (kaks korda

1865. aastal, lisaks 1868. ja 1875. aastal) ning oli tuntud ka XX sajandi lugejate seas

(trükid 1967., 1975., 1994. aastal). Viimati ilmus see trükis 2017. aastal (Dinsbergs,
Reinbergs 2017).

Laul „Koolist” koosneb neljast osast, millest esimene „I. Cik vaijadzīga skola ir

un kāds labums no viņas nāk” („Kui vajalik on kool ja mis kasu sellest tõuseb”) on

ajalooline ülevaade, milles Dinsbergs kurdab lätikeelse hariduse aeglase arengu üle,
eriti Kuramaal. Ta pakub välja kaasaegse mitmekesise õppekava, lükates kristliku

kasvatuse tagaplaanile ning rõhutades selle asemel näiteks maailma geograafia ja
ajaloo ning saksa keele oskuse tähtsust.

Teine osa „11. Kā latviešiskolu pazīst un kādas domas tiem no tās pašas ir” („Mil-
lisena lätlased kooli tajuvad ja mida nad sellest arvavad”) rõhutab hariduse väär-
tust ning mõistab hukka suulise pärimuse kui teadmiste edastamise vahendi, mis

vaid süvendab ebausku, muinasjuttude uskumist jarahvajuttude levikut. Dinsbergsi
sõnul ei saada aru, et õppimine on järkjärguline ja aeganõudev protsess, ning ta

kritiseerib vanemaid, kes pahandavad lastega, kui need ei õpi lugemist või võõrkeelt

paari nädalaga ära.

Kolmandas osas „111. Žēlošanās, ka latvieši skolu pareizi nepazīst” („Kaebelaul
selle üle, et lätlased ei saa koolist õigesti aru”) käsitleb Dinsbergs probleemi, mis

on aktuaalne ka tänapäeval: kooli ja õpetajate arvustamist pereringis, laste kuul-
des. Ta juhib tähelepanu, et kui vanemlikku autoriteeti kasutatakse kooli suhtes

negatiivsete hoiakute väljendamiseks, kinnistuvad need ka lastel. Dinsbergs kut-
sub vanemaid üles pöörama rohkem tähelepanu laste kasvatusele, distsipliini,
jumalakartuse ja korraarmastuse sisendamisele, ning julgustab emasid lapsi kodus

lugema õpetama. Laulu selles osas toob Dinsbergs välja võõrkeelte õppimisega
seotud raskused: õige häälduse ja kirjutamisoskuse saavutamiseks ei tule saksa

ja läti keele grammatika ning ortograafia erinevusi üksnes teada, vaid ka mõista.

Selle osa lõpus apelleerib Dinsbergs lätlaste rahvuslikule eneseteadvusele, rõhuta-
des hariduse keskset rolli rahva emantsipeerumises ja enda tundmises võrdsena

teiste rahvaste seas.

Neljandas osas „IV. Mācība” („Õpetus”) rõhutab Dinsbergs, et teadmiste omanda-
mine nõuab vähemalt kolm-neli aastat tõsistpingutust. Ta osutab ka rahva usalduse

puudumisele õpetajate ja koolide vastu, tunnistades samas, et osa lätlasi juba adub

ja hindab hariduse väärtust. Ta rõhutab aga, et seesugune suhtumine ja hariduse



GRUDULE

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 753

väärtustamine peaksid saama üleüldiseks. Puuduvad andmed luuletuse retsept-
siooni kohta, ent selle populaarsust lugejate seas kinnitab asjaolu, et see ilmus kahe

väikeseformaadilise väljaandena (Dinsbergs 1863, 1868).

Kokkuvõte

Venemaa keisririigi Balti kubermangudes aset leidnud oluliste sündmustega käisid

sageli kaasas lätikeelsed laulud, millega jagati teavet ja õpetussõnu – see näitab suu-
lise pärimuse püsivat tähtsust XIX sajandi Läti ühiskonnas. Esimestest lätlaste loo-

dud lauludest nähtub nii varasemate, baltisaksa kirjandustraditsioonide jätkumine
kui ka uute, rahvusliku ärkamise ideede esilekerkimine: armastus kodumaa vastu,

läti keele au ja väärikus ning hariduse kasvav prestiiž. Laulude suulist levikut soo-

dustas nende lõimimine tuttavatesse vormidesse, nagu vaimulikud ja rahvalaulud,

ning neis kasutati sageli Piibli metafoore, traditsioonilisi kujundeid, samuti Stenderi

ziņģe’dele ja saksa Knittelvers’ile omaseid riime jarütme. Informatiivse sisuga luule-

žanrinakujunesid need laulud läti ajalehtede püsirubriigiks; neid trükiti brošüürides

ja lendlehtedel kuni XIX sajandi lõpuni ning need pakkusid vähem haritud elanik-

konnale teadmisikultuuri, teaduse ja tehnoloogia kohta.

Nagu ajaloolane Andrejs Plakans (1940–2024) on osutanud, polnud Läti ühis-

kond XIX sajandi teisel poolel kaugeltki homogeenne. Peale kõrgelt haritud vaimu-

inimeste – rahvusliku ärkamise eestvedajate – oli ka „kümneid tuhandeid läti keele

kõnelejaid, kes ei pidanud end lätlasteks sellisel moel, nagu Riia Läti Selts seda oleks

soovinud. Need inimesed rääkisid emakeelena lätikeelt, kuid ei tundnud mingit rah-
vuslikku ühtekuuluvust” (Plakans 1996: 111).

Tõenäoliselt moodustas just see osa elanikkonnast XIX sajandi teisel poolel
nende laulude ning konservatiivse, baltisakslaste kontrolli all oleva ajalehe Latviešu

Avīzes peamise lugejaskonna. Ajalehe tiraaž kahekordistus 1880. aastatel, ületades

selge rahvusliku suunitlusega lätikeelsete ajalehtede oma. XIX sajandi lõpukümnen-
ditel oli Latviešu Avīzes koduks luuletajatele, kes pidasid end Stenderi (Peitāns 1884)

ja ziņģe laulutraditsiooni (Schönberg, Vieting 1856, 1884) mantlipärijateks. Nende

laulud kõnetasid laia vähemharitud elanikkonnakihti. Nagu saksa Volksaufklärung’i

uurija Ursula Tölle (1994: 20) on märkinud, pakkusid nad „vastukaalu elitaarsele kir-

janduse tarbimisele”. Nende tekstid, mis olid sageli viisiga varustatud, moodustasid

tugeva allhoovuse, mis rikastas läti kirjandus- jakultuuripärandit.

KIRJANDUS

Apīnis, Aleksejs 2000. Rīgas Jāņa skola un latviešu literārā dzīve 19. gadsimta 30.–50. gados:
apcerējumi. – A. Apīnis, Soļi senākās latviešu grāmatniecības un kultūras takās. Toim

Anija Brice. Rīga: Preses nams, lk 201–226.

Arp, Thomas R. 1998. Perrine’s Literature: Structure, Sound, and Sense. 7. tr. Fort Worth:

Harcourt Brace College Publishers.



GRUDULE

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025754

Becker, Rudolph Zacharias (koost) 1801. Mildheimisches Lieder-Buch von 518 lustigen und

ernsthaften Gesängen über alle Dinge in der Welt und alle Umstände des menschlichen

Lebens, die man besingen kann. 3. tr. Gotha: Beckerschen Buchhandlung.
Berent, Johann Teodor 1828. Tāda dziesma, ko latvieši dziedās pēc 50 gadiem. – Latviešu

Avīzes 19. VII, nr 29, lk 2–3.

Briedis, Raimonds (koost) 2018. Cilvēki un notikumi latviešu zemēs no ledus aiziešanas līdz

Latvijas valstij: hronika. Rīga: Neputns.
Brīvnieks, Kārlis 1932. Kā radās pirmā latvju luga. – Jaunākās Ziņas 13. V, nr 106, lk 5.

Brockhusen, Christian Wilhelm 1807. Zuruf an die Landmiliz Livlands. Im Fall sie gegen

den Feind zöge. Vidzemes sargiem, kad karā būtu jāiet. Rīga: Wilhelm Ferdinand

Häcker.

Brunnow, H. 1846. Pateicība valdniekiem par brīvlaišanu un skolām, rakstīta tai brīvlaišanas

pieminēšanas dienā. – Latviešu Avīzes 12. IX, nr 37, lk 146–147.

Cimze, Jānis 1859. Ziņa par jaunu grāmatu. – Mājas Viesis 27. IV, nr 17, lk 133.

Daija, Pauls 2024. The moderate enlightenment in the Baltic provinces: Gustav von Berg-
mann. – History ofEuropean Ideas, kd 50, nr 6, lk 1010–1028.

https://doi.org/10.1080/01916599.2024.2319389

Deglavs, Augusts 1951. Rīga. Romāns. Rīga: Latvijas Valsts izdevniecība.

Dinsbergs, Ernests 1847. Par skolu. – Latviešu Avīzes 17. VII, nr 29, lk 113–116;24. VII, nr 30,

lk 118–120; 31. VII, nr 31, lk 121–124.

Dinsbergs, Ernests 1863. Jauka rīme parskolu. Jelgava: J. F. Stefenhāgens un dēls.

Dinsbergs, Ernests 1868. Jaukarīme parskolu. 2. tr. Jelgava: J. F. Stefenhāgens un dēls.

Dinsbergs, Ernests; Reinbergs, Mārcis 1865. Rīga jeb ziņģe par Rīgu un viņas dzīvi. Rīga:
E. Plates.

Dinsbergs, Ernests; Reinbergs, Mārcis 2017. Rīga jeb ziņģe par Rīgu un viņas dzīvi. Rīga:
Biedrība „Atvērtāskrātuves”.

Eggink, Johann Leberecht 1834. Aleksanders tas Pirmajs atlaiž Latviešu un Igauņu zemnie-

kus par brīviem. – Tas Latviešu Ļaužu Draugs 27. XII, nr 52: Lisa.

Elverfeld, Karl Gotthard 1804. Tā dzimšanas diena. – Līgsmības grāmata. Jelgava: J. F. Stefen-

hāgens un dēls, lk 142–173.

Elverfeld, Karl Gotthard 1806. Nachricht an das Publikum, über einen blinden lettischen

Dichter. – Wöchentliche Unterhaltungen für Liebhaber deutscher Lektüre in Rußland,

kd 3, nr 9, lk 133–141.

Elverfeld, Karl Gotthard 1807. Lettisches Te Deum auf den Frieden. – Wöchentliche Unter-

haltungen für Liebhaber deutscher Lektüre in Rußland, kd 6, nr 44, lk 292–299.

Grudule, Māra 2023. The transition from song to poetry in Latvian literature in the second

half of the 19th century. – Interlitteraria, kd 28, nr 1, lk 49–63.

https://doi.org/10.12697/1L.2023.28.1.5

Hugenberger, Karl 1838 a. Skolas dziesma. – Latviešu Avīzes 10. XI, nr 45, lk 195.

Hugenberger, Karl 1838b. Dziesma, kad skolu iesvētī. Skolas dziesma. Skolas vakara

dziesma. – Latviešu Avīzes 17. XI, nr 46, lk 198–199.

Huhn, Gotthard Friedrich Christian 1806. Pēc priekšā lasītu visaugstāku vārdišku pasludinā-
šanu no 3šās dienas decembra mēneša 1806 tā gada no sprediķa krēsla draudzei pie sirds

liekams. Jelgava: [Kurzemes Guberņas valde].



GRUDULE

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 755

Häntzschel, Günter 1971. Nachwort. – Rudolph Zacharias Becker, Mildheimisches Lieder-

buch. Faksimiledruck nach der Ausgabe von 1815. Stuttgart: Metzler, lk I*–37*.

Indriķis 1822 a = Indriķis no Apriķes, No Jelgavas. Kāda dziesma uz iesākšanu no paskubinā-
šanas tās brīvības. – Latviešu Avīzes 16. XI, nr 46, lk [l–2].

Indriķis 1822b = Indriķis no Apriķes, No Jelgavas [Brīvestības precības]. – Latviešu Avīzes

28. XII, nr 52, lk [l–2].

Jēkabsons,Ēriks 2022. Latviešu virsniekiKrievijas impērijas armijā. 19. gadsimta otrā puse –

1914. gads. Rīga: LU Akadēmiskais apgāds.
Johansons, Andrejs 1967. Vecrīgas ziņģu grāmata. Bruklina: Grāmatu Draugs.
Kalnietis 1782 = Jēkabs Kalnieša, Dziesmu grāmata. Käsikiri. Latvijas Nacionālais Vēstures

muzejs, VN 13579.

Launitz, Christian Friedrich 1819. No brīvestības un viņas iecelšanas Kurzemē. Jelgava:
J. F. Stefenhāgens un dēls.

Līventāls, Ansis 1833. Bezvainība. – Tas Latviešu Ļaužu Draugs 25. VIII, nr 34, lk 135–136.

Līventāls, Ansis 1835 a. Trīs dziesmas par jaunu zaldātu būšanu. I. Dziesmiņa, kad uz rekrūšu

lozēšanu iet. – Tas Latviešu Ļaužu Draugs 19. IX, nr 38, lk 152; Latviešu Avīzes 10. X,

nr 41, lk 163.

Līventāls, Ansis 1835b. 11. Jauna zaldāta šķiršana. – Tas Latviešu Ļaužu Draugs 3. X, nr 40,

lk 160; Latviešu Avīzes 24. X, nr 43, lk 171.

Līventāls, Ansis 1835c. 111. Jauna zaldāta dziesmiņa. – Tas Latviešu Ļaužu Draugs 17. X, nr 42,

lk 168; Latviešu Avīzes 7. XI, nr 45, lk 178–179.

Līventāls, Ansis 1839. Domas jaunā baznīcas gadā. – Tas Latviešu Ļaužu Draugs 30. XI, nr 48,

lk 3–4.

Līventāls, Ansis 1840. Uz Gūtenberga piemiņu. – Latviešu Avīzes 25. IV, nr 17, lk 67–68.

Martin, Henri-Jean 1994. The History and Power of Writing. Chicago–London: The Uni-

versity of Chicago Press.

Ong, Walter J. 2002. Orality and Literacy. The Technologizing of the Word. (New Accents.)

London–New York: Routledge.
Peitāns, Emīls Voldemārs 1884. Mūsu lasītājiem! – Latviešu Avīzes 11. IV, nr 15, lk [l].

Plakans, Andrejs 1996. Rusifikācijas politika: latvieši. 1855.–1914. gads. – Latvijas Vēstures

institūta žurnāls, nr 2, lk 107–132.

Reinbergs, Mārcis 1860. Rīga. – Mājas Viesis 4. IV, nr 14, lk 110–112; 11. VII, nr 28, lk 222–

224.

Schulz, Liebegott Otto Konrad 1838 a. Svētas dziesmas, skolā dziedamas. – Latviešu Avīzes

16. VI, nr 24, lk 99; 23. VI, nr 25, lk 102–103; 7. VII, nr 27, lk 111; 14. VII, nr 28, lk 114–

115; 21. VII, nr 29, lk 118–119; 29. VII, nr 30, lk 122–123; 4. VIII, nr 31, lk 126–128;

11. VIII, nr 32, lk 131; 1. IX, nr 35, lk 145–146; 22. IX, nr 38, lk 158–159; 20. X, nr 42,

lk 179–180.

Schulz, Liebegott Otto Konrad 1838b. Veca zemnieka domas ziedu mēnesī 1838. – Latviešu

Avīzes 30. VI, nr 26, lk 105–107.

Schönberg, Ernst Ferdinand; Vieting, Matthies 1856. Kabatas grāmatiņa ar daudz lustīgām
ziņģēm. Jelgava: J. F. Stefenhāgens un dēls.

Schönberg, Ernst Ferdinand; Vieting, Matthies 1884. Kabatas grāmatiņa ar daudz lustīgām
ziņģēm. 6. tr. Jelgava: J. F. Stefenhāgens un dēls.



GRUDULE

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025756

Stender, Gotthard Friedrich 1774. Jaunas ziņģes pēc jaukām meldeijām par gudru izlustē-

šanu. Jelgava–Aisputte: J. F. Hinz.

Stender, Gotthard Friedrich 1783. Ziņģu lustes I. Jelgava: J. F. Stefenhāgens.
Stender, Gotthard Friedrich 1789. Ziņģu lustes. Otrā daļa. Jelgava: J. F. Stefenhāgens.
Svarāne, Melita 1994. Latviešu rekrūtis cara armijā 19. gadsimtā. – Latvijas Vēstures institūta

žurnāls, nr 3, lk 56–73.

Taterka, Thomas 2012. Das Volk und die Völker. Grundzüge deutscher Volksaufklärung
unter Letten und Esten in den russischen Ostseeprovinzen Livland, Kurland und Estland

(1760–1840). – Volksbildung durchLesestoffe im 18. und 19. Jahrhundert. Voraussetzun-

gen – Medien – Topographie. (Philanthropismus und populäre Aufklärung 5. Presse und

Geschichte – Neue Beiträge 68.) Toim Reinhart Siegert, Peter Hoare, Peter Vodosek. Bre-

men: edition lumière, lk 323–355.

Tiedemann, Paul 1821. Tam žēlīgam Kungam Ģenerālgubernatoram Marķīz Pauluči. Rīga:
Wilhelm Ferdinand Häcker.

Tölle, Ursula 1994. Rudolph Zacharias Becker: Versuche der Volksaufklärung im 18. Jahr-
hundert in Deutschland. (Internationale Hochschulschriften 124.) Münster–New York:

Waxmann.

Vieting, Matthies 1824. Latviešu priecas dziesma zu to 30tu august mēneša dienu. – Latviešu

Avīzes 4. IX, nr 36, lk [l].

Vieting, Matthies 1830. Latviešu priecas dziesma uz to 30tu augusta mēneša dienu. – Latviešu

Avīzes 11. IX, nr 37, lk [3–4].

Vieting, Matthies 1846. Dziesma uz brīvlaišanas dienu (30tā august). – Latviešu Avīzes

19. IX, nr 38, lk 151.

Weissert, Gottfried 1966. Das Mildheimische Liederbuch: Studien zur volkspädagogischen
Literatur der Aufklärung. (Volksleben 15.) Tübingen: Tübinger Vereinigung für Volks-

kunde E. V.

Welsch, Wolfgang 1996. Grenzgänge der Ästhetik. (Reclams Universal-Bibliothek.) Stutt-

gart: Philipp Reclam jun.

Māra Grudule (snd 1963), PhD, Läti Ülikooli vanemteadur ja professor (Raiņa bulvāris 19,

Rīga, LV-1050), mara.grudule@latnet.lv

Secular songs as information-sharing devices and tools of
education during the peasant Enlightenment

Keywords: song, popular Enlightenment, Napoleonic Wars, recruitment, abolition of

serfdom, schooling and education

The written and oral culture of the Baltic indigenous peoples underwent gradual
changes in the late 18th and 19th centuries. According to Wolfgang Welsch, vision

is linked with knowledge and Science, while hearing relates to faith and religion
(Welsch 1996: 248) – this distinction shaped the interactionbetween oral and writ-



GRUDULE

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 757

ten culture. Among Baltic peasants, oral culture remained dominant until the mid-
-19th century, with the German clergy continuing to control the Information space

despite ongoing social change. During the Enlightenment, secular Latvian literature

began to emerge. Gotthard Friedrich Stender (1714–1796), a German pastor from

Kurzeme, laid the Foundation for Latvian secular prose, poetry, and popular Science

literature. However, his songs, the so-called ziņģes, proved more influential than his

prose. The songs combine entertainment with moral instruction on drinking, social

harmony, and education. Around the turn of the 19th century, major transforma-
tions occurred: the territory ofpresent-day Latvia was incorporated into the Russian

Empire, Napoleon’s campaigns threatened the region, serfdom was abolished, and

a Latvian school network was created. The public demanded Information, which

was shared through church sermons and, from the 1820 s onward, through Latvian

newspapers. Supported by Baltic German pastors, the first generation of Latvian

intellectuals emerged. By the 1830 s, they actively sought to merge oral and written

traditions, adapting elements of the Baltic Germans’ peasant Enlightenment project
for the purposes of the Latvian national awakening. This paper examines how three

key events of the early 19th century – Napoleon’s campaigns and Latvian recruitment

into the Russian army, the abolition of serfdom, and the rise ofLatvian schools -
were reflected in Latvian songs. It analyzes songs published in Latvian newspapers,
in books, and on flyers, and it explores the differing perspectives of Baltic Germans

and Latvians.

Māra Grudule (b. 1963), PhD, University of Latvia, senior researcher, professor (Raiņa
bulvāris 19, Rīga, LV 1050), mara.grudule@latnet.lv



https://doi.org/10.54013/kkBl2a7

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025758

Pudemeid baltisakslaste igapäevasest
kirjalikust eesti keelest XVIII–XX sajandil
Reet Bender

Selle artikli pealkiri võiks olla ka „pudemete pudemeid”, sest baltisakslaste iga-
päevase eesti keele kirjapanekute teema on kaunikesti uurimata ning paljuski tule-
vad need pudemed päevavalgele juhu- või kaasuvate leidudena ja on päevavalgele
tooja nägu, sõltudes uurija teemadest ja allikatest. Tutvustan ja käsitlen leide, mis

siinkirjutaja ette on sattunud. Ühtlasi teen katse neid süstematiseerida ning ajalisse
järjestusse seada.

Kirjanduslikku mitmekeelsust on uuritud mitmel puhul. Ajalises vaates üle-
vaatliku pildi Baltikumis toimunust ja toimuvast leiab 2023. aastal ilmunud ajakirja
Journal of Baltic Studies erinumbrist „Entangled languages in the poetry of the Bal-
tic countries” („Põimunud keeled Baltimaade luules” (kd 54, nr 4)), mille toimeta-

jaks oli Liina Lukas. Baltisakslaste harrastatud poolsaksakeelset ehk makaroonilist

luulet käsitleti nii karnevalilikkuse kui ka identiteedikandjaks kujunemise võtmes

(Aabrams 2023; Bender 2023). Varasematest baltisaksa makaroonilise luule käsit-
lustest tuleb esile tõsta Ilse Lehiste (2000 [1965]) ja Maie Kalda (2000) kirjutatuid.
Uuritud on ka mitmekeelsuse tõlkimise viise baltisaksa kirjanduse eestindustes

(Verschik, Saagpakk 2023) ja mitmekeelsuse ilminguid baltisaksa anekdootides

(Jänes 2024).
Baltikumi ajaloolise kirjandus- ja kultuurivälja mitmekeelsusest lähtub, katsudes

seda ühiselt ja läbipõimitult esitada, ka kaheksaköitelisena kavandatud Balti kirja-
kultuuri ajalugu. Sellest on praeguseks jõudnud ilmuda esimene osa (Lukas 2021),

järgmisedon peagi tulekul. Toonasel mitmekeelsel kirjandusväljal ei märkinudkee-
led „mitte esmajoones rahvuslikke, vaid pigem stilistilisi vahekordi: kirjakultuuri
kõrgstiilne osa oli saksakeelne, madalstiilne osa eesti- ja lätikeelne” (Undusk 2011:

561) ja „kui eestlased tahtsid pöörduda haritud publiku poole, siis kirjutasid nad

enamasti saksa keeles, kui sakslased kirjutasid harimata rahvale, siis tegid nad seda

eesti või läti keeles”, mis tähendas, et „kohalik saksa-ja eestikeelne kirjandus toi-
misid ühe ja sellesama kultuurimälu vahendusel, ehkki erinevate funktsionaalsete

rõhkudega, ning et ka tänase eesti kirjanduse mälu on oma vanemas osas suuresti

saksakeelne” (Undusk 2008: 94).
Selle artikli eesmärk ei ole siiski suhestuda kirjandusliku mitmekeelsuse alase

diskussiooniga,vaid vaadeldakultuurilooliselt baltisakslaste suulise ja argikasutuses
olnud eesti keele kirjalikule kujule jõudnud kajastusi, nagu need nähtuvad paljuski
juhuleidudena eri allikates. Ühtlasi on lootus tuua käibesse unustatud autoreid ja
allikaid ning ärgitada teisi uurijaid samalaadseid kõrval- ja juhuleide esitlema. Nii

võiks tekkida täielikum pilt omaaegsest eri rahvusgruppide läbikäimisest. Siegf-
ried von Vegesacki „Balti tragöödiast” (2009 [1935]) tuntud klaasseina kujund, mis



BENDER

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 759

eristas eri rahvusi ja seisusi, oli loomult rohkem klaassõel, millest mahtus läbi hulga-
nistikultuurilisi jakeelelisi laene, nii et argieluliste kontaktide hulk oli tihe jamitme-
kesine. Ja nagu nendib Jaan Undusk „Balti tragöödia” eestikeelse tõlke saateessees,
tuleks Vegesacki lugemise järel lugeda temaga populaarsuselt ja teoste tüseduselt

võrreldava XIX sajandi baltisaksa kirjamehe Theodor Hermann Panteniuse romaani

„Üksi ja vaba” („Allein und frei”, 1875, e k 1910–1911): „Mõlemas teoses mängivad
tähtsatrolli lätlased, Panteniuselkui võimalikud elu- jakoostööpartnerid, Vegesackil
kui seisusliku „klaasseinaga” eraldatud kodukari. Võetagu pärast Vegesacki ette

vana Pantenius ning baltisaksa maailmapildi kaks poolust saavad paika.” (Undusk

2009)

Pudemeid eesti keele omandamisest baltisakslastel

See, et igapäevases sfääris pruukisid baltisakslased ka maakeelt, on teada erinevatest

uurimustest (vrd Wilhelmi 2008: 128–129; Whelan 1999: 167) ja näiteid selle suu-
lise kasutamise kohta leiab uuemast ja vanemast ajast rohkelt. Ühelt poolt oli tegu
maakeele ehk eesti resp. läti keele kasutamisega igapäevases suhtluses, teisalt aga
kohalikest keeltest pärinevate laenude ja tsitaatsõnadega, mida balti „keeltepaabelis”
(Bender 2021) ka saksakeelsesse kõnesse pikiti. Ühe katuse all elasid erinevad sei-
sused ning ka keeled ja rahvad ja toimis situatiivne funktsionaalne mitmekeelsus.

Ilmselt tuntuim sellekohane näide on Liivimaa valgustaja August Wilhelm Hupeli
nending: „Nii võib vahel maaoludes kuulda koguni isikuid, kes mitte pööbli hulka,
vaid kogunisti õpetlaste klassi kuuluvad, ütlemas: „er fuhr mit einem Wa n k e r in

den Kasi k um Marjad zu sammeln.”” (Hupel 1795: XIX).
Sakste lapsed omandasid, viibides esimestel eluaastatel palju kohalikest teenijate

seas, esimese keele, nn ammede keelena (sks Ammensprache) eesti resp. läti keele.

XVIII ja XIX sajandil oli valdav praktika, mille kohaselt ülemkihi naised küll sünni-
tasid lapsed, kuid nende eest hoolitsemine imiku- ja väikelapsepõlves oli rohkem

teenijaskonna ülesanne (vrd Plath 2011: 154). Visamalt säilis selline komme aadli

seas, seevastu kodanlikus miljöös ja linlikus keskkonnas kadus see järk-järgult
XX sajandi alguses. Siiski oli teenijate olemasolu vähegi järjel olevates perekondades
tavaline. Selline loomulikult vältimatu keeleõpe polnud eesmärgistatud, vaid joh-
tus elukeskkonnast – eesti keele alal omandati eesti keel, läti keele alal läti keel. Ja
kui juhtuti elama Peterburis, siis oli esimeseks keeleks tihti vene keel. Balti pastori-
suguvõsast pärineva ja Peterburis sündinud Ingeborg Kentmanni (1916–1989) esi-
mesteks keelteks olid kodune saksa ja lapsehoidja vene keel, sellal kui tema sajandi
alguses veel Eestimaal sündinud vanemal õel-vennal konkureerisid omavahel saksa

ja eesti keel:

Kui Ruth hakkas rääkima, õppis ta ära mõlemad keeled korraga – vanematega rääkis

ta saksa keeles, teenijatega eesti keeles. Tema eeskujust nakatunult harjus nüüd ka

Hans oma emakeelt omandama, siiskikippus ta ikka veel meelsasti eesti keeles kõne-
lema. (Kentmann 1980: 31)



BENDER

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025760

Teenijate keskel veedetud põnnipõlvele järgnesid aastad koduõpetajate käe all.

Sellise lapsest peale valitseva mitme keele ristumise klassikaliseks kirjanduslikuks
kajastuseks ja kokkuvõtteks on Teise maailmasõja järgse Saksa kirjanduse ühe edu-
kaima naisautori, Tartus sündinud Else Hueck-Dehio (vt tema kohta: Schilling
2020) tuntud jutustus „Tipsy’s sonderbare Liebesgeschichte” („Tipsy iseäralik armu-
lugu”).

Esialgu kasvas Tipsy oma vanemate mõisas nii, nagu lugematud noored tütarlapsed
tol ajal kasvanud olid. Eesti lapsehoidja äiutas teda oma prinkidel käsivartel esimes-
tesse unedesse. Poolsaksa bonne harjas tal juukseid ja pesi tal käed, kui teda liiva-
hunnikus mängimast lõunale kutsuti. Bonne kuivatas ka ta pisarad, kui tema suured

vennad jälle kord ponide seljas „seitsme mäe ja mere taha” minema ratsutasid,

pööramata tähelepanu käed õieli ahastavale tagatipsule. Siis tuli saksa guvernant,
preili Magnus, kes tõsiduse ja rangusega Tipsy hariduse nimel vaeva nägi, talle käe-
suudlemist ja teisi hästikasvatatud lapsele kohaseid viisakaid kombeid õpetas. [---]
Lõpuks tuli veel mademoiselle Šveitsist, parleeris prantsuse keeli nagu vidistav aed-
lehelind, keeras endale õhtuti papiljotid ümber pisikese tumedajuukselise pea ja lõh-
nas ainuomaselt maikellukeste järele. (Hueck-Dehio 1956: 6–7).

Sellise keeleliselt kireva keskkonna ilmestamiseks on autor teksti lisanud ka

paar markeeringut: peale prantsuskeelse mademoiselle’i ja baltisaksa keelepruugile
omase, nn vanaisadeaegsele prantsuse keelemõju markeeriva verbi parlieren (vrd
Bender 2021: 54) esineb tekstis ka pere noorimat tähistav eestilaenuline Tagga-tips.
Kujul Tagatip on see olemas 1987 ilmunud Berend von Nottbecki sõnastikus „1001
Wort Baltisch” (Nottbeck 1987: 90), tähendades pere pesamuna, sõna oli olnud

tuntud Eesti- ja Liivimaal ehk siis eesti keele alal. Olemas on see aga kohati prae-
gugi – veel ka Baltikumis sündinud või sõjajärgsete baltisaksa põlvkondade koduses

keelekasutuses. Nottbecki väike sõnastik (103 lk), mis kajastab viimase Baltikumis

üles kasvanud baltisakslaste põlvkonna kõnekeelt, ei pretendeeri küll ilmtingimata
teaduslikule täpsusele ja sealt võib leida ka kohati kaheldavaid etümoloogiaid.
Ometi annab see ühisloomelise – „kaastööliste nimekiri nõuaks eraldi raamatut”

(Nottbeck 1987: 13) – pildistuse Teise maailmasõja eelsest baltisaksakeelepruugist.
Nottbeck iseloomustab oma kogumikku „kadunud aja ja kaduva keelelise eripära
meenutamise leksikaalse festivalina”, nentides, et see keelepruuk pole muidugi
enam kommunikatsioonivahend. Sõnastiku tekkimise ajendiks olnud tema sõnul

aga „juhuslik, osaliselt amüseeritud, osaliselt nostalgiline tuju lasta meie kunagisel
kõnekeelel selle skurriilsetes ja õrnades, markantsete ja võõrapäraselt tuttavates väl-
jendites taas ilmuda” (Nottbeck 1987: 5). Nottbeck nendib ka eesti, läti ja vene lapse-
hoidjate mõju, mille tulemusena tekkis „muidugi hulk originaalseid uusi sõnu” –
mis aga jäid pigem lastekeelde ja jõudsid harvem üldisesse kõnekeelde välja, kuid

„kunas jakus nii läks, on keeruline välja selgitada” (Nottbeck 1987: 11). Sõna Tagatip
või Tagga-tips näikse aga olevat üks neist, mis jõudis üldisessekõnekeelde.

Et ilukirjandusliku üldistuse alusmüüri nõnda loodetavasti suurema tõe-
väärtusega toestada, võiks ülaltoodud ilukirjandusliku mitme keele ristkasutuse



BENDER

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 761

näite kõrvale sobida ka üks memuaarne tagasivaade lapsepõlve keeleolukordadele,

nagu neid on meenutanud Järvakandi mõisaomaniku pojana kasvanud baltisaksa

kirjanik Otto von Taube (1879–1973):

Ma mäletan veel aega, kui ma veel täiesti teenijate seas elasin, nõnda et eesti keel oli

mulle kodusem kui saksa keel. Lisaks vanale lapsehoidjale tegeles minuga eriti üks

blond teenijatüdruk Madli (Magdalena); ta oli noor ja värske; veel praegugi seisab ta

mu silme ees roosa kleidi ja mitmes reas kuldpruunide klaashelmestega kaela ümber.

Mulle ta meeldis, kuna ta oli lõbus ja oskas mind hästi lõbustada. Hiljem jäi eesti

keel mulle võõramaks, siiski on mul veel meeles, kuidas ma juba palju suuremana

koos ühe paljasjalgse linalakast eesti poisiga majast mitte kaugel oleval karjamaal,
kus kasvasid ka lepad, lammaste järel jooksin ja mängisin. Ma justkui mäletaksin,
et ta oli Pepiku talust ja oli mu piimavend. Veel enne kolmeseks saamist võtsid mu

vanemad majja minu kasvatajaks preili Christophi, pastoritütre. [---] Mulle tundus

ta võrreldes mu varasema ümbrusega rangena, küllap olin ka nördinud, et ei täitnud

igat mu soovi, nagu mind hellitavad teenijad, hoidja ja muu teenijaskond. Ta suhtus

minusse teatava põhimõttelisusega, ning minu „kroonprintsipositsioon” majas teda

ei kõigutanud. (Taube 1944: 9)

Sellise isikliku idülli tulemustelekoolipingis andis oma üsna karmi hinnangu aga
Kuramaal Liibavis sündinud, Miitavisgümnaasiumi lõpetanud, Liivimaal Tartus üli-

koolis filoloogiat õppinud ja kõigis kolmes provintsis kooliõpetaja ning -juhatajana
tegutsenud Carl Hoheisel (1823–1877). Ta otsis oma laia pedagoogilise kogemuse
pealt ja kaunikesti puristlikust vaimust kantuna selgitust olukorrale, kus Balti pro-
vintsides on

hulk Saksamaal täiesti üldiselt teatud ja tuntud sõnu, kõnekäände ja väljendeid [---]

peaaegu täiesti tundmatud või – juhul kui mõni haritud inimene on nende peale
mõnes Saksamaal välja antud saksakeelses raamatus sattunud jakonteksti järgi neist

aru saanud – meil mitte kasutusel või mitte levinud, nõnda et näiteks kooliõpetajal
tuleb koolis selleks, et loetud tekstist üldse aru saadaks, esmalt hulk saksakeelseid

sõnu ära seletada. (Hoheisel 1860: 5)

Ta põhjendab baltisaksa keelepruugile omast võõrsõnalembustsaksakeele vähese

oskusega:

Siinne sakslane tunneb end saksa keele nii lõputult rikka keelevaramu vaid üsnagi
väikeses osas kodus olevat, mistõttu ta tarbetult nii tihti haarab võõrsõna järele, [---]
mis, pärinegu see siis prantsuse, vene, ladinavõi ka eesti või lätikeelest, on talle tutta-

vam ja suupärasem kui sellele vastav saksakeelne sõna (Hoheisel 1860: 5).

Baltisakslaste vähene saksa keele oskus tulenenud Hoheiseli arvates ühelt poolt
isoleeritud geograafilisest asendist, teisalt aga pidevast kokkupuutest teiste keeltega,
mistõttu korraloominekooli keeletundides olevat keeruline, kui mitte võimata:



BENDER

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025762

Balti lapsed ei õpi esimese keelena mitte saksa keelt, vaid hoopis eesti ja läti keelt

teenijaskonnalt, hiljem õpetatakse lastele prantsuse keelt. [---] Teisalt on sakslased

maakeeltest sisse piiratud – ja nii mõnigi haritud sakslane ise, näiteks kirikuõpetaja,
on juba oma ameti poolest sunnitud oma elus palju rohkem eesti või läti kui saksa

keelt rääkima jakuulma. Lisaks tuleb veel vene keel, mis samuti ja mitte väikestmõju
meie emakeelele avaldab. Sakslased Baltikumis ei oska ühtegi keelt õigesti, [---] kõige
vähem õpitakse siin emakeelt põhjalikult ja õigesti ning enamik kõneleb elu otsa

saksa keelt sama valesti ja viletsasti nagu prantsuse keelt, eesti või läti keelest rääki-

mata. [---] Meie noorsoo seas valitseb tõeline Paabeli segadus, kus kool vaid suurima

vaevaga suudab mingil määral korda luua, kuid mida vaid harva on võimalik täiesti

kõrvaldada. (Hoheisel 1860: 3–5)

Eesti keele mõju pidas Hoheisel millegipärast hullemaks kui läti keele oma – ja
seda mõju olevat baltisakslaste keeles enim eest leida Eestimaa provintsis, põhjuseks
geograafia ning ajalugu. Võimalik, et põhjuseks oli sakslaste väiksem arv eesti keele

alal, mistõttu mõjud olid suuremad. Võõrmõjude poolest teisel kohal olnud Hohei-

seli järgi igatahes Kuramaa, mis piirnes Ida-Preisimaaga, kus „kõneldakse kõige ine-

tumat saksa keele dialekti”, ja Leedu aladega, kus „haritute seas saksa element pea
täielikult kaob”. Puhtaima keelega provintsi tiitli pälvis Hoheiseli (1860: 6) arvates

Liivimaa – ehkki selle põhjaosagi asus ju eesti keele mõjualas.
Akadeemik Ferdinand Johann Wiedemanngi nentis, et üsna vähesed sakslased

mõistavad õigesti kõneleda, ning tunnistas endagi libastumisi, vähemalt suulises

kõnes:

Isegi kohalike saksa literaatide seas pole palju neid, kes näiteks „bringen” ja „holen”,

„stellen“, „setzen” ja „legen” – „herum” ja „umher”l ning mõnda muudki alati õigesti
kasutaksid. Ka ma ise ei julge ennastki nende väheste hulka rehkendada, vähemasti

mitte suuliseskõnes, kus kõrv on igapäevase vigadesumina peale töntsiks jäänud
ja vähem tähele paneb, kui paremini treenitud silm kirjaliku keele puhul. (Wiede-
mann 1854: 94)

Hoheiseli traktaadi ilmumise aastal Tallinna toomkooli saksa keele ja usu-

õpetajaks saanud riigisakslane Carl Sallmann (1837–1904), kes kuni 1886. aastani

väldanud koolitöö kõrvalt võttis pika perioodi kestel uurimise alla Balti provintside
saksa keele grammatika ja leksika (Sallmann 1872, 1873, 1877, 1880, 1887), vormis-

tades oma vaatlustulemused ka doktoritööks, leidis seevastu baltisaksa keele olevat

„omapärase, terve, värske, täies lehes oleva oksa saksa keelepuul”, mis polevat aga
siiski tingitud „soodsatest oludest, vaid pigem [---] saksa loomu ja hariduse tublist

ning sitkest jõust”. Samas ei leia ta, et kohalikud omapärad, mida ta dialektiks nime-

tab, „puudulikud võikogunisti vigased” olla võiksid, sest omapära olevat alati „märk

jõust”. Küll pidavat aga keeleõpetajate ülesandeks koolides olema hoolitseda selle

eest, et „püsiks õige vahekord dialekti ja raamatukeele vahel” (Sallmann 1880: s–B).

’tooma’; ’panema’; ’ringi’ erinevate tähendus-ja stiilinüanssidega.



BENDER

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 763

Eestimaa sakslaste suulise keelekasutuse enesestmõistetavat kirevust möönab ka

Taube ja kõneleb vaevast selle tasandamisel, nimetades oma koduõpetaja ühe õppe-
meetodina vendade Grimmide muinasjuttude ümberjutustamist:

Meie Tallinna linnakodanike saksa keel kubises alamsaksa ja eesti päritolu sõnadest,
valitses piiritu lugupidamatus artikli suhtes ja kõik eestimaalaste häälduse eripärad
torkasid veel tugevamalt esile, kui seda aadli ja literaatide – nii kutsuti meil ülikooli-
haridusega kodanlasi – keeles kuulda võis. [---] Meie kohaliku kõnepruugi vead roo-
giti kõik välja, eestimaalaste poolt nii meeleldi „allaneelatud” sõnalõpud tuli kuul-
davalt välja hääldada. Me ei tohtinud öelda Grabn, vaid Graben, Vogl, vaid Vogel.
Võimalikult riigisaksapäraselt tuli hääldada ei ja eu, taunimisväärne oli öelda Eijer -
aga mitte Eier, ja Feujer – mitte Feuer [---] Ei tohtinud langeda artikliteta eesti keelde,
öelda Sonne schien või Wolf sprach, vaid die Sonne schien ja der Wolf sprach. (Taube
1944: 163)2

Kuid kohaliku keele oskust peeti enesestmõistetavaks ka teenijate vaates ja ehk

kangemaltki ja kauem kui sakste omas. Kui väikelapsena Eestisse jõudnud Ingeborg
Kentmann esialgu eesti keele mitteoskamise pärast teenijate naeru alla sattus, siis

meenutab mitteaadlikust mõisaomaniku järeltulija Ernst Turmann (1892–1976)
oma perekonna faktootumi, vana lapsehoidja Anne kognitiivset dissonantsi uute

aegadega järgnevalt:

Astunud 16-aastasena mu vanavanemate teenistusse, anti ta hiljem mu emale kaasa,
toeks noorele kogenematule abielunaisele. Anne elas meie majas igivanaks, omanda-
des aina enam privilegeeritud seisundit. Tal oli koguni oma tuba, mida tal ei tarvit-
senud teiste teenijatega jagada. Isegi ema, kes oli harjunud oma suurt majapidamist
küllaltki autoritaarselt juhtima, tundis Anne ees teatud respekti. Aeg-ajalt tavatses

vana Anne kööki inspekteerida ja pottidesse kiigata, seejuures enamasti täheldades,
et me sööme liiga rikkalikult. Tema kriitika väljendus tavaliseltküsimuses: „Kas täna

on külalisi oodata?” Seejuures ei olnud söök tänapäeva mõõdupuu järgi sugugi rik-
kalik, pigem võinuks seda nimetada tagasihoidlikuks.Ka muus osas tuli ette nii mõn-
dagi, mis Anne tunduvalt vanema maailmapildiga kokku ei sobinud. Nii ei suutnud

ta näiteks mõista, et mu vanema venna lapsed, kes elasid Peterburis, ei rääkinud eesti

keelt. „Millal õpetatakse lastele selgeks keel, mida kõik lapsed mõistavad?” oli tema

pidev etteheide. Tema põlvkonnale oli eesti keel „maakeel”, mõistetav kõigile sellel

maal. Kes seda ei osanud, oli võõras. Anne on maetud meie suguvõsa hauaplatsile
Tallinnas. (Turmann 1992: 7)

2 Tähendused eesti keeles vastavalt: ’kraav’, ’lind’, ’munad’, ’tuli’, ’päike paistis’, ’hunt ütles’.



BENDER

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025764

Suulise keele kirjaliku kasutuse süstemaatikast -
pudemepõhiselt

Milline võinuks olla baltisakslaste igapäevane eesti (või ka läti) keel kirjalikul kujul?
Mis laadi tekstiga võis olla tegu? Kes kellele, miks jamida kirjutas: kas sakslane saks-

lasele või kellelegi kolmandale või sakslane eestlasele? Suulise kõne näidete põhjal
söandan väita, et valdavalt võis tegu olla isikliku ja argisuhtluse kontekstiga osana

Balti provintsides tavaks olnud funktsionaalsest ja situatiivsest mitmekeelsusest.

Pigem esindavad sellised varasemadkasutusnäited argisuhtluse konteksti – niipalju,
kui seda mulle on ette sattunud. Kuna see on vähe uuritud teema, ei saa aga väita, et

neid ja teiselaadilisigi tekste poleks olemas või poleks olemas olnud, kuid muist on

kindlasti veel üles leidmatavõi lähemaltkäsitlemata. Ja kindlasti on küsimus ka säili-

mises: mis laadi tekstid ja paberid alles jäid, miks jäid või miks ei jäänud? Juhuslikku

ja argist laadi kirjavahetust või kirjapanekuid pigem ei säilitatud või see ei säilinud.

Kui isegi Otto von Taube esivanema itaaliakeelne kirjavahetus praktilise vajaduse
ohvriks langes, mis siis rääkida veel eestikeelsete argikirjapanekute pudemeist:

Samettoa suveks koipulbriga üle puistatud eesriided pannakse akende ja uste ette,

kärbsekaitsed võetakse kroonlühtrite ja vana kella ümbertära, topeltaknad pannakse
ette ja kleebitakse kinni. Sest siin maal ei avata talvel aknapoolikunagi, tuulutamiseks

piisab klappaknast, mis tehakse igal hommikul igas toas ivakeseks ajaks lahti. Muidu

kleebitakse aknad õhukindlaltkinni, kiti või kliisterdatud paberiribadega. Selleks lõi-

gutakse vanu arveid, vanu kirju. Kahjuks sattus sel otstarbel – mu paberit põlgava
vanaema otsusel – kääride alla ka vana härra von Staali itaaliakeelne kirjavahetus.
Seeläbi kadus meie kõigi jaoks teadmine tema õpetatud ja ilmalike sidemete kohta

Bolognaga. Õnneks jäi alles tema Šveitsi kirjavahetus, kuna see oli kirjutatud meile

arusaadavates keeltes – prantsuse ja saksa keeles – ja oskasime seda seetõttu lugeda
ning ka mu isa mõistisjubavarakult selle väärtust hinnata, nii et see ei langenudvana-

ema kääride ohvriks. [---] Topeltakende vahedesse asetati külma vastu kaitseks vati-

polstrid; meie neid muidugi kirevate paberlilledega ei kaunistanud, see-eest lebasid

neil siin-seal surnud kärbsed, millega tuli lihtsalt leppida. Sisemistele aknalaudadele

pandi seltskonnaruumides vateeritud polstrid, mis olid üle tõmmatud sama riidega
kui istemööbelruumis, neid kutsuti eestikeelse nimega „karrud”. (Taube 1944:101)

Kust siis võiks leida baltisakslaste formuleeritud eestikeelseid pudemeid? Kui

baltisaksa keelepruuki kirjalikul kujul leidub eelkõige erakirjavahetustes, ilu-

kirjandustekstide dialoogipartiides ja ajalehtede kuulutuskülgedel (vrd Masing 1923:

83), siis näikse teatudmääral sama käivat ka nende kõneldud eesti keele kohta. Küsi-

mus võiks olla aga ka: miks kasutati kohalikku maakeelt? Ja vastus võiks ettetõttavalt

kõlada – vähemalt siinkirjutajani jõudnud näidete osas (lisaks lihtsalt vajadusele):
esiteks kohaliku koloriidi ja nostalgia mõttes. Selle kohta leidub näiteid baltisaksa

kirjandusest ja memuaristikast, eriti pärast Teist maailmasõda, kui see kandis peale
teatava nostalgilisuse ka informeerivat rolli: kuidas meie maal vanasti elati. Teiseks

kasutusalaks võiks olla olnud isiklik ja omavahelinekirjavahetus, soov omainimeste



BENDER

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 765

vahel koduselt suhelda. Viimast toetab oletamisi paralleel ka alamsaksa keele või

selle riismete kasutamise praktikaga, millele mitmete teiste ja hilisemate autorite

kõrval viitab ka August Wilhelm Hupel, kirjutades: „Viimase paarikümne aastaga
on alamsaksa keel küll väga moest läinud, kuid siiski kõneldakse seda tihti sadama-
linnades, ka maal paljudes majapidamistes. Kes oma tuttavatega õige koduselt juttu
puhuda tahab, kasutab selleks üsna tihti alamsaksa keelt.” (Hupel 1774: 147)

Kolmandaks kasutuspõhjuseks võiks olla mitte lihtsalt vajadus, vaid ka tungiv
vajadus või protesti märk, sala- või koodkeel. Sala- või koodkeele märki kan-
navad endas näiteks baltisaksa üliõpilaskorporatsiooni Curonia kaks lipukirja,
mis mõlemad on Kura maakeelsed ehk siis lätikeelsed ja toonases kirjaviisis: Sirds

Kursemneeka Gods (sks Das Herz ist des Kurländers Ehre ’süda on kuramaalase au’)

ja Tam draugam draugs (sks Dem Freunde Freund ’sõbrale sõber’). Curonia ametlik

asutamisaasta taasavatud Tartu ülikooli juures oli 1808. aasta, kuid lipukirjad olid

vanemad ja sajandi esimestestaastatest, mil nii Jenas, Göttingeniskui ka Heidelbergis
kuramaalased Curonia nime alla koondusid (Hiio 2007: 51–55). Saksa-või ladina-
keelse lipukirja traditsiooni kõrval viitab lätikeelne lipukiri veelgi varasemale, XVIII

sajandi keskpaigast Saksa maades levinud üliõpilasordude traditsioonile, mille orga-
nisatsioonilised eeskujud peitusid vabamüürluses (vrd Krause 1979: 43–48). Sellele

lisandub neljandana kindlasti nii siin kui ka hiljemgi keele kui ühendava elemendi

ühisosa rõhutav aspekt.

Pudemeid suulise keele kirjalikust kasutusest

Alljärgnevalt liigume ajas tagantpoolt ettepoole ülalnimetatud kategooriatesse kuu-
luvate näidete varal. Alustuseks ja XVIII sajandi eesti keele – ja nimelt kõnekeele

kui kohaliku koloriidi suuliseks näiteks võiks olla eesti näitekirjanduse vundamenti

kuuluv August von Kotzebue 1789. aastal ilmunud näidend „Isalik ootus” („Die
väterliche Erwartung”, 1789). Selles näidendis kõlas väidetavalt esmakordselt lava-
laudadel eesti keel. Weimarist pärit Kotzebue (1761–1819) enda eesti keele oskuse

kohta siinkirjutajal andmed puuduvad, oletatud on aga, et nimetatudnäidendi eesti-
keelsed tekstiosad valmisidkoos Friedrich Gustav Arveliusega (1753–1806), kellega
Kotzebue Tallinna Saksa Asjaarmastajate Teatri asju ajas. Igatahes on „Isalikus ootu-
ses” mõlemast rahvusest tegelaste suus lehekülgede kaupa head igapäevast eestikeelt,
mille on kirja pannud sakslased. Sealhulgas kõnelevad näidendis sujuvalt mõlemat

keelt nii sakslastest kui ka eestlastest tegelaskujud.
Oli Kotzebue enda eesti keele oskusega, kuidas oli – ehkki oletamisi ta midagi

mõistis –, kuid tema enda perekonnas ja lastetoas räägiti kindlasti ka eesti keelt.

Tema kolm abikaasat olid kõik baltisaksa aadlidaamid ja tõid eesti keele mingilgi
tasemel endaga abiellu kaasa. Eesti keele kasutuse kohta intiimses koduses sfääris

leidub näide Kotzebue ühe tütre, kolmandast abielust sündinud Wilhelmine (Mimi)
von Krusensterni (1812–1851) kirjavahetuses oma ema, Friederike von Kotzebuega
(snd Krusenstern, lahutatud von Kursell). Viite sellele leiab Mimi lapselapselapse
Eva Pernederi koostatud käsikirjalisest raamatust oma esiemast, mis on koostatud



BENDER

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025766

kirjavahetuste ja perekonnadokumentide põhjal. Mimi kirjavahetuses pereliikmete
ja emaga leidub lisaks elukorralduslikele ja argiküsimustele ka palju viiteid enese-
tundele ja meeleoludele. Olles napilt 20-aastasena värske abielunaisena mehevane-
mate majapidamises Peterburis, igatseb Mimi kodu ja ema järele:

Tema tundeelu keeb üle, ka kuna ta päris ei suuda ületada distantsi uue, küll sugu-
luses, kuid siiski seni tundmatu perekonnaga, siis pöördub ta, täis igatsust, oma ema

poole. Ta vajab tema kehalist lähedust, tahaks tema „Kaisso“ olla. Nii nimetatakse

Baltikumis ema süle, kui ta oma last kallistab ja enda vastu surub. See sõna kuulub

baltisaksa lastetoa sõnavarasse, millele eesti hoidjad oma jälje jätsid. (Perneder 1990:

72)

See kodusust ja intiimsust taotlev kaissu ei kajastu veel küll „Baltisaksa sõnas-
tikus” (BSS), lähtudes selle praegustest allikatest, kuid sobitub teiste eestilaenuliste

hellitussõnade loetellu, mis on jõudnud lastetoast laiemasse kõnekeelde ja mille

kasutus on dokumenteeritud juba XVIII sajandist Johann Gotthelf Lindnerist

(1762: 234) ja Johann Christoph Petrist (1802: 84) saadik, Hupelist rääkimata: pai,
pai(-)pai, pai(-)kindchen, paikind, paitöchterchen, paien ~ payen, bepaien, paichen,
pailo ~ bailo, kullachen ja kulla. Neist viimase kohta kirjutab Arvelius (1787: 14),
et see sõna on „siinsete sakslaste juures juba peaaegu kodanikuõigused saanud”.

Samasugust kodusust – mis hõlmab ka kulinaarset sfääri – toetab 2006. aastal läbi

viidud küsitluse tulemusel (Bender 2008: 34–36) selgunud järjekordseltnn viimaste

baltitsismide loend. Sulgudes on märgitud mainimiste arv 300 informandi seas ja
eestikeelne tähendus: Burkane ~ Borkane (56, ’porgand’), Pli(e)te, Plete, Pliite (28,

’pliit’), Span(n), Solk-spann (32, ’pang’), Pratchen ~ Pratjen (23, ’anekdoot, lugu’),
Goggelmoggel (22, ’koogelmoogel’), Pirogge (21, ’pirukas’), tilkern, tilku-tilku, es

tilkst (17, ’tilkuma’), Sakuska (17, ’sakuska’), pliggern (16, ’aasima, tögama’), solkern,

solk, zolkern, solku-solku, Solkspann (16, ’solkima’, ’solgipang’), Schaffrei (13, ’sah-
ver’), Schmand ~ Schmant, Schmantbonbon ( 12, ’koor’, ’koorekomm’), Kissel ~ Kisell

~ Kissell (10, ’kissell’), Burke (10, ’purk’), Prüg(g)i (9, ’prügi’), Manna(brei), Rosa

Manna ~ Rosamanna (8, ’mannapuder’, ’roosamanna’, ’mannavaht’), Kur(r)at (5,

’kurat’). Vähema esindatusega sõnu oli veelgi.
Eriti pärast Teist maailmasõda ilmunud baltisaksa ilukirjanduses ja memuaar-

teostes esineb tihti eesti- ja lätikeelseid tsitaatsõnu, mis kannavad nostalgilist tähen-
dust, edastavad kadunud kodumaad ilmestavat kohalikku koloriiti ja kokkuvõttes

informeerivad lugejaid – paljudel puhkudel kirjutaja järeltulijaid, kellele tekst on

suunatud – sellest, kuidas elu ennevanasti käis. Selliseid tekstinäiteid on palju, neid

ka seletatakse lahti, andes muu hulgas tõlkeid. Alljärgnevalt paar sellekohast näidet.

Hagudi mõisas kasvanud Leonhard von Krusenstjern (1873–1956) meenutab lapse-
põlves mängimist kubjas Mihkel Kleinbergiga, lisades saksakeelsesse teksti mängu
eestikeelse nimetuse ja ilmestades seekaudu mitmekeelset mõisakeskkonda XIX

sajandi viimasel veerandil:



BENDER

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 767

Ta oli alati väga kena meie, lastega, jakui ta tuli üles papa juurde, ei jätnud me enne,

kui ta polnud meile „Kiiga-Paua” teinud. See käis nii: ta võttis oma suure punase räti

otsad kõvasti kahte kätte, meie istusime räti peale ja tema kiigutas meid mitu korda

edasi tagasi, sinna juurde „Kiiga-paua” lauldes. (Krusenstjern 1979: 19)

Kui Mihkel Kleinbergi puhul võib arvata, et vestlus võis käia eesti keeles, siis järg-
mises näites, kus mõisa ilmub oma järjekordsel ringkäigul kerjus Pirgu Mart, toimus

kogu vestlus eesti keeles ja essentsiaalsedrepliigid on esitatud eestikeelseina:

Varasematel aegadel käis maad mööda ringi palju kerjuseid. Näiteks Pirgu Mart,

uskumatult must, räbalais ja allakäinud inimene. [---] Kindlalt positsioonilt, ülevalt

köögitrepi pealt jälgisime tema tegevust. Kuna ta aga levitas enda ümber metsikut

haisu, hõikasime talle ülevalt ikka ja jälle: „Mart sa haiset.” Täieliku südamerahuga
ja suutäit mäludes vastas ta seepeale: „Haisen jach.” See oli ainus vestlus, mis meil

temaga oli, kuid see kordus ikka ja alati. (Krusenstjern 1979: 31)

Et Krusenstjern aga täiesti korralikult eesti keelt valdas, selgub teksti sõjaväe-
teenistust kirjeldavast osast, kus ta 1893. aastal laatsaretis lamades vahendab kõrval-

voodis lamavat eestlasest sõdurit: „Laatsaretis minu kõrval lamas verinoor eesti

poiss, kes sõnagi vene keelt ei osanud. Pidin talle kogu aeg tõlki mängima. Hiljem
küsis poiss minu käest: „Kus küllast pois sa olet?” Ja kui ma talle seepeale vastasin, et

ma olevat „moisniku poeg”, oleks ta peaaegu aukartusest ära surnud.” (Krusenstjern
1979: 80)

Seda, et keelt oskasid ka teised peale laste, kinnitab Tallinnas arsti pojana kas-

vanud Kurt von Wistinghauseni (1901) lugu Haapses suvitamisest, kus üks kohalik

naine, Augu Leenu doktoriproua Dagmar Anna Hedwig von Wistinghausenile (sün-
dinud von Ramm), südant kergendas, kasutades selleks lapsepõlves mõisas õpitud
nn rituaalset sõnavara:

Armsa jumala kollektsiooni iseäranis kalliks objektiks tuli igaühel Augu Lenot

arvata. Tema nimi tähendas: „august pärit Helene”, kuna tema juba mainitud väike

onn paiknes luiteuurdes. Kas selline tagasihoidlik peavari ka Leno tegelik eluase

oli, ei selgunud kunagi päris täpselt, kuna ta oma päritolu kohta silpigi ei lausunud.

Kunagi ei lubanud ta meil heita pilku oma elupaika, mida ta suvel üldse tegelikult ei

kasutanud. Augu Leno oli hommikul lihtsalt platsis ja kadus õhtul jälle. Nähtavasti

magas ta kõrtsi pööningul, naabertalus või tallilakas. Kui me Haapsesse jõudsime,
asus ta majaabilise kohale ja oli nii kaua, kui tema teeneid vajati. Kas sellel umbes

viiekümneaastasel naisterahval ka kodanlik nimi oli, jäi selgusetuks. [---] Augu Leno

ei olnud kuni 1912. aastani kordagi linnas käinud, ei olnud kunagi näinud trammi,

autost rääkimata, ei suvatsenud elektrivalgusest, kui seda talle korra demonstreeriti,

üldse midagi arvata, kuid sooritas kõiki praktilisi töid instinktiivse osavusega, seda

alati pomina ning üminaga saates. [---] Ta ei olnud kunagi üheski koolis käinud, oli

lapsepõlves aga mõisas mõned õuevormelid omandanud, mida ta mu emaga rääki-

des alati rituaalselt tarvitas. Oli tal midagi südamel, ilmus ta uksele, põlleots peos, et



BENDER

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025768

„palun prauaga rääkida”. Kui majaproua oli vastanud „räki”, läks lahti pikk kirglik
palaaver, millel tuli lasta tühjaks joosta, kuid mis tihti sisaldas kasutuskõlblikke soo-

vitusi. Lõpu moodustas alati vormel: „Tänan prauat räkimisse eest.” Temalt saime

me, suure häbelikkuse jakeerutamise peale mõnda teada vanadest rahvakommetest,

mis olid täiesti süütud, nagu näiteks jaaniöö pidamine, millest aga pastor ei tohtinud

midagi teada. (Wistinghausen 1971: 105–106)

Taolist härraste juures asja ajamise kommet nimetab ka Krusenstjern: „Lõuna-

pausi ajal või ka õhtuti tulid sulased või ka muu rahvas „juttule”, nagu seda nimetati”

(Krusenstjern 1979: 103).
Eesti keele kasutamist tinginud tungiva vajaduse, salakeele ja protesti näited päri-

nevad Esimese maailmasõja ajast, mil sõja alates keelati Vene keisririigis järk-järgult
ära saksa keele kasutamine avalikkuses ja kirjas. Baltisaksa sõnaraamatu koostaja
Oskar Masingu abikaasa Isa Masing märkis oma päevikusse 16. detsembril 1914:

„[---] tänasest on tänavanurkadel üleval teated, et poodides ja tänavail ei tohi enam

saksa keelt kõnelda. Läksin justTupikovi poodi ja juba mitte keegi ei saanud aru, kui

juustu küsisin. Selline teguviis teeb meele kibedaks.” (Masing 16.12.1914) Tallinnas

koges sama tänaval kirjanik Theophile von Bodisco:

Varsti ei tohtinud koguni tänaval enam saksa keelt rääkida. Kui ma ühel päeval
Beatrice’iga nagu alati saksa keelt rääkisin, tuli üks kardavoi meie juurde ja ütles,

et see on keelatud. Naersin ta esiti välja, aga tema oli täiesti tõsine. Ta tundis meid

ja ütles, et ma pean teda uskuma. Ka lapsi viidi sellepärast politseisse, et nad ole-

vat saksa keelt rääkinud. See tekitas sageli nördimust. Ma rääkisin lastega prantsuse
keelt, aga Beatrice ei vastanud peaaegu üldse. Tal oli selle keele suhtes vastumeelsus,

sest see oli „vaenlasekeel”, tema meelest. Seetõttu ei osanud ta seda nii palju, kui oleks

vaja olnud. Peagi ei tohtinud isegi kirjavahetust saksa keeles pidada. (Bodisco 2025:

307–308)

Nagu näha, kasutati eeldatava vene keele asemel prantsuse keelt, aga vajadu-
sel ka eesti (ja kindlasti läti) keelt, nagu selgub mõnest säilinud näitest. Nii läkitas

tsaarivõimude poolt ohtliku elemendina Siberisse asumisele saadetud Gustav von

Pahlen 1916. aastal sugulastele Eestimaale kirja eesti keeles, kirjutades elust Siberis

ning lahates majanduslikke küsimusi (Must 2016: 158). Eesti keeles –ja täpsemalt
lõunaeesti murdes saatis Eestisse pojale kirja ka Jakob Hurda sakslasest lesk Jenny
Hurt, kes elas Peterburis. Hurtade perekonna kirjavahetus on tervikuna saksakeelne,
nimetatud kiri 29. jaanuarist 1916 on eestikeelne, 9. juulil 1917 õele kirjutatud kiri

aga prantsuse keeles. Ilmselt polnud neid võimalik erateed pidi saata ja need tuli

usaldada tsenseeritava tavaposti hooleks. (Hurt 1916,1917)
Täiendava kood- jasalakeele rolli omandas eesti keel (resp. läti keel) pärast 1939.

aasta Umsiedlung’it ja sõjajärgsel Saksamaal. Muidugi oldi ka varem eesti keelt kasu-

tatud, kui oli soov, et kõrvalseisjad jutust aru ei saaks, või siis et rääkijaid Vene alama-

tena venelasteks ei peetaks – misoli baltisakslaste igipõline häda Saksamaal – või kui

oli muud põhjust oma identiteeti varjata. 1851. aastal käisid Tartu tudengid Georg



BENDER

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 769

ja Eduard von Oettingen koos oma nõo Victor von Strykiga suurel maailmareisil,
viibides pea pool aastat Ameerikas. Reisiülevaates kirjutab tulevane Tartu ülikooli

professor ja rektor Georg (Gori) von Oettingen Liverpoolis laevale asumist kirjelda-
des paraja annuse irooniaga järgmist:

Et olime unustanud endale kinni panna istekohad suurepärase auriku Asia salon-
gis, pressiti meid selle viimasesse otsa, kuna olime aga kolmekesi, ei huvitanud meid

eriti muu reisiseltskond, kes aga meie eesti keeles peetud konversatsiooni üle väga
üllatunud oli, sellest sõnakestki mõistmata, ehkki olles ise pärit kõigist ilmakaartest.

Eesti keeles rääkimisega oli meie jaoks seotud teatav eesmärk, mille põhjus – mul

tuleb seda tunnistada – ei ole kõige meeldivam. Pean silmas meie rahvuse määrama-
tust. Saksamaal oli igamees imestunud meid nii heas saksa keeles rääkimas kuuldes,
kuid siiskiei tahtnud nad meid omakaasmaalasteks pidada ja neil oli teatavas mõttes

ka õigus. Kui seevastu mõni ameeriklane meid saksa keelt rääkimas kuuleb, peab
ta meid sakslasteks. Enamikus Ühendriikide ingliskeelsetes osades peetakse sakslast

vaeseks mehikeseks, kes tuleb Ameerikasse, et seal endale leiba teenida, ja keda seal

samavõrra haletsetaksekui ka põlatakse. Sest mehe –ja kahjuks tihtika ainsamaks –
mõõduks on tema varandus. Venelases seevastu nähakse suurmaaomanikku ja tõesti

peene haridusega džentelmeni, kes on harjunud liikuma kõrgseltskonnas. Nüüd

kavatseme läbi Ühendriikide idaosa reisida venelastena, läbi lääneosa aga sakslas-
tena, sest oleme aegamööda õppinud selle maailma eelarvamuste ja teadmatusega
leppima. (Die drei Akademiker: 15)

Kood- ja salakeelena toimisid eesti (ja ka läti) keel baltisakslaste seas pärast
Baltikumist lahkumist, levinud on lood selle kasutamisest jõulukinkide aruteluks,
et lapsed aru ei saaks, või jootraha suuruse arutamiseks restoranis. Levinud on ka

sissekukkumise süžee, kus arvatakse, et kõrvalseisja ju ometi aru ei saa, mida temast

räägitakse. Ralf J. Siré on oma kogumikus „Balten in aller Welt” („Baltlased kogu
maailmas”) toonud ära 100 sõjajärgselt Saksamaalt, kus „Fairy v. St.” 3 sõitis tuubil

täis rongiga Nürnbergi, reisimoonaks kaasas potitäis mannaputru. Olles sõjajärgsete
kitsaste aegade kohta ootamatult heas kaalus, kuuleb ta rongis sööma asudes samas

vagunis üht noort meest teisele eesti keeles ütlemas: „Vaata –se paks – juba tal on

tarvis sööma!” Mõningase kohmetuse järel otsustab Fairy siiski uuesti sööma asuda,
mille peale noormehed jätkavad konversatsiooni: „Vaata –se paks ei anna rahu! Tal

on tõesti tarvis sööma!” Selle peale Fairy pöördub noormeeste poole ja vastab -
samuti eesti keeles: „Kui se teid huvitab – mul on mannapudru ja suhkrut on mul

ka!” Selle teate peale noormehed muidugi häbenevad ja vabandavad saksa keeles. Ja
lisaks loomulikult selgub, et üks neist on koguni Fairy lihane nõbu, kes vahepealse
kümne aasta jooksul on suureks kasvanud. (Siré 1987: 3–4)

Ilukirjandusliku teksti näiteks, kus säärased baltisaksa keelepruugi omasõnad

omandavad stiilivõttena laiema tähenduse ja kannavad kodutunnet võõrsil, on

eespool nimetatud „Tipsy”-100 autori Else Hueck-Dehio vesteline jaanipäevalugu

3 Oletatavasti 1926. aastal sündinud Fairyvon Stackelberg, vt ERA. 1.2.1046.76.1.



BENDER

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025770

„Fast wie zu Hause. (Eine kleine sprachliche Studie)” („Peaaegu nagu kodus. (Väike
keeleline uurimus)”), mille sisuks on baltisaksa põgenike omavaheline jaanipäeva
tähistamine Saksamaal 1945. aastal olusid ja puudust trotsides. See lühike tekst on

oletatavasti esmailmunud 1970 ning sisaldab tohutul hulgal baltisaksa sõnavara,
olles riigisaksa lugejale mõeldes varustatud 37 joonealuse sõnaseletusega ja jättes
teist samapalju seletamata. See on laadilt pikk Pratchen ehk anekdootlik lugu, millel

lisaks edastada sügavam mõte. Selleks on võõrsil vaimselt hakkamasaamine, tehes

koduseid asju ja kasutades kodust sõnavara, et kodumaad ja koduseid olusid taas

luua. Lugukujutab endast omalaadset baltisaksa ellujäämiskunsti näidisteksti. Teks-
tis üritab minajutustaja, sõjapõgenike perepea härra von Zet täpsustamata elukohas

kuskil maal, igatahes ühes lääneliitlaste okupatsioonitsoonis, perekonna ja sõpra-
dega tähistada jaanipäeva: teha lõket, hankida selleks vajalikku kombekohast toidu-
kraami ja korrakski tunda end „nagu kodus”. Vestelises laadis esitatud teksti lõpus
jõutaksesiiski ühiselt rõõmsalt tule ääres istudes ja lõõtsa saatel lauldes nukra tõdemu-
seni, et ehkki ei olda näljas ja süüakse koogelmoogelit, ollakse samamoodi ukse taga
seisjad ja ukse taha jäetud, nagu Wolfgang Borcherti 1946. aastal valminud ja 1947.

aastal raadios esmaettekantud näidendi „Ukse taga” (e k Borchert 1960) peategelane,
sõjavangist tagasipöörduja, kel pole kuhugi minna ja kes jäetakse näljaselt ukse taha

tähtede alla (Hueck-Dehio 1970: 232–236). Olusid trotsiv humoristlik hoiak, millega
sõjapõgenikena ja hiljemgieneseteadvustülal hoiti jamidariigisakslased baltisakslaste

arrogantsiks pidasid, nähtub paljudest sõjajärgsetest baltisaksa tekstidest. Laiemalt

on see sõnastamist leidnud baltisaksa kuukirjas Baltische Briefe, mis hakkas ilmuma

novembris 1948 Marburgis, esialgu veel kirjutusmasinal trükituna ja neljalehe-
küljelisena. Esimene tiraaž oli 982 eksemplari (Kleist 1969: 117). Baltische Briefe

5. numbris, mis ilmus märtsis 1949, sõnastas pseudonüümiKajakkasutanud baltisaksa

ajakirjanik Erik Jacobson (1908–1952) oma filipikas paljude baltisakslaste jaoks neid

valdavad mõtted, peites suuri tundeid ja mõisteid toidunimetuste vahele ja taha:

Baltikumis oli igavam kui siin. Süüa tehti ikkakasehalgudega jakui selleks tuju pol-
nud, siis mindi kas Schwarzi juurde, Estoniasse või Holbergi juurde ja seal sai kõike,
mida aga tahtsid. – Küll on aga igav säärane elu, ei mingit vaheldust! „Ükstakama!”4
öeldi enda ette, „me tahame ära heim ins Reich! Aitab küll sellest hapupiimast, sil-
mudest, olgu lõpp pekipirukate ja bubertiga, põrgusse rosolje ja seljanka!” Nüüd siis

saime, mis tahtsime! Suur vaheldus! Nüüd siis võime poodi minna ja panges pohla-
moosi või sissetehtud riisikaid nõuda. – Mittekeegi ei saa sinust aru! Nagu kuu peal!
Ei mingit voorimeest, Kurländer, Stojak ja Schnittchens on tundmatud suurused,

keegi ei oska bridži mängida ning Tallinna kilud, Reineri šokolaad, Stude martsipan,
Engelhardti koorekompvekid ja muud sarnased moraalsed kategooriad puuduvad
samuti, magushaput leiba ja vesikringleid pole ja haridus on ka ainult sõnakõlks. –
See-eest on saada lõssi! Suureks plussiks on aga see, et me oleme nüüd täielikult aru

4 Algupärandis: Strunt.

5 Eri suuruses napsiklaasid, maht tõlgenduseti erinev. Ritta kuulusid veel nt Livländer, Estländer,

Baby, Jungchen, Erwachsener. Eesti traditsioonist võib tuua paralleeli viinapudelite rahvapäraste
nimetustega suuruse järgi, nagu asunik või riigivanem.



BENDER

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 771

saanud, et meie oleme maailma parimad inimesed! Ja üldiselt teame me niikuinii:

ükskõik, kuidas me ka talitanud oleksime, igal juhul oleks see vale olnud. Selles mõt-

tes pole vahet, kas rännata välja või siia jääda. Viimased baltlased oleme niikuinii.

(Kajak 1949: 3)

Keeleoskusest sai ka ühenduslüli ja ühendav element baltisakslaste ja eestlaste

vahel muutunud oludes, kus omavahelisedsuhted uuesti defineeriti. Baltisaksa kuu-

kirja Baltische Briefe (BB) 3. numbris, mis ilmus jaanuaris 1949, on esilehel lühike

juhtkirjalik seisukohavõtt, allkirjastatud pseudonüümiga –sta–, sisuks on järgmine
mõttearendus:

88-s antakse kaasmaalastele ettekujutus asjade arenemisest kodumaal. Lisaks sellele

peaks kajastamist leidma ka eesti ja läti emigratsiooni elu, eriti nende suhtumine

kodumaa-küsimusse ja meisse. Viimased kümme aastat on kaasa toonud tohutu

muutuse meie suhtumisse eesti ja läti kodumaakaaslastesse. Ajalooline koorem, mis

neid suhteid on varem varjutanud, näib, nagu meile tundub, olevat vahepealsete
sündmuste läbi oma tähenduse kaotanud. Eelarvamuste ja tõrksuse vana müür on

aja haamrilöökide all kokku varisenud – ja seal, kus see veel püsib, on see küps lam-

mutamiseks. BB annab leheruumi Balti eksiilpressile jakutsub kõiki kaasmaalasi üles

sel teemal arvamust avaldama. (–sta– 1949)

Selle pseudonüümi taga peitub hilisem väga nimekas Lääne-Saksa diplomaat
ja riigiametnik, baltisakslane Bernd von Staden (1919–2014). Nii viitab Baltische

Briefe väljaandja Wolfvon Kleist ühes intervjuus 1969. aastal, mil väljaande igakuine
tiraaž oli kasvanud 9000 eksemplarile, jõudes rehkendamisi ligikaudu 50 000 luge-
jani. Kleist selgitab väljaande poliitilist põhihoiakut algusest peale:

BB tahab olla selgelt enamat ja teistmoodi kui ainult „kodumaalt pagendatute” leht.

See on leht, mis võimaluste piires annab ruumi kõigile balti organisatsioonidele ja
institutsioonidele enda ja oma arvamuste tutvustamiseks, ja kindlasti mitte ei ole

tegu baltisaksa ametliku bülletääniga. Selle poliitilise kontseptsiooni olulisimat osa

tahaksin markeerida tsitaadiga 1949. aasta jaanuaris ilmunud kolmandast numbrist.

See tsitaat pärineb meie kaasmaalase, praegu diplomaatilises teenistuses tegeva Bernt

von Stadeni artiklist. (Kleist 1969: 119–120).

Stadeni väljaöelduga sarnase mõttekäigu sõnastab 15 aastat hiljem üks balti-

sakslaste arvamusliidreid, ajaloolane Arved von Taube (1905–1978) Heidelbergis
1964. aastal toimunud esimese ühise Balti rahvaste kommersi – kus lisaks balti-

sakslastele osalesid väliseesti ja -läti korporatsioonide liikmed – toimumise puhul:

Ühise kodumaa kaotuse tõttu on varasemad pinged rahvuste vahel tänaseks oma

tähenduse kaotanud. Baltisaksa, eesti ja läti korporantide tihedam koostöö võiks

tugevdadakogu Balti haritlaskonna riikideülest kokkuhoidmist ja anda Balti rahvaste

vabaduse- jaenesemääramissoovile laialdasemakõlapinna avalikkuses. (Taube 1964)



BENDER

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025772

Uuel tasandil jätkunud või alanud suhtlus väljendus kirjavahetustes ja aegade
lahenedes ka kodumaa-külastustes, mida kajastati reisikokkuvõtetes ja -ülevaadetes.
Vihula mõisaomanikud von Schubertid otsisid kontakti Eestis 1960. aastal, saates

Vihulasse eestikeelse kirja, lootes mõnd omaaegset inimest tabada. Kiri on kirjuta-
tud kirjutusmasinal, mistõttu võib õ-tähe puudumise ka selle kraesse arvata.

Armas perekond Volli Ruuslep ehk perekond Arthur Veerman! Palju tärvitused saa-
dama teile ja kõikidele kes meid veel mälistavad. Minu abimees ja isa suri 1942 Poo-
las. Dora suri 1943. Wolfgan’i kääst saime juuli 1943 viimased sõnumid Oreol’ist.

Dora lapsed, pois ja tütar, on 1944 saadik meie juures, nende isa on ka surnud. Meil

on väike korter siin Hamburg’is. Ursula töötab ühes kuntoris. Meie loodame süda-
mest Teie kääst teadusi saada. Köige paremate südamlikkude tärvitustega oleme

Constance ja Ursula Schubert. (Schubert 1960)

Reisikirja näiteks olgu Sven Siversi kokkuvõte 1972. aastal turistina Eestisse

sooritatud reisist, kus ta käis Tartus ja Tallinnas, leides igal pool head vastuvõttu -
„kui rääkida eesti keelt ja olla Revalis sündinud, avanevad kõik uksed” – kuni takso-
juhi küsimuseni, „kas oleme tulnud, et päriseks jääda” (Sivers 1972). Sivers otsib

aadressbüroo abil üles perekonna kunagise teenija Sofie. Suhtlusest Sofiega ilmneb,
et endisi teenijaid omavahel ühendav nähtamatu võrgustik töötab laitmatult: „Seda,
et mu vend sõjast tagasi ei tulnud ja et minust on arst saanud, teadis Sofie juba, ja
seda tema ühe ametikaaslase kirjavahetusest oma varasemate tööandjatega“ (Sivers

1972). Reisikirjas esinevad ka mõned eestikeelsed fraasid ja nimed nagu „pesu-Ida”,
„muhu sussid”, „sveni tönismäelt”; „tönismäega ei ole mul midagi tegemist”, „kas
meie linn ei ole ilus?” jne.

Lõpetuseks lugu eesti keele oskuse kasulikkusest kriitilistes olukordades. Peal-
kirja all „Polüglott” ilmus see lugu juulis 1976 Göttingenis tegutseva baltisaksakor-
poratsiooni Curonia väljaandes Göttinger baltische Corps-Blätter:

Eestimaalt pärit Preili G.-d ja tema Viini sõbrannat ründas kord Austrias ühel mägi-
aasal sokk. Sokk paiskas sõbranna pikali ja hakkas tema peal sõrgadega trampima.
Preili G.-l õnnestus lõpuks sokk vägisõnade abil minema peletada. Küsimuse peale,
milliste arusaamatute sõnade abil olevat tal see õnnestunud, väitis ta, et ta olevat

Austria sokule paisanud näkku eestikeelsed sõnad: „Kasi minema!” Ja see olevat

mõjunud! (Gnadenberg 1976: 19)

Kokkuvõtteks

Võib nentida, et Eestist päritvõi siin kasvanudbaltisakslaste seas oli eesti keele suuline

oskus läbi aegade erineval tasemel olemas ning leidis ka mõnel puhul kirjapanemist.
Teema vähese uurituse tõttu on kõik leiud vastava uurija nägu ja tahaks loota, et

edaspidi jõuab teaduskäibesse rohkem juhu- jakaasuvaid leide. Artiklis käsitletud

pudemed XVIII–XX sajandist jagunevad baltisakslaste eesti keele kirjaliku kasutuse



BENDER

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 773

näited nelja hägusate piirjoontega kategooriasse: a) kohalik koloriit ja/või nostal-
gilisus, b) kodune omainimeste vaheline suhtlus, c) sala- või koodkeel ja välistest

oludest tingitud vajadus või protesti märk, d) ühendav element. Kõigi nende kate-
gooriate vahel esineb puutepunkte või kogunisti kattuvusi.

Artikli valmimist on toetanud kultuuriministeeriumi eesti kultuuri teadus-ja arendus-

programmi projekt „Baltisaksa ellujäämiskunstid – baltisakslaste lapsepõlve-

kogemused ja kodumaa (taas)loomine” (KUM-TASB).

ARHIIVIALLIKAD

Carl-Schirren-Archiv (Carl Schirreni Arhiiv)

Sivers, Sven 1972. Reise nach Reval. CSG AR 19–13.

Dokumentesammlung des Herder-Institutes Marburg (Marburgi Herderi Instituudi

dokumendikogu)
Die drei Akademiker. – Sechs Brüder von Oettingen. Bd. 3. Dargestelltvon Arved von

Oettingen. DSHII9O, Livland 33.3.

Masing, Isa 16.12.1914. Tagebuch der Isa Masing, geb. Sticinsky, 1912–1941, DSHI 100

Masing 024–.

Eesti Rahva Muuseum, korrespondentide vastuste arhiiv

Schubert 1960 = Constance ja Ursula von Schuberti kiri Vihulasse 7.07.1960. – Vihula

küla ja mõis ajaringis. Koost Harald Kadari, 1977. ERM-KV32O, lk 24.

Rahvusarhiivi meediateek

Fairy Stackelberg. Passitaotluse foto, 1939. ERA. 1.2.1046.76.1

VEEBIVARAD

BSS = Baltisaksa-saksa-eesti-läti sõnaraamat. Toim Anne Arold, Reet Bender. Eesti Keele

Instituut, 2019. https://arhiiv.eki.ee/dict/bss

KIRJANDUS

Aabrams, Vahur 2023. Texts from a carnivalesque time of change: Four poems in Estonian

Half-German. – Journal ofBaltic Studies, kd 54, nr 4, lk 801–819.

https://doi.org/10.1080/01629778.2023.2244481
Arvelius, Martin Heinrich 1787. Phraseologie meines Vaterlandes. – Für Geist und Herz. Eine

Monatsschrift für die Nordischen Gegenden, kd 3, lk I–2o.

Bender, Reet 2008. Die Deutschbalten und das baltische Deutsch anno 2006. – Germanistik

als Kulturvermittler: Vergleichende Studien. Vorträge der 111. Germanistenkonferenz an

der Universität Tartu. (Humaniora: Germanistica 3.) Toim Terje Loogus, Reet Liimets.

Tartu: Tartu University Press, lk 21–40.

Bender, Reet 2021. Baltisaksa keelest ja kolmest kohalikust keelest. – Kultuur ja rahvas.

Mälestusteos Ea Jansenile. Koost Inna Põltsam-Jürjo, Jüri Kivimäe. Tartu: Rahvusarhiiv,

lk 39–67.



BENDER

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025774

Bender, Reet 2023. „Schanno bleibt trei”: Schanno von Dinakant as the last hero of Half-

German poetry. – JournalofBaltic Studies, kd 54, nr 4, lk 821−834.

https://doi.org/10.1080/01629778.2023.2237969
Bodisco, Theophile von 2025. Unustusehõlma vajunud maailmad. Ühe Eestimaa daami

mälestusi. Välja andnud Henning von Wistinghausen. Tlk Tiiu Relve. Tallinn: Argo.
Borchert, Wolfgang 1960. Ukse taga. [Drauβen vor der Tür.] Tlk August Sang. – Loomingu

Raamatukogu, nr 3. Tallinn: Ajalehtede-Ajakirjade Kirjastus.

Gnadenberg, W. 1976. Polyglott. – Göttinger baltische Corps-Blätter, kd 18, nr 31, lk 19.

Hiio, Toomas 2007. Eesti-, Liivi-ja Kuramaa üliõpilased Saksamaa korporatsioonides. – Vivat

Academia. Üliõpilasseltsid ja -korporatsioonid Eestis. Peatoim Helmut Piirimäe, tegev-
toim Meelis Burget. Tartu: Eesti Üliõpilaste Seltsi Kirjastus, lk 51–59.

Hoheisel, Carl 1860. Einige Eigenthümlichkeiten der deutschen Sprache Estlands. Ein Beitrag
zu einer deutschen Grammatik für die Ostsee-Provinzen von Carl Hoheisel, Oberlehrer

der deutschen Sprache und Literatur am Gymnasium zu Reval. Reval: Lindfors Erben.

Hueck-Dehio, Else 1956. Tipsy’s sonderliche Liebesgeschichte. Eine Idylle aus dem alten Est-

land. Heilbronn: Eugen Salzer-Verlag.
Hueck-Dehio, Else 1970. Fast wie zu Hause. Erinnerung aus dem Sommer 1945. (Eine kleine

sprachliche Studie.) – Sankt-Georgs-Tag im alten Estland. Heiteres und Besinnliches

von baltischen Erzählern. Toim Erik Thomson. Tübingen–Basel: Horst Erdmann Verlag,
lk 232–236.

Hupel, August Wilhelm 1774. Topographische Nachrichten von Lief- und Ehstland. Kd 1.

Riga: Hartknoch.

Hupel, August Wilhelm 1795. Idiotikon der deutschen Sprache in Lief- und Ehstland. Nebst

eingestreuten Winken für Liebhaber. – A. W. Hupel, Neue nordische Miscellaneen,

nr 11–12. Riga: Hartknoch, lk XVIII–XIX.

Hurt 1916 = Jenny Hurda kiri pojale 29.01.1916. – Jakob Hurda perekonna kirjavahetus aastail

1866–1917. Kd 2. 1897–1917. Koost Henno Lender, tlk Anti Lääts. Tartu: Ilmamaa, 2007,

lk 351–352.

Hurt 1917 = Jenny Hurda kiri õele 9.07.1917. – Jakob Hurda perekonna kirjavahetus aastail

1866–1917. Kd 2. 1897–1917. Koost Henno Lender, tlk Anti Lääts. Tartu: Ilmamaa, 2007,

lk 354–355.

Jänes, Marin 2024. „Wir tanzten nach Wioli, alle anderen tanzten nach Torropil.” Die histo-

rische Mehrsprachigkeit in deutschsprachigen Anekdoten des Baltikums. – Einheit des

Faches – Vielfalt der Perspektiven. Ausgewählte Beiträge zum XII. Nordisch-Baltischen

Germanistentreffen in Reykjavík vom B.–lo. Juni 2022. (Nordeuropäische Arbeiten zur

Literatur, Sprache und Kultur 19.) Toim Frank Thomas Grub, Ewald Reuter, Oddný
G. Sverrisdóttir. Berlin: Peter Lang, lk 95–107. https://doi.org/10.3726/b22111

Kajak [Erik Jacobson] 1949. Historische Tatsachen. – Baltische Briefe, nr 5, lk 3.

Kalda, Maie 2000. Jacob Johann Malm ja makarooniline luule. – M. Kalda, Mis mees ta

on? (Collegium litterarum 12.) Tallinn: Eesti Teaduste Akadeemia Underi ja Tuglase

Kirjanduskeskus, lk 82–149.

Kentmann, Ingeborg 1980. Eine Atempause lang. Kindheit und Jugend im Baltikum

zwischen zwei Weltkriegen. Freiburg–Basel–Wien: Herder.



BENDER

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 775

Kleist, Wolf Baron 1969. Baltische Briefe. Ein Gespräch der Redaktion des Jahrbuches mit

dem Herausgeber der Baltischen Briefe, Baron Wolf Kleist. – Jahrbuch des baltischen

Deutschtums 1970. Kd XVII. Lüneburg: Carl-Schirren-Gesellschaft, Deutsch-Baltische

Landsmannschaft im Bundesgebiet, lk 117–121.

Kotzebue, August von 1789. Die väterliche Erwartung, eine ländliche Familien Scene in Esth-

land mit untermischten Gesängen vom Präsidenten v. Kotzebue, in Musik gesetzt vom

Herrn Professor Hoerschelmann. Reval: Iversen und Fehmer.

Krause, Peter 1979. „O alte Burschenherrlichkeit.” Die Studenten und ihr Brauchtum. Graz-

Wien–Köln: Styria.

Krusenstjern, Leonhard von 1979. Erinnerungen. Toim Arvid von Krusenstjern. Aalen:

A. von Krusenstjern.

Lehiste, Ilse 2000 [1965]. Luuletus Halbdeutschis ja mõned küsimused substraadi kohta. -
I. Lehiste, Keel kirjanduses. (Eesti mõttelugu 36.) Koost Jaan Ross, tlk Eva Liina Asu,

Ene-Reet Soovik, Taive Särg. Tartu: Ilmamaa, lk 121–134. [llse Lehiste, A poemin Halb-

deutsch and some questions concerning substratum. – Word. Journal of the Linguistic
Circle ofNew York 1965, kd 21, nr 1, lk 55–69.

https://doi.org/10.1080/00437956.1965.11435418]
Lindner, Johann Gotthelf 1762. Abhandlung von der Sprache überhaupt, und insbesondre

eines Landes, nebst einer Sammlung einiger Liefländischen Provinzialwörter und Aus-

drücke. – J. G. Gotthelf, Beitrag zu Schulhandlungen. Königsberg: bey Gebh. Ludwig
Woltersdorffs Wittwe, lk 205–256.

Lukas, Liina 2021 (koost). Balti kirjakultuuri ajalugu. Kd I. Keskused jakandjad. Tartu: Tartu

Ülikooli Kirjastus.

Masing, Oskar 1923. Baltisches Deutsch. – Zeitschrift für Deutschkunde,kd 37, nr 2. Leipzig:
Teubner, lk 83–89.

Must, Aadu 2016. Muutugu ja kadugu! Baltisakslased ja Esimene maailmasõda. Tartu: Tartu

Ülikooli Kirjastus.
Nottbeck, Berend von 1987.1001 Wort Baltisch. Köln: VerlagWissenschaft und Politik.

Perneder, Eva 1990. Zwischen Konvention und Passion. Das Leben der Mimi von Krusen-

stern nach ihren Briefen und Tagebüchern. Berlin.

Petri, Johann Christoph 1802. Ehstland und die Ehsten, oder historisch-geographisch-sta-
tistisches Gemälde von Ehstland. Ein Seitenstück zu Merkel über die Letten. Erster Theil.

Mit vier Kupfern. Gotha: Ettinger.
Plath, Ulrike 2011. Emad, ammed ja korsetid. Balti naised biidermeieri ajal. – Balti biider-

meier. Panoraame ja lähivaatlusi. (Eesti Kunstimuuseumi toimetised 1 (6).) Toim Anu

Allikvee, Tiina-Mall Kreem. Tallinn: Eesti Kunstimuuseum, lk 153–168.

Sallmann, Carl 1872. Zur Grammatik der deutschen Mundart in Estland. – Baltische Monats-

schrift, kd 21 (Neue Folge, kd 3), nr 9–lo, lk 401–418; nr 11–12, lk 497–513.

Sallmann, Carl 1873. Die Deutsche Mundart in Estland. Ein Versuch. Cassel: Kay.
Sallmann, Karl 1877. Lexikalische Beiträge zur deutschen Mundart in Estland. Inaugural-

Dissertation der philosophischen Facultät zu Jena zur Erlangung der Doctorwürde.

Leipzig: Grumbach.

Sallmann, Karl 1880. Neue Beiträge zur deutschen Mundart in Estland. Reval: F. Kluge.



BENDER

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025776

Sallmann, Karl 1887. Eine Nachlese zur deutschen Mundart in Estland. – Baltische Monats-

schrift, kd 34, nr 6, lk 463–471.

Schilling, Jonathan 2020. Else Hueck-Dehio (1897–1976) und ihre estländischen Geschich-

ten als deutschbaltischer Erinnerungsort. Semikonfessionelle Regionalliteratur und

die Rezeption baltischer Kulturin der Bundesrepublik. – Archiv für Kulturgeschichte,
kd 102, nr 1, lk 167–194. https://doi.org/10.7788/arku.2020.102.1.167

Siré, Ralf J. 1987. Balten in aller Welt. „Nein – so ein Zufall...!” Wie das Leben so spielt.
München: Privatdruck.

–sta– [Bernt von Staden] 1949. In den BB wird
...

– Baltische Briefe, nr 5, lk 1.

Taube, Arved Baron von 1964. Geschichte der baltischen Verbindungen. – Heidelberger

Tageblatt 30. IV.

Taube, Otto von 1944. Im alten Estland. Kindheitserinnerungen. Stuttgart: Köhler.

Turmann, Ernst 1992. Pikva. Tlk Hanna Miller. – Loomingu Raamatukogu, nr 37–39. Tallinn:

Perioodika.

Undusk, Jaan 2008. Baltisaksa kirjanduse breviaar: põhilaad, erijooned, esindajad. -
Rahvuskultuur ja tema teised. (Collegium litterarum 22.) Toim Rein Undusk. Tallinn:

Underi ja Tuglase Kirjanduskeskus, lk 93–122.

Undusk, Jaan 2009. Eesti lugu: Siegfried von Vegesack „Balti tragöödia”. – Eesti Päevaleht 30. I.

Undusk, Jaan 2011. Baltisaksa kirjakultuuri struktuurist. Ärgituseks erinumbri lugejale. -
Keel ja Kirjandus, nr B–9, lk 561–571.

Vegesack, Siegfried von 2009 [1935]. Balti tragöödia. Romaanitriloogia. (Eesti lugu 20.) Tlk

Tiiu Relve. Tallinn: Eesti Päevaleht, Akadeemia. [S. von Vegesack, Die baltische Tragödie.
Eine Roman-Trilogie. Berlin: Deutsche Buch-Gesellschaft, 1935; kd 1: S. von Vegesack,

Blumbergshof. Geschichte einer Kindheit. Berlin: Universitas, 1933; kd 2: S. von Vege-
sack, Herren ohne Heer. Roman des baltischen Deutschtums. Berlin: Universitas, 1934;

kd 3: Totentanz in Livland. Roman. Berlin: Universitas, 1935.]

Verschik, Anna; Saagpakk, Maris 2023. Multilingualismin the Estonian translations of Bal-

tic German literature. – Methis. Studia humaniora Estonica, kd 25, nr 31–32, lk 77−107.

https://doi.org/10.7592/methis.v2si3l-32.23314
Whelan, Heide W. 1999. Adapting to Modernity. Family, Caste and Capitalism among the

Baltic German Nobility. (Ostmitteleuropa in Vergangenheit und Gegenwart 22.) Köln-
Weimar–Wien: Böhlau. https://doi.org/10.7788/b0eh1au.9783412322342

Wiedemann, Ferdinand Johann 1854. Einige Bemerkungen über die deutsche Sprache in

Ehstland. – Das Inland. Eine Wochenschrift für Liv-, Ehst-und Kurlands Geschichte,

Geographie, Statistik und Literatur, nr 6, vg 93–95; nr 7, vg 111–114; nr 8, vg 124–128;

nr 9, vg 143–146.

Wilhelmi, Anja 2008. Lebenswelten von Frauen der deutschen Oberschicht im Baltikum

(1800–1939). Eine Untersuchung anhand von Autobiographien. Wiesbaden: Harrassowitz.

Wistinghausen, Kurt von 1971. Estland – ferne Welt. Ein Jugendweg. Stuttgart: Urachhaus.

Reet Bender (snd 1974), PhD, Tartu Ülikooli maailma keelte ja kultuuride instituudi

germanistika professor ja baltisaksa uuringute keskuse juhataja (Lossi 3, 51003 Tartu),
reet.bender@ut.ee



BENDER

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 777

Fragments of Baltic Germans’ everyday written Estonian in
the 18th–20th centuries

Keywords: cultural history, Baltic Germans, Baltic German language, multilingualism,

language use, diaspora

This article explores the everyday written use of Estonian by Baltic Germans in

the 18th–20th centuries, drawing on a wide range of illustrative examples. It focuses

on surviving chance fragments that reflect the multilingual cultural sphere of the

period. Approaching the topic from a cultural-historical perspective, the article

describes the Baltic Germans’ use of Estonian (resp., Latvian) as situational and

functional, shaped by their living environment, social position, and the dynamics of

historical circumstances. From the examples, fourprincipal contexts of use emerge:

(a) expression of local colour and nostalgia, (b) domestic interpersonal communica-

tion, (c) secret or coded language and a sign of protest, and (d) a unifying element

across differentnational groups. Examples drawn from varied and sometimes unex-

pected sources point to the natural presence of Estonian in Baltic German culture.

Estonian, acquired in childhood through interaction with servants, oftenbecame the

first language, later supplanted by German, French, or Russian, yet leaving lasting
traces in domestic speech. Estonian acquired particular significance as a secret lan-

guage outside the home or in difficult circumstances, most notably after the Second

World War in Germany and beyond, where, in addition to its practical value, it also

took on an identity-forming or identity-affirming role, serving as a cultural bridge
between different national groups.

Although the extant materialis fragmentary, it nevertheless reveals the linguistic
interweaving and cultural interaction that calls for more systematic investigation.
The aim of this article is to encourage scholars to bring similar chance findings into

academic circulation, thereby contributing to a fuller understanding of the coexis-

tence of Baltic Germans and local languages, as well as the multilayered nature of

cultural memory.

Reet Bender (b. 1974), PhD, University of Tartu, Institute of World Languages and Cul-
tures, Professor of German Studies, Head of the Centre for Baltic German Studies

(Lossi 3, 51003 Tartu), reet.bender@ut.ee



https://doi.org/10.54013/kkBl2aB

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025778

Mitmekeelsus hernhuutlaste käsikirjades
Beata Paškevica

Läti ja eesti keelt hakatikirja panema reformatsioonijärgse meediumide arengu käi-

gus – protsessis, mida on nimetatud „meediumide sünkroniseerimiseks” (Dembeck
2020) Euroopa kirjakultuuri traditsiooniga. Kuni XVIII sajandi keskpaigani olid kir-

jalik läti ja eesti keel „koloniseerimise ja ristiusustamise vahendid”, nagu on märki-

nud Liina Lukas (2020: 42), sest kirjutajateks olid haritud sakslased, kes olid siia kas

sisse rännanud või siin sündinud (Sommerlat-Michas 2015).
Ajaloolise Liivimaa lätikeelses osas astuti esimesed sammud emakeelse läti kirja-

kultuuri poole XVIII sajandi keskel tänu vennastekogudusliikumisele ehk hern-

huutlastele. Ehkki hernhuutlastevahendusel läti kultuuri jõudnud tekstid olid samuti

osa nii meediumide sünkroniseerimise kui ka ristiusustamise protsessist, puudus
hernhuutlaste diasporaatöö programmist koloniseerimise tahk. Nende eesmärk oli

luua riigile alternatiivne, teokraatlik utoopiline ühiskonnakorraldus (Bestor 1950;

Vogt 2023) – see väljendus isegi arhitektuuris (Vogt 2003).
Hernhuutlased tegutsesid sotsiaalse ja keelelise võrdsuse põhimõttel, mis eeldas

mitmekeelset lähenemistkohaliku vennastekoguduse tarbeks mõeldud tekstide loo-
misel. Tõlgiti palju Herrnhutis vennastekogudusliikumise jaoks saksa keeles kirju-
tatud tekste, aga ühtlasi loodi ohtralt mugandusi ning hiljem ka algupäraseid tekste:

kirju, jutlusi, elulugusid jne. Enamik Liivimaal läti ja saksa vendade ning õdede kir-

jutatud, tõlgitud või ümbertöötatud tekste – ligikaudu 500 ühikut – on hoiul Läti

Rahvusraamatukogu haruldaste raamatute ja käsikirjade osakonnas (Daija, Paške-
vica2o22).

Üleminekut „võõrkirjutuselt” läti kultuuri „enesekirjelduseni” (Paškevica 2024)

ning läti rahvuskirjanduse kujunemist kohaliku hernhuutliku kirjanduse põhjal on

süvitsi uurinud raamatuloolane Aleksejs Apīnis. Tema hinnangul „tähistasid hern-

huutlaste käsikirjad üleminekut uuele ideoloogilisele korrale” (LNB RX, f 300, 127,

28). Hernhuutlased lõid läti ja saksa keele jaoksruumi, kus need keeled olid põhimõt-
teliselt „väljapoole ametlikku suhtlust surutud” (Ndhlovu, Ndlovu-Gatsheni 2024:

2). Rahvusvaheliselt tegutsevate hernhuutlaste egalitaarsed tavad (Mettele 2006), mis

põhinesid keelte hierarhilisel võrdsusel, käivitasid dekoloniseerimise protsessi ning
viisid läti identiteedikujunemiseni. Tänapäeva mitmekeelsusuuringud näitavad üha

selgemalt, „kuivõrd poliitilised keeled on” (Pajević 2020: 10) ja kuidas keel toimib

võimupoliitika vahendina. Selles kontekstis polnud aga oluline, et saksa keel oli kolo-

niseerimiskeel.

Hernhuutlaste juurutatud tekstiliike mugandati kohalikele oludele ning need

aitasid ergutada individuaalset loovust, mis soodustas muu hulgas ükskeelse läti

rahvusliku kirjakeele kujunemist. Läti kultuuri kirjeldamist väljastpoolt hakkas üha

enam asendama järk-järgult tugevnev enesekirjeldus.



PAŠKEVICA

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 779

Hernhuutlaste diasporaatöö esimesed aastakümned Liivimaa lätikeelses osas tõid

kaasa seniolematuid mitmekeelsuse avaldumise vorme igapäevaelus ja sõnavaras -
seda nii suulises kui ka kirjalikus keeles. Sama võis täheldada ka Liivimaa eesti-
keelses osas. Hernhuutlaste üldised suhtlustavad ja terminoloogia, mida kohalikega
suheldes kasutati, andsid tõuke lätlaste enesetaju muutumiseks ning lõid pärisorjuse
tingimustes n-ö kujuteldava dekoloniseeritud ruumi.

1. Kujuteldava dekoloniseeritud ruumi leksikaalne

kujunemine Liivimaa vennastekogudusliikumises

Paradoksaalsel kombel käivitas just vennastekirik, mis pidas end rahvusüleseks

usukogukonnaks, ajaloolise Liivimaa lätikeelses osas rahvusliku emantsipatsiooni
protsessi. Olulist rolli mängisid seejuureskeelekontakt ja sellega kaasnenudkultuuri-
ülekanded. Valitseva keelelise ebavõrdsuse tingimustes lõi läti ja saksa keele paral-
leelne kasutamine töökorralduses ning usutalitustel lõi aluse selle vaimse ja usulise

liikumise kestvuseks. Loomulikult nõudis ka Liivimaa luterlik kirik tulevastelt pas-
toritelt kohalike keelte tundmist ning koguduseliikmetega suheldi lätikeeles, ent see

suhtlus teenis koloniseerimise ja ristiusustamise eesmärke ega olnud seega olemuselt

võrdne ja vastastikune.

1.1. Läti ja saksa keele paralleelne ja võrdväärne kasutamine

Hernhuutlaste jaoks iseenesestmõistetavkakskeelne suhtlus läti käsitööliste ja talu-
poegadega ei äratanud viimastes üksnes kristlikku usku (mis oli hernhuutlaste

misjoni- ja diasporaatöö eesmärk), vaid ka loovust, eriti keelelises eneseväljenduses.
Üks olulisemaid allikaid, mis on aidanud rekonstrueerida ajaloolisi sündmusi,

õhustikku, terminikasutust ja suhtlusvorme Liivimaa hernhuutlaste kogukonnas,
on kroonika pealkirjaga „Historische Nachricht von dem Anfang und Fortgang des

Gnaden Reichs Jesu Christi in Liefland überhaupt und insonderheit in Lettland”

(„Ajalooline teade Jeesuse Kristuse armuriigi algusest ja edasikestmisest Liivimaal

üldiselt ja eriti Lätis”), millekirjutas umbes 1772. aastal HerrnhutiVennaste Uniteedi

Arhiivi esimene ametlik direktor Erich von Ranzau (1719–1796). Kroonikast on

säilinud kaks erinevat käsikirja. Herrnhutis asuvas arhiivis hoitakse pikemat ja põh-
jalikumat versiooni (UA, N8.1.R.3.148.m/1), Läti Riiklikus Ajalooarhiivis lühemat

versiooni pealkirjaga „Summarisch-historische Nachricht von Lettland” („Kokku-
võtlik ajalooline teade Lätist”; LNA LVVA, f 237, 1,8), mis käsitleb aga pikemat aja-
perioodi. Võib järeldada, et seda versiooni kasutati Liivimaal sõltumatult Ranzau

Herrnhutis kirjapandud käsikirjast. Sarnaseidhernhuutlastekogukonnas aset leid-
nud ajalooliste sündmuste kokkuvõtteid koostas Ranzau ka Liivimaa eestikeelse

osa, Saaremaa, Eestimaa kubermangu ning Soome kohta. Need kannavad pealkirju
„Historische Nachrichten von dem Anfang und Fortgang des Gnaden-Reichs Jesu
Christi in Esthland” („Ajaloolised teated Jeesuse Kristuse armuriigi algusest ja edasi-
kestmisest Eestimaal”; UA, N8.1.R.3.148.n) ning „Kurze Special-Historie von dem



PAŠKEVICA

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025780

Anfang und Fortgang des Gnaden-Reichs Jesu Christi in Finnland”(„Lühike aja-
looline erikäsitlus Jeesuse Kristuse armuriigi algusest ja edasikestmisest Soomes”;

UA, N8.1.R.3.148.n.12).
Liivimaa lätikeelse osa kroonika on koostatud paljude Liivimaalt Herrnhutti saa-

detud dokumentide ja päevikute põhjal ning jagatud lõikudeks. Paljud kroonikas

mainitud dokumendid ei ole säilinud, mis muudab selle tänapäevase uurimistöö

jaoks eriti väärtuslikuks. Kroonika põhjal saab aimu, millises õhkkonnas korraldati

paralleelseid tegevusi jarituaale kogukonna läti- ja saksakeelsele osale.

Näiteks Tallemäe uue hoone pühitsemisel 1742. aastal Valmieras (Wolmaris) toi-
mus tseremoonia nii läti kui ka saksa keeles.

[---] 10. novembril osaleda Tallemäel uue ja laiendatud kogudusemaja pidulikul
sisseõnnistamisel, mille viisid võimsa armukogemusega [sks Gnadenwesen] läbi vend

Buntebart, kes palvetas läti keeles, ja vend Biefer, kes palvetas saksa keeles. (Ranzau:
lõik 50)

Veel üks paralleelsuse näide on see, et mõlema rühma kogudusepäeva (sks
Gemeintag) on samas sissekandes koos mainitud: „Pärast seda, kui seega veel 8. det-
sembril oli peetud õnnis saksa ja läti kogudusepäev, seati 10-ndal kool uuesti sisse”

(Ranzau: lõik 50).

Vennastekirikus, eriti selle alguspäevil, kasutati ka palju improvisatsioonilisi ele-
mente: kohapeal loodud luuletusi ja populaarse vaimuliku kirjanduse tõlkeid, mida

vennastekogudusliikumise läti poolehoidjad loovalt omaenda kultuurisüsteemi

sobitasid. Väga lühikese ajaga tõlgiti saksa vennaste ja nende läti poolehoidjatekoos-
töös läti keelde rohkelt hernhuutlaste laule.l

Ranzau kroonikast leiab 1743. aastast pärineva improvisatsioonilise luule näite.

Kuigi selle teksti lätikeelset osa ei ole võimalik rekonstrueerida, on tõendid, et sellist

laulu tõepoolest esitati.

Samuti pidasid nad kannatusnädalal, hoolimata sellest et komisjon oli juba kohal,
oma pidupäevi jakoguduseüritusi takistamatult edasi ja iseäranis oli neil vaiksel lau-
päeval erakordselt pidulik öine valvus,kus nad lõpuks väljas platsi peal suletud ringis
laulsid kooride kaupa, st läti ja saksa keeles vaheldumisi ühe toonaste olude jaoks
tehtud ja selleks puhuks sobiva laulu, kus muu hulgas öeldakse: „Mida saab maailm

meile teha, / ta on võidetud, vaene vaenlane peab lõpetama, / kes praegu sõdib; kui

Tall näitab haavu omaküljes jakäes, saab armastuse liit õige pea teatavaks. / Sa vaene

pime rahvas, mida sa tahad teha tunnistajate pilvele, / sa pead ju lõpetama, miks? /

Kogu maailma valitseja kaitseb oma inimesi, / tema jääb kindlasti võitlusväljal peale,
meie rõõmustame.” (Ranzau: lõik 54; minu esiletõst – B. P.)

1 Esimeste koraalitõlgete ja 1739. aastal Königsbergis avaldatud lätikeelse hernhuutlaste laulu-
raamatu kohta vt Paškevica 2021.



PAŠKEVICA

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 781

Seega on ilmne, et diasporaatöös oli mõlema keele kasutamine iseenesest-
mõistetav. Järgnevalt tahan esile tõsta hernhuutlasteleeriomast endale ja teistele vii-
tamise viisi.

1.2. Rahvusliku ja globaalse sünkroonne rõhutamine

hernhuutlaste leksikas

Emantsipatsiooni- ja ühtekuuluvustunde tekkimisel ei mänginud olulist rolli üks-
nes hernhuutlaste edasi antud tekstid, mida sai läti keelde ümber panna, vaid ka

leksika, millega hernhuutlased saksa keeles teistele – lätlastele – viitasid. Hernhuut-
lusega seotud kirjalikes tekstides – nii isiklikus kirjavahetuses kui ka ülemaailmsele

vennastekogudusliikumisele suunatud päevikutes ja raportites – nimetati lätlaste

asuala Lätiks (sks Lettland) ning koguduse põliselanikest liikmeid läti vendadeks ja
õdedeks. Muudes tolleaegsetes tekstides sellist nähtust peaaegu ei kohanud.

Hernhuutlastehuvi kohaliku ajaloo vastu ilmneb juba Ranzau kroonika esimesel

leheküljel, kus on meenutus läti rahva muistsest ajaloost:

Need liivlased olevat olnud teadete järgi, mida õed-vennad on Liivimaal nende käest

kuulnud ja seejärel edasi andnud, vanimatel aegadel, enne kui sakslased sellele maale

jõudsid, kõige lugupeetumad lätlaste seas, ja nende hulgast olevat pärinenud vana

läti rahva vürstid, kellest põlvnevad veel kolm lihast õde lätlaste seas, nimelt Neuhofi

[tänapäeva Jaunrauna] Katsche, mõisa-Trine ja Barbara, Neuhofi vallaliste õdede

praegune töötegija. (Ranzau: lõik 1; minu esiletõstud – B. P.)

Hernhuutlaste suhtlus läti järgijatega ja eriti Johann Steinhaueri (1705–1779)
juhitud Riia käsitööliste ning ettevõtjate ringkonnaga viis kahe ajalooliste tekstide

kogumiku koostamiseni, mis olid suunatud läti lugejatele ja pidid aitama kujundada
rahvusajalugu. Esimene neist on „Liivimaa lood”, käsikirjana säilinud tekst, mille

kirjutas Friedrich Bernhard Blaufuß (LU AB M, LDB 5316)2 tõenäoliselt Johann
Steinhaueri palvel 1753. aastal, mil too oli vennastekogudusliikumise läti toetajate
juht. Teise ajalooliste tekstidekogumiku kohta on teada, et selle koostas kümme aas-
tat hiljem samuti Steinhaueri palvel Johann August Mascov (ka Mascow), kes saabus

1762. aastal Peterburist Riiga ja pühendusmitu aastat lätlaste ajaloolisi õigusi tõen-
davate dokumentidekogumisele (Straube 1991). Projekt jäi siiski lõpetamata – põh-
jused on ebaselged, kuid tõenäoliseltkatkes töö kohaliku baltisaksa eliidi vastuseisu

tõttu (Gadebusch 1777: 222–223).3
Teine leksikaalne joon, mis on tähenduslik nii globaalses kui ka kohalikus mõt-

tes, puudutab hernhuutlaste liikumise põliselanikest liikmete nimetust. Hernhuut-
laste kirjalikes dokumentides nimetati selle usuliikumise kohalikke aktiivseid toe-
tajaid rahvuslikeks töötegijateks (sks Nationalarbeiter). Kuigi see mõiste ei kandnud

endas tänapäevast rahvusluse tähendust, viitab selle kasutamine siiski tolerantsele

2 Käsikiri on avaldatud raamatus Blaufūss 2015 [1753].
3 Gadebusch kommenteeris Mascowi taotlusi, öeldes: „Ent tema mõtted ei ole minu omadega
kooskõlas.”



PAŠKEVICA

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025782

suhtumisele kohalikesse. Hernhuutlaste suhtlust põlisrahvaga iseloomustabki ühelt

poolt globaalse ja teisaltkonkreetse kohaliku tasandi ühendamine, mis avaldub näi-
teks mõistes „läti töötegija” (lettischer Arbeiter).

1.3. Paralleelsed naissoovormid kui kaasav lähenemine (eelkõige
hernhuutlaste diasporaatöö alguspäevil)

Naistel olid koguduses oma ametid ja kohustused. See kajastub ka hernhuutlaste

tegevustekirjeldustes, kus peaaegu kõigis tekstideskasutatakse paralleelselt väljendit
„läti vennadja õed” (sks lettischeBrüder und Schwestern). Kui räägitakse ainult naiste

tegevusest, siis on kõik naisi tähistavadnimisõnad naissoovormis, näiteks Arbeiterin

’töötegija’, Schwester ’õde’, Helferin ’abiline’.

Liikumise jaoks oli iga toetaja tähtis. Ranzau loetleb oma kroonikas lehekülgede
viisi läti hernhuutlaste nimesid ja ameteid.

Vaata ülejäänud töötegijate nimesid, mis ju samuti väärivad sellesse ajalukku kirja-
panemist. Meestest Libbert Jahn – abiline, Wolmerin Jehk – manitseja, Auschk Jur-
ris – manitseja, Muzneek Ansch – haigepõetaja, Gehrne Behrtul – teenija, Leimana

Jahn ja Kenge David – samuti teenijad. Naistest Gerrin Trihne – abiline, Pawulen

Anna ja Keesch Anna – üldine abiline, Gibse Marri – abiline, Kiggul Katsch – les-
kede töötegija, Adsel Marris – manitseja, Zehle Marris– haigepõetaja, Aunin Anna ja
Adhel Marris – teenijannad. [---] Vallalistest vendadestKrisch Jahn – õpetaja, Kiesch

David, samuti Bruel Peter – abilised, Seibod Tennis – manitseja, Kisch Pawil – haige-
põetaja, Aunin Jahn – nn konverentsiteenija. [---] Vallalistest õdedestRuggena Anna

ja Nauds Marri – abilised, Karl Dahrte – ülevaataja, Meld Anna – manitseja, Ruggen
Katsch – haigepõetaja, Melder Anna ja Libbert Marri – teenijannad. (Ranzau: lõik 45)

Nagu näha, oli hernhuutlaste diasporaatöö alguses Liivimaal koguduses palju
naisi, kellel oli oma roll ja vastutusala, ning see väljendus ka keelekasutuses.

1.4. Läti vs. Undeutsch ning problemaatiline ja juriidiliselt ohtlik

Bruder ’vend’

XVII sajandi keskpaigani ja hiljemgi kasutati mõistet Undeutsch ’mittesaksa’ laial-

daselt 4 kohalike keelte (läti, eesti ja liivi keele) eristamiseks ülemkihi räägitud saksa

keelest.s Sellel oli nii juriidiline kui ka sotsiaalne tähendus. Kolonialismidebattides

kasutataval väljendil „Lääs ja meie, ülejäänud” (Ndhlovu, Ndlovu-Gatsheni 2024: 1)
on selle mõistega veenvad semantilised paralleelid. Saksa ülemkiht viitas kohalikele

põliselanikele, kes olid ühtlasi Herrnhutist saabunud saksa misjonäride sihtrühm,

4 Näiteks luterliku lauluraamatu (1587) pealkirjas: „Undeutsche Psalmen und geistliche Lieder

oder Gesenge, welche in den Kirchen des Fürstenthums Churland und Semgallien in Liefflande

gesungen werden” („Mittesaksa psalmid ja vaimulikud laulud ehk koraalid, mida lauldakse Liivi-
maal Kuramaa ja Zemgale hertsogiriigi kirikutes”).
5 Selle kohta vt nt Mühlen 1995; Daija 2017; Tischer 2022.



PAŠKEVICA

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 783

mõistega undeutsche Bauern ’mittesaksa talupojad’. Hernhuutlaste tekstides kolo-
nialistliku värvinguga mõistet Undeutsch seevastu ei kasutatud. Päevikutes, sinodi-
protokollides ja kirjavahetuses kasutati selle asemel sõna läti, sageli fraasides läti

vend ja läti õde.

Võib vaid oletada, miks nad kasutasid rahvuslikult ja keeleliselt markeeritud

sõna läti, mis seostub märksa hilisema rahvusliku ajastuga. Enamik hernhuutlasi

olid välismaalased, kes viibisid siin lühikest aega ega tundnud kohalikke kultuuri-
eripärasid. Nad eirasid koloniaalseid olusid, püüdes luua omaenda kooskonda või

ühiskondlikku utoopiat ning kehtestada selles oma struktuurid ja ametikohad. Kaks-
keelne Liivimaa vennastekogudus oli kavandatud suletud kogukonnaks, kus välis-
maailma reegleid ei võetud omaks, vaid üksnes taluti.

Problemaatiline ei olnud üksnes rahvuse järjekindel määratlemine sõnadega läti

ja lätlane – ka sõna vend osutus juriidilise vaidluse objektiks kohtuasjas, mis esitati

1743. aastal Liivimaa hernhuutlaste vastu (Paškevica 2023). Hallest pärit pietistlik
luterlik pastor ja Liivimaa hernhuutlaste toetaja Friedrich Bernhard Blaufuß kirjel-
dab oma autobiograafias talle 1743. aastal riikliku uurimiskomisjoni poolt esitatud

süüdistuspunkte. Üks esimesi küsimusi puudutas sõna vend kasutamist suulises ja
kirjalikus suhtluses: kas Blaufuß kasutab hernhuutlastega vesteldes või neile kirjuta-
des sõna vend? Blaufuß lahendas keerulise olukorra diplomaatiliselt, väites, et kasu-
tab sõna vend kõigi inimeste kohta, sest nad on Jumala lapsed – seetõttu ei tee ta

vahet, kas inimene on hernhuutlane või mitte. (Paškevica 2023: 186–187)

2. Keeleline ühtlustumine ja meediumide

sünkroniseerimine. Läti hernhuutlaste elulood

Õigupoolest jõudsid kõik tekstiliigid, mis ringlesid ülemaailmses hernhuutlaste

kogukonnas, ka läti keelde. Näiteks on esimesed säilinud kirjad kirjutanud lätlased

läti keeles, et suhelda Herrnhuti kogukonnaga. Teistest riikidest pärit koguduse-
liikmete elulugude ja isegi kirjade tõlked olid eeskujuks lätikeelsete tekstide loomisel

(vt Daija, Paškevica 2022).

Tänapäevase uurimistöö seisukohast on eriti huvipakkuvad elulood, mis on kir-
jutatud nii läti kui ka saksa keeles, vahel on seda teinud sama autor. Säilinud on

vaid mõni näide. Üks neist on läti käsitöölise Michael Petersoni (1747–1816) elu-
lugu. Selle lätikeelneversioon „Dzīves stāsts” (LNB RX, f 35, 5,9) asub Läti Rahvus-
raamatukogus, saksa versioon „Lebenslauf” (UA, R. 22.49, l 40–47) aga Herrnhuti

Vennaste Uniteedi Arhiivis. Petersoni eluloos ja mõnes teiseski sarnases tekstis mai-
nitakse priikirju (lt brīv-grāmata ’priiuseraamat’), mille mõisnikud andsid tasuks hea

teenistuse eest.

Alati pole selge, kumb paralleelversioonidest on originaal. Kuna elulood kirjutati
tavaliselt pärast inimese surma, on autorluse küsimus veelgi keerulisem. Nii saksa

kui ka läti keeles koostatud elulugusid ei saa pidada tõlgeteks tänapäevasesmõttes -
pigem on need mugandused, kus võib esineda isegi erinevaid faktiandmeid. Stiililt

on need võrreldavad, kuid kummaski keeles on välja kujunenud oma leksikaalsed



PAŠKEVICA

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025784

viisid vagaduse väljendamiseks. Saksakeelsetes tekstides domineerib südame meta-
foor, samas kui lätikeelsetes tekstides tarvitatakse selle asemel pisarate metafoori.

On tähelepanuväärne, et lätikeelsetes elulugudes kasutatakse emotsionaalsemat

väljenduslaadi, mis rõhutab kuulekuse diskursust. Väga sageli käsitletakse selles

kontekstis kahetsus- ja häbitunnet. Saksakeelsed elulood on faktitruumad.Sisu poo-
lest järgivad mõlemad versioonid aga üleilmsele vennastekogudusliikumisele ise-
loomulikku mustrit.

Hernhuutlaste elulood on erakordselt huvitavad tekstid, mis pakuvad palju tõl-
gendus- ja klassifitseerimisvõimalusi väga eriilmelistes uurimisvaldkondades, seal-
hulgaskommunikatsiooniuuringutes, kirjandus- ja keeleteaduses(Roth 2021; Daija,
Paškevica 2022).

Kokkuvõte

Mitmekeelsus oli hernhuutluses igapäevaelu loomulikosa, eriti diasporaatöö alguses
Liivimaal, kus kogukond oli osalt saksa- ja osalt lätikeelne. Samas oleks vale väita, et

kogukonna iga liige rääkis mõlemat keelt. Pigem oli mitmekeelsus Jumalariigi levita-
mise programmi intuitiivne osa, mis oli omane hernhuutlaste kogukonnale üle kogu
maailma. Samal ajal toetas see programmiliselt kaasav ja tolleaegsete olude kohta

ebatavaliselt egalitaarne lähenemine iga lätlasest liikme eneseteadvuse kujunemist
ning aitas läti emakeelega kogukonnal leida oma identiteeti. Selle väite kasuks rää-
givad artiklis käsitletud nähtused, mis põhinevad hernhuutlastekeelekasutuse kom-
munikatiivsetel ja sotsiaalsetel aspektidel.

Uurimus on valminud projekti „Grāmata un sabiedrība Latvijā: Eiropas dimensija un

kultūras pārmaiņas“ („Raamat ja ühiskond Lätis: Euroopa mõõde ja kultuuri muutused“

LZP-2023/1-0263) toel.

ARHIIVIALLIKAD

Läti Rahvusraamatukogu(Latvijas Nacionālā bibliotēka, LNB) käsikirjakogu (rokraksti, RX)

f 35, 5, 9 – Dzīves stāsts / mūsu mīļa Brāļa / Mīkel jeb Michael Peterson / kas tai 26. jan.
1816. gadā / iekš Veselauskas muižu / svētīgi pie tā m. Pestītāja / aizgāje.

f 300, 127, 28 – Aleksejs Apīnis, Latviešu hernhūtiešu vēsturiskie un biogrāfiskie rok-
raksti. Izlase: grāmatas izdevniecības manuskripts un A. Apīņa sarakste par manus-
kriptu. Rīga, 1988–1993.

Läti Ülikooli (Latvijas Universitāte, LU) akadeemilise raamatukogu (Akadēmiskā bib-

liotēka, AB) Misiņa raamatukogu (Misiņa bibliotēka, M)

LDB 5316 – Vidzemes Stāsti. Stāsti no tās vecas un jaunas būšanas to Vidzemes ļaužu,
uzrakstīti 1753. Käsikiri, koopia.

Läti Rahvusarhiivi (Latvijas Nacionālais arhīvs, LNA) Läti Riiklik Ajalooarhiiv (Latvijas Valsts

vēstures arhīvs, LVVA)

f 237, 1, 8 – Summarisch-historische Nachricht von Lettland.



PAŠKEVICA

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 785

Herrnhuti Vennaste Uniteedi Arhiiv (Unitätsarchiv Herrnhut, UA)

R.22.49 – Lebenslauf des lettischen Bruders und Nationalarbeiters Michael Peterson,

heimgegangen im Januar 1816 in Wesselshofbey Wenden in Liefland.

N8.1.R.3.148.m/1 – Erich von Ranzau, Historische Nachricht von dem Anfang und Fort-

gang des Gnaden Reichs Jesu Christi in Liefland überhaupt und insonderheit in Lett-
land. 1772.

N8.1.R.3.148.n – Erich von Ranzau, Historische Nachrichten von dem Anfang und Fort-

gang des Gnaden-Reichs Jesu Christi in Esthland. 1773.

N8.1.R.3.148.n.12 – Erich von Ranzau, Kurze Special-Historie von dem Anfang und

Fortgang des Gnaden-Reichs Jesu Christi in Finnland. u 1785.

KIRJANDUS

Bestor, Arthur Eugene 1950. Backwoods Utopias: The Sectarian Origins and the Owenite

Phase of Communitarian Socialism in America, 1663–1829. Philadelphia: University of

Pennsylvania Press.

Blaufūss, Frīdrihs Bernhards 2015 [1753]. Vidzemes Stāsti. Stāsti no tās vecas un jaunas
būšanas to Vidzemes ļaužu, uzrakstīti 1753. Toim Jānis Šiliņš. Rīga: Vēstures izpētes un

popularizēšanas biedrība.

Daija, Pauls 2017. Literary History and Popular Enlightenment in Latvian Culture. Newcastle

upon Tyne: Cambridge Scholars Publishing.
Daija, Pauls; Paškevica, Beata 2022. Latvian moravian manuscripts: Historical overview

and research perspectives. – Acta Historica Tallinnensia, kd 28, nr 1, lk 63–84.

https://doi.org/10.3176/hi5t.2022.1.03
Dembeck, Till 2020. Heute sprechen. Literatur, Politik und andere Sprachen im Lied (Her-

der, Alunāns, Barons). – Mehrsprachigkeit und das Politische: Interferenzen in zeit-

genössischer deutschsprachigerundbaltischer Literatur. (Literarische Mehrsprachigkeit /

Literary Multilingualism 3.) Toim Marko Pajević. Tübingen: Narr Francke Attempto Ver-
lag, lk 15–38.

Gadebusch, Friedrich Konrad 1777. Livländische Bibliothek nach alphabetischer Ordnung.
2. osa. Riga: Johann Friedrich Hartknoch.

Lukas, Liina 2020. Sprache und Schrift im Baltischen Raum. – Mehrsprachigkeit und das

Politische: Interferenzen in zeitgenössischer deutschsprachiger und baltischer Litera-

tur. (Literarische Mehrsprachigkeit / Literary Multilingualism 3.) Toim Marko Pajević.
Tübingen: Narr Francke Attempto Verlag, lk 39–58.

Mettele, Gisela 2006. Eine „Imagined Community” jenseits der Nation. Die Brüdergemeine
als transnationale Gemeinschaft. – Geschichte und Gesellschaft, kd 32, nr 1, lk 45–68.

Mühlen, Heinz von zur 1995. Deutsch und Undeutsch als historiographisches Problem. –
Zwischen Konfrontation und Kompromiss. Oldenburger Symposium: Interethnische

Beziehungen in Ostmitteleuropa als historiographisches Problem der 1930er/1940er

Jahre. (Schriften des Bundesinstituts für ostdeutsche Kultur und Geschichte 8.) Toim

Michael Garleff. München: R. Oldenbourg Verlag, lk 185–195.
Ndhlovu, Finex; Ndlovu-Gatsheni, Sabelo J. 2024. Introduction: Reframing the struggle for

new decolonial futures. – Language and Decolonisation: An Interdisciplinary Approach.
Toim F. Ndhlovu, S. J. Ndlovu-Gatsheni. London–New York: Routledge, lk I–l3.



PAŠKEVICA

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025786

Pajević, Marko 2020. Interferenzen. Einführung. – Mehrsprachigkeit und das Politische:

Interferenzen in zeitgenössischer deutschsprachiger und baltischer Literatur. (Litera-
rische Mehrsprachigkeit / Literary Multilingualism 3.) Toim M. Pajević. Tübingen: Narr

Francke Attempto Verlag, lk 7–14.

Paškevica, Beata 2021. Hernhūtiešu dziedāšanas tradīcija un Kēnigsbergā drukātais pirmais
hernhūtiešu dziesmukrājums Kādas izlasītas garīgas jaukas dziesmas. – Grāmata Latvijai

ārpus Latvijas. Koost Viesturs Zanders. Rīga: LNB, lk 120–162.

Paškevica, Beata (koost) 2023. Frīdrihs Bernhards Blaufūss. Dzīvesgājums (Friedrich
Bernhard Blaufuß. Lebenslauf). Komm Tomass Grūnevalds, Holgers Caunšteks. Rīga:

Latvijas Nacionālā bibliotēka.

Paškevica, Beata 2024. Von Fremdbeschreibung zur Eigenbeschreibung der lettischen

Kultur. Zur Mehrsprachigkeit der lettischen Lebenswelt innerhalb der herrnhutischen

Brüdergemeine in Livland des 18. und 19. Jahrhunderts. – Sakrale Sprache in Bewegung.
Gebetet, gesungen, übersetzt, entsakralisiert. (Theolinguistica 11.) Toim Szilvia Szatzker,
Anikó Szilágyi-Kósa. Insingen: Akademische Verlagsoffizin Bauer & Raspe, lk 105–116.

Roth, Kerstin 2021. Die Textsorte Lebensbeschreibung als Forschungsobjekt der Textseman-

tik. – Jahrbuch für Germanistische Sprachgeschichte, kd 11, nr 1, lk 176–190.

https://doi.org/10.1515/jbgsg-2020-0013
Sommerlat-Michas, Anne (toim) 2015. Das Baltikum als Konstrukt (18.–19. Jahrhundert):

Von einer Kolonialwahrnehmung zu einem nationalen Diskurs. Würzburg: Königs-
hausen & Neumann.

Straube, Gvido 1991. J. A. Maskovs un viņa sastādītais dokumentukopojums. – LZA Vēstis,

nr 11, lk 125–134.

Tischer, Anuschka 2022. Zwischen „deutsch” und „undeutsch”: Die Rolle deutscher Aufklärer

in Livland in der Sprach-und Kulturvermittlung. – Sprach-und Kulturkontakte im Ost-

seeraum. (Schriften der Matthias-Kramer-Gesellschaft zur Erforschung der Geschichte

des Fremdsprachenerwerbs und der Mehrsprachigkeit 4.) Toim Agnese Dubova, Ineta

Balode, Konrad Schröder. Bamberg: University ofBamberg Press, lk 53–67.

https://doi.org/10.20378/irb-56353
Vogt, Peter 2003. Architektur als religiöse Sprache: Die Brüdergemeine und die Shaker im

Vergleich. – Unitas Fratrum, nr 51–52, lk 97–114.

Vogt, Peter 2023. Die Herrnhuter Brüdergemeine als christliche Sozialutopie. – Die Herrn-

huter Brüdergemeine im 18. und 19. Jahrhundert. Theologie – Geschichte – Wirkung.
(Arbeiten zur Geschichte des Pietismus 69.) Toim Wolfgang Breul. Göttingen: Vanden-

hoeck & Ruprecht, lk 21–44. https://doi.org/10.13109/9783666565618.21

Beata Paškevica (snd 1968), PhD, Läti Rahvusraamatukogu vanemteadur (Mūkusalas

iela 3, Zemgales priekšpilsēta, Rīga, LV-1423), beata.paskevica@lnb.lv



PAŠKEVICA

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 787

Multilingual aspects in Moravian manuscripts

Keywords: Moravians, Livonia, history of Latvian language, multilingualism, imagined
decolonized space, lexical phenomena of the Moravian Church

Until the mid-18th century, written Latvian and Estonian served as ‘means of colo-

nization and Christianization’ (Lukas 2020: 42), since they were written by educated

Germanswho had immigrated to the country. The first steps towards a distinctly Lat-

vian writing system in the Latvian-speaking region ofhistoric Livonia came through
the influence of the Moravian Church. The Moravian Brethren, active worldwide,

promoted egalitarian practices based on a hierarchical equality between languages,
which setin motion a process of decolonization. Through the parallel use of Lat-

vian and German, the inclusive forms of address (‘brother’ and ‘sister’), the recogni-
tion of feminine forms, and the explicit marking of linguistic and ethnic affiliation

in official Herrnhut historiography, an ‘imagined decolonized space’ was created

within the Moravian community in Livonia. This in turn contributed to the Latvi-

ans’ search for a sharedcultural identity. The text types introduced by the Moravians

were locally adapted and served as a foundation for new forms of creativity, which,

among other effects, enabled the development of Latvian as a monolingual national

language. Theprevailing paradigm ofexternal description gradually gave way to the

self-description of Latvian culture.

Beata Paškevica (b. 1968), PhD, National Library of Latvia, Senior Researcher (Mūku-
salas iela 3, Zemgales priekšpilsēta, Rīga, LV-1423), beata.paskevica@lnb.lv



https://doi.org/10.54013/kkBl2a9

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025788

„Mo südda ligob mo sees.”

Kirjakeelest kirjanduskeeleks

Liina Lukas

Kuigi hiljemalt XVII sajandi esimesest poolest on olemas eesti kirjakeeled, ei kasu-
tanud neid veel kaua aega ei kirjutajate ega lugejatena need, kes kõnelesid neid keeli

emakeelena. Aga millal siis võtsid eestlased koloniseerimisvahendina tajutud eesti

kirjakeele omaks ja hakkasid seda kasutama kirjutajate ja lugejatena? Millal tekkis

eesti kirjanduskeel ja sellega ka kirjanduslik avalikkus Jürgen Habermasi (1962)
mõttes: järjest laiema lugejaskonna kaasamine ühtsesse inforuumi ning poliitiliste,
esteetiliste, kõlbeliste jakultuuriliste väärtustekujundamine? Ilukirjandusel oli selles

protsessis keskne roll, millele käesolev artikkel osutab.

Esimeseks eestlasest ilukirjandusliku teksti autoriks võib pidada Puhja pastorit
Käsu Hansu, kes Põhjasõja ajal pani lõunaeesti keeles kirja oma kuulsa kaebelaulu.

See ei tähenda aga veel seda, et oleks olnud olemas eestikeelne ilukirjandusliku teksti

lugeja. Eesti kirjakeel oli ka siis, Põhjasõja ajal, endiselt saksa haritlaste omavaheline

suhtluskeel. Eestikeelse ilukirjandusliku proosa alguseks on peetud Anton Thor

Helle 1732. aastal Halles trükitud grammatika („Kurtzgefasste Anweisung zur Ehst-
nischen Sprache”) lõpus pealkirja all „Colloquia Esthonica” leiduvaid „vestlusi” talu-
poegade või pastori ja talupoja vahel, mis käsitlevad mitmesuguseid praktilisi, muu

hulgas kasvatuslikke küsimusi ja veenavad vestluspartnerit mõistma hukka pahesid
ja lõbustusi. Needki lood ei olnud mõeldud eesti lugejale, vaid trükitud saksa-eesti
paralleeltekstina saksa pastoritele eesti keele harjutamiseks ja küllap ka kogudusele
ettelugemiseks.

Millal ikkagi sünnib eesti lugeja? Kaudseid ja umbmääraseid andmeid usalda-
des võib oletada, et XVII sajandi lõpul oskas lugeda umbes 5% Eesti elanikkonnast

(Põldvee 2013: 413). XVIII sajandi viimastel kümnenditel küündis lugemisoskus
Liivimaal 60–70%-ni, Eestimaal 40%-ni (Lukas 2021: 269). Kindlamaid andmeid on

XIX sajandi lõpust: 1881. aastal oskas 93,3% 14-aastastest ja vanematest eestlastest

lugeda-kirjutada, mis oli Euroopas erandlik (Raag 2008: 54). Ka lätlaste kirjaoskus
oli eestlastega võrdsel tasemel.

Seega leiab XVIII sajandi jooksul aset muljetavaldav muutus, mida on nähtud

valgustusajastu saavutusena, üleeuroopalise lugemisrevolutsiooni tulemina. Väidan,
et väga suur roll selles muutuses oli hernhuutlikul äratusliikumisel ja selle loodud

uuelkirjandusliku kommunikatsiooni mudelil.



LUKAS

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 789

Hernhuutlik jutustusmudel: Henning Kuuse

Esimene eestlastele mõeldud juturaamat ilmus 1737. aastal, mil Urvaste pastor
Johann Christian Quandtl lasi Tallinnas Köleri trükikojas trükkida lõunaeestikeelse

raamatu pealkirjaga „Kolm kaunist Waggausse Eenkojut”. Ehkki Quandti raamat

ilmus hiiglasuures tiraažis (1200 eksemplaris) ja seda jagati talupoegadele tasuta,

pole sellest säilinud ühtki eksemplari: 1743. aastal, kui keisrinna Elisabet I keelustas

vennastekoguduse liikumise Vene impeeriumis, korjati kogu tiraaž käibelt ja hävi-

tati. Siiski ilmus 30 aastat hiljem (1776) samas trükikojas teise raamatu külge köide-

tuna Quandti jutukogu teine väljaanne. Küllap oli trükikojal siiski alles vähemalt üks

eksemplar, mille järgikordustrükki teha.

Kõik kolm raamatus sisalduvat juttu on tõlked Saksamaal ja mujalgi Euroopas
tuntud pietistlikest äratuslugudest, mis levisid eri versioonides ja üha uutes kordus-

trükkides. Need on näidiselulood ehk eksemplid, „waggausse eenkojut”, nagu peal-
kirigi ütleb. Selliseid koostati nii tuntud usutegelaste, aadlike kui ka lihtinimeste

elust, nii nagu Quandti kogumiku lugudes: siin on juttu kolme päriselt elanud noore,

lihtrahva hulgast pärit lambakarjuse Henning Kuuse, väikese käsitöölise Jörgeli ja
neitsi Armelle Nikolase elust.

1737. aasta väljaandes oli lisaks kolmele äratusloole viis või kuus kirikulaulu

Quandti eestinduses, kuid 1776. aasta väljaanne sisaldab 21 hernhuutlikku kiriku-

laulu, enamasti Nikolaus Ludwig von Zinzendorfi, aga ka tema esimese naise

Erdmuthe Dorothea, teise naise Anna Nitzschmanni ning sõbratari Anna S. Dor-

beri laulude tõlked. Need olid laulud, mille Quandt oli 1741. aastal andnud välja
lauluraamatuna, mis aga, nii nagu tema juturaamatki, pärast vennastekoguduse
liikumise keelustamist hävitati. Nii on 1776. aasta uusväljaandes säilinud peale
Quandti juturaamatu ka tema hernhuutlik lauluraamat. Raamat oli kokku köide-

tud tõlkega vennastekoguduse ühest olulisemast hardustekstist, Thomas Wilcoxi „ A
Choice Drop ofHoney from the Rock Christ”, mille 1775. aastal ilmunudsaksakeelse

tõlke „Köstlicher Honigtropfen aus dem Felsen Christo, oder ein kurzes Wort der

Ermahnung an alle Heilige und Sünder” järgi oli valminud lõunaeestikeelne „Kalli
Me-Pissara Kristusse Hawu Paest” (trükikohaks on märgitud Tartu, ajaks 1779).

Siinne arutlus keerleb kogumiku esimese jutu ümber, mida Quandt pidas otsus-

tavaks teguriks rahva äratustöös ja mis Rudolf Põldmäe (1936: 256) sõnul on olnud

„elulähedasemaid raamatuid eesti keeles, mis on otseselt mõjustanud rahva maa-

ilmavaadet ja viinud täispöördelistele suunamuutmistele”. See jutustab Rügeni saa-

relt pärit lambakarjuse Henning Kuuse äratusloo (e kvt Salchow 2010) ja on tõlge
Halle orbudekodu 1736. aasta väljaandest „Die Gnade Gottes An einer Person

niedri[gen] Standes, Henning Kuse, Einem Schaf-Hirten auf [der] Insel Rügen, Als

ein besonderes Exem[pel] des grossen Nutzens, den auch [die] Einfältigsten aus

beständiger Le[sung] und Forschung der Heil. Schri[ft] haben können, Vornemlich

zur Ermunter[ung] solcher einfältigen [---] Seelen” („Jumala arm alamast seisusest

1 Johann Christian Quandt sündis Wolferschwendas Tüüringis, pärast õpinguid Jenas tuli 1732.

aastal Liivimaale ja sai Urvastekirikuõpetajaks. Juba õpingute ajal oli tal kontakte vennaste-
kogudusega. (Vt Põldmäe 2011: 47–74; Luhamets 2010)



LUKAS

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025790

isikule Henning Kusele, lambakarjusele Rügeni saarel...”). Pikk alapealkiri ütleb, et

lugu on eriline näide suurest tulust, mis võib ka kõige lihtsamale inimesele tõusta

pidevast pühakirja lugemisest ja uurimisest, ning see on trükitud selliste lihtsate hin-
gede julgustuseks. Jutu saatis pastor Quandti koduõpetajale Peter Friedrich Born-
wasserile Halles elav sõber (arvatavasti G. A. Francke jun, Põldmäe 2011: 53) ja selle

tõlkis lõunaeesti keelde Quandt ise.

Seesama lugu ilmus kaks aastat pärast hävitatud lõunaeestikeelset väljaannet,
1739. aastal, ka põhjaeesti keeles, sama Köleri trükikoja väljaandes. Seegi raamat

hävitati, kuid sellest on Eesti Kirjandusmuuseumis alles üks ilma tiitellehe ja algus-
osata eksemplar, mida on hakatud ühe kogumikus sisalduva 100 järgi nimetama

„Hanso ja Mardi jut” (Annus 2000: 182). Puuduva teksti on hiljem (dateeringu järgi
1819. aastal) keegi käsitsi juurde kirjutanud. Mingil põhjusel oli raamatu algus, mis

sisaldas sedasama Henning Kuuse (põhjaeesti tõlkes Hinrik Kuseni) lugu, raama-
tust välja rebitud, küllap 100 hernhuutliku hoiaku tõttu. Ülejäänud raamat on trü-
kitult alles, see sisaldab veel neljakirikulaulu tõlget – need tuntud evangeelsed lau-
lud on tänini saksa ja eesti kirikulauluraamatutes – ja kahte Eesti olusid käsitlevat

dialoogjutustust. Nendest üks, „Wel üks hea jut / mis üks wagga Õppetaja aiab ühhe

mehhe-eksiaga, Rein nimmi, kui ta tedda õnsa surma wastu walmistab”, oli ilmunud

juba Anton Thor Helle grammatikas ja selles kujutatakse eesti talumehe hingelist
arengut („kuida se assi mo süddames on”) patususest meeleparanduseni. Teine kan-
nab pealkirja „Üks hea jut / mis kaks tallopoega Hans ja Mart issekeskis aiawad” ja
esitab esmakordselt eesti mehe äratusloo. Mardi äratuseks saab tema naabrimehe

prohvetlik unenägu, milles nõutakse rahva patust pööramist. Unenägu kui Jumala
saadetud ettekuulutus või vihje, mis muudab inimese elu ning nõuab selle prohvet-
liku nägemuse kuulutamist ja levitamist, oli pietistlikule kirjandusele omane motiiv.

(Albrecht 2018)
Peale 1817. aastat, mil Aleksander I vennastekogudusele tegutsemisvabaduse

tagasi andis ja see uue hooga levima hakkas, taastas raamatu alguses olnud Hin-
riku 100 teksti keegi, kelle käes pidi olema üks eksemplar hävitatud raamatust veel

säilinud. Selle käsikirjalise juurdekirjutuse ja ülejäänud teksti vahel on tajutav sti-
listiline pinge. Kui trükitud osa raamatust rõhutab jumalasõnale ja Kristuse käsule

kuuletumise vajadust ortodoksse luterluse jaoks sobivas formuleeringus, siis käsi-
kirjaline tekst kasutab hernhuutlikku retoorikat (nt „sega olled sa mo süddame

omma süddamega ühte sidunud, et ma nüüd sinno lamboke ja so armas pruut ollen”,
Hanso ja Mardi jut 1739: 19).

Mõlemad tõlked on suures osas originaalitruud, mõnekohandusega (nagu põhja-
eestikeelse 100 nimekuju Hinrik ning lõunaeestikeelses loos soovitatava lektüüri

hulka lisatud Arndti „Paradiisiaiake” („Paradiesgärtlein”) ja lõunaeestikeelne 1732.

aastal Riias trükitud palve- ja lauluraamat, mida pole tekstis otse nimetatud, kuid

millele on äratuntavalt viidatud). Põhjaeestikeelse Hinriku 100 põhitekstile on lisa-
tud „Maenitsus” (lk 22) ja pöördumine talurahva poole, kes „siin Eesti-maal, Läne,

Harjo, Jerwa- ja Wirromaal” elab (lk 26), mida lõunaeestikeelses variandis ei ole -
viimases lõpetab Henningu 100 „Üks kristlikkarjusse laul”, mis on esitatud lamba ja
karjuse kahekõnena.



LUKAS

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 791

Nagu näha, oli eestikeelse jutustava kirjanduse algus traumaatiline. Millega oli

väikese lambakarjuse äratuslugu, mis seisab nii lõuna- kui ka põhjaeestikeelse jutus-
tava proosakirjanduse alguses, teeninud ära sellise kohtlemise? Miks tuli see lugu
juba ilmunud raamatust välja rebida?

Lihtne vastus on, et selle 100 hernhuutliku maine, st tema tähenduse tõttu

vennastekoguduse jaoks, mistõttu ta oli muutunud kahtlaseks ortodokssete luterlike

pastorite seas ja sattunud ka tsaarivõimu põlu alla. Aga milles nende tekstide ähvar-
dav mõjujõud siis ikkagi seisnes? Kirjanduse arengu (kirjandusliku kommunikat-
siooni tekkimise) seisukohast on olulised järgmised tegurid.

1. Uutmoodi suhtumine kirjalikku teksti. Väikese lambakarjuse elu äratus-
sündmuseks on lugema õppimine ja sel kombel iseseisev ligipääs pühakirjale. Juttu
on sellest, kuidas pühakirja põhjalik lugemine ja uurimine võib ka kõige lihtsamale

karjusele tuua Jumala armu ja õnnistust. Henning/Hinrik ostab enesele õpetaja
soovitusel kõigepealt katekismuse, hakkab seda lugema ja „südamest Jeesuse järele
õhkama” (Hanso ja Mardi jut 1739: 5). Seejärel ostab ta Taaveti laulude raamatu ja
Piibli ning loeb teisigi raamatuid – ta õpib lugema ekstensiivselt. Ta õpetab lugema
ka oma lapsed. Samas õpib ta loetut mõistma ja selle järele elama.

Põhjaeestikeelse Hinrik Kuuseni 100 taustaks on eestikeelse täispiibli ilmumine

1739. aastal, st samal aastal, kui ilmus käsitletav jutukogu. Hinriku lugu on sellega
otseselt seotud. Loo lõpus antakse teada, kuidas Jeesus on ühe suure „herra” südant

pööranud, kes on tahtnud oma kullaga kõik Piibli raamatud talupoegade kätte saata.

(Hanso ja Mardi jut 1739: 29) Suure „herra” all on küllap mõeldud taani päritolu
Vene kindralit, Maardu mõisnikku Hermann Jensen von Bohni (1672–1743), kelle

kulul Piibel ilmus. Esialgne raha saadi Nikolaus Ludwig von Zinzendorfilt.

Jutu lõpus on manitsus, milles loetletakse üleskuus põhjust, miks toob pühakirja
lugemine „suurt kasu ja rõõmu elus ja surmas” ning mis kattuvad saksa pietistlike
piibliväljaannete (sh Johann Fischeri 1677. aastal Riias välja antud Piibli) lugemis-
juhistega (Friedenthal 2025). Need nõuavad Piibli lugemisel mitte üksnes välist aru-
saamist, vaid ka sisemist mõistmist ja järgimist. Esmakordselt esitatakseneedsamad

juhised ka eesti lugejale, kes seni oli jumalasõnast osa saanud peamiselt pastori
vahendusel. Nüüd rõhutatakse, et Piibli lugemisest võivad õppida kõik, sõltumata

soost ja seisusest. Ka talupojalt nõutakse individuaalset, süvenenud lugemist: Piiblit

ei tule lugeda mitte ajaviiteks, vaid hea nõuga, seda tuleb lugeda südamega ja seda

palvega segada, sellest tuleb koguda hingevarandust oma südamesse ja pähe. Eesti-
keelse piibliga samal aastal ilmus lätikeelse täispiibli teine trükk samuti pietistlikult
meelestatud Friedrich Bernhard Blaufußi eessõnaga, mis sisaldas samamoodi juha-
tust Piibli õigel viisil lugemiseks (Friedenthal 2025).

Selline lugemisjuhis tähendas täiesti uutmoodi suhtumist kirjalikku teksti, mida

talupoeg oli seni harjunud pähe õppima. Nüüd pidi ta loetut mõistma nii mõistuse

kui ka südamega. See tähendas igapäevast enesesse süüvimist ja refleksiooni, loetu

individuaalset mõtestamist, millist senised vaimuelu institutsioonid (kool, kirik)

talupoegadele ette ei näinud.

2. Uus jutustamismudel. Henningu lugu tõi eestikeelsessekirjandusse täiesti uut-
moodi narratiivse skeemi: inimese elu- või kujunemisloo, milles on kõige olulisem



LUKAS

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025792

sündmus äratus: teatud sündmuse mõjul, mida inimene kogeb äratusena, hindab ta

ümber oma senise elu ja alustab uut elu Jeesuses, mis peab teda juhtima igavese elu ja
õndsuseni. Sellel teel tuleb tal ületada mitmeidkatsumusi. Henningu tee kulgeb läbi

risti ja viletsuse, teda alandatakse ja solvatakse, ta jääb tõvevoodisse, kuid seda kõike

talub ta kannatliku südamega, saades oma usust rammu. Lugu lõpeb tema surmaga,
mille ta rahulikult ja tänulikult vastu võtab.

Henningu lugukujutas inimese religioosset (ja ühtlasi emotsionaalset) kogemust.
Rõhutades isiklikkuvagadust ja meeleparandust, oli pietism nihutanud keskmesse

indiviidi. See ei olnud valgustuslik autonoomne mina, vaid Jumala aktiivne kohalolu

individuaalses elus. (Vt ka Gleixner 2008) Pidev vaevanägemine Kristuse eeskuju
järgimisel, igapäevane usuline harjutamine, isiklike religioossete emotsioonide kul-
tiveerimine viis uue tundekultuuri tekkimiseni, mis pani ka talupoega oma tundeid

eritlema, neile tähelepanu pöörama ja neid nii kõnes kui ka kirjas väljendama. Lek-
tüür pidi mõjuma, hinge liigutama. Sealjuures väärib rõhutamist, et tegu oli äratus-
lugudega: „[---] teadke, et teid ei olle hukkaminnewa asjade, ei hõbbeda egga kullaga
lunnastud [---]; waid Kristusse kui ühhe ilma wiggata ja puhta talle kalli werrega”
(Hanso ja Mardi jut 1739: 26) ja „[---] ärkage ülles, kes teie maggate, ja touske ülles

patto surmast, siis walgustab teid Kristus” (Hanso ja Mardi jut 1739: 32).
Hinriku 100 sõnum „Ärgake üles, kes te magate” jõudis kohale tungivamalt,

kui 100 kirjapanija oleks ehk osanud loota. Alles vennastekoguduse laotud äratus-
töö vundamendil sai tekkida sotsiaalne, kirjanduslik ja rahvuslik ärkamine. Ärgem
unustagem, et just vennastekoguduse liikumises hakati mittesakslasi nimetama eest-
lasteks. Mitmed rahvusliku liikumise tegelased olid pärit just hernhuutlikest pere-
dest või olid nad hernhuutlusega seotud (nt Johann Voldemar Jannsen, Friedrich

Reinhold Kreutzwald, Carl Robert Jakobson).
3. Samastumispotentsiaal. Põhjaeestikeelse Hinriku-100 lõpus on pöördumine

talurahva poole, kes elab Lääne-, Harju-, Järva- ja Virumaal: „Waatke, armad tallo-
poiad, teie ia teie laste heaks ia hinge kassuks on ühhe lambrise Kuseni Hinriko

ellowisid ramatusse üllespandud ja Ma-kele ärraselletud. [---] Temma olli nisam-
moti tallopoeg kui teiege [ ---].” (Hanso ja Mardi jut 1739: 32–33) Hinriku lugu esi-
tas niisuguse inimese elu ja kogemust, kellega lihtsat päritolu eestlane võis samas-
tuda. Vennastekogudusekirjutuspraktikaskujunes esmakordseltvälja võrdneautori

ja lugeja suhe (vt ka Undusk 1995), milles autor ei seisnud oma lugejast hariduse

ja sotsiaalse staatuse mõttes kaugel, ei
„valgustanud” teda suunaga ülalt alla, vaid

vahendas lihtsa kristlase isiklikkukogemust. Autori ja lugeja põhimõtteline võrd-
õiguslikkus ähvardas seisusliku ühiskonna sisemist hierarhiat.

4. Eestlane autorina ehk „kui Jesukenne omma sõrmekessega mo kele külge
putuks, ehk ma siis voiksin räkida” (Hanso ja Mardi jut 1739: 77). Kuid vennaste-
kogudus ei kaasanud eestlasi kirjakultuuri mitte ainult adressaatidena, passiivsete
lugejatena, vaid ka autoritena, kes tihti jäidküll anonüümseks, nii et teada on üksnes

nende loodud tekstide hilisemad ümberkirjutajad või avaldajad.
Kõik 1776. aasta väljaande tekstid on seotud Urvastega ja pastor Quandti lähi-

ringiga. Urvaste arvuka vennastekogu (140 liiget) aktiivseimad liikmed olid eesti

päritolu köster ja õpetaja Adam Koljo (1683–1759) ning tema väimees ja ameti-



LUKAS

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 793

järglane Mango Hans (u 1713–1780), kes tõlkisid 1740.–1750. aastatel eesti keelde

mitu mahukat luterliku harduskirjanduse peateost ja vaimulikke laule, kirjutasid
ringkonnapäevikuid ja jäädvustasidkohalike vennaste elu- ja surmalugusid (vt selle

kohta Põldmäe 1939, 1981, 2011: 99–112; Vinkel 1993; Prillop 2025). Mahukamate

tõlketööde seas on ülal nimetatud Mee-pisara raamat, mis oli Quandti raamatuga
kokku köidetud (rahvusbibliograafias on tõlkijana märgitud Johann Heinrich

Foerster (Förster), kes tuli Baltimaadele alles 1780. aastal ja võis olla 1814.–1815.
aasta kordustrükkide organiseerija), Johann Arndti „Neli raamatut tõelisest kristlu-
sest” („Vier Bücher vom wahren Christentum”, sks 1605–1610, e k u 1740) – luterliku

vagaduse tähtteos ja sajandeid üks loetavamaid vaimulikke raamatuid kogu Euroo-
pas ja kaugemalgi –, samuti ajastu mõjukamaid maailmakirjanduse teoseid, John

Bunyani „Palveränduri teekond sellest maailmast tulevasse” („The Pilgrim’s Progress
from this World to that Which is To Come”, 1678). See üleeuroopalise kuulsusega
suurteos ei kõnetanud sugugi ainult hernhuutlasi, seda loeti palju konfessioonide

üleselt. Saksamaal oli see üks pietistliku harduskirjanduse tüvitekste, mis tõlgiti
1685. aastal saksa keelde ja mida trükiti XVIII sajandil korduvalt. Bunyani „Palve-
ränduri teekonna” tohutu menu on seletatav sellega, et seda lugesid madalamate

klasside inimesed. Ilmselt suutiskirjanduslik allegooria teoloogilisi tõdesid psühho-
loogiliselt arusaadavaks teha ka vähem haritud lugejale, väheoluline pole teosesse

kätketud ühiskonnakriitika (maailm kui hädaorg, millest tuleb pääseda taevasse).

Mango Hansu lõunaeesti keelde tõlgitud „Palveränduri teekond” ringles enam kui

pool sajandit käsikirjaliselt (Eesti Kirjandusmuuseumis on mitu ärakirja), enne

kui ilmus 1817. aastal trükist pealkirja all „Öige Risti-Innimisse Töisine Ello-käuk
Iggawetse Ello pole”.

Hernhuutlikus kirjutuspraktikas võis eesti või läti2 päritolu talupoeg astuda üles

kirjandusliku teksti autorina, pannes kirja kõne, aruande, kirja, oma või kellegi
teise eluloo või nägemuse, või tõlkijana, tõlgendades algteksti omal moel, lähtudes

oma teadmistest, ning kohandades seda vastavalt oma kogemushorisondile. Oma

hingelise kujunemise kirjalik fikseerimine oli võimalik kõigil, sõltumata soost või

seisusest. Alles vennastekoguduse liikumises sai kirjakeelest kui võõrakirjelduse
vahendist enesekirjelduse vahend ja elitaarsest eksklusiivsest teadmiste vahetamise

meediumist meedium igaühe jaoks.
5. Kirjanduskeele tekkimine. Hernhuutluse kirjanduslooline tähendus ei seisne

ainult selles, et see tõi lihtsa lugeja kasinasse lugemisvarasse uusi jutustavakirjanduse
žanre, lugusid ja motiive, vaid eeskätt tundeelu väärtustamises ja uute stilistiliste

vahendite otsimises selle kujutamiseks – kirjandusliku eesti keele väljaarendamises.
Henningu loos onkujundeid ja tundeväljenduse viise, mida trükitud tekst ega senine

religioosne kirjavara ei tundnud. Kujundid jakeel olid tihti pärit Piiblist, ainsast seni

lihtinimesele tuttavast proosatekstist, kuid hernhuutlikule tekstile on omane mee-
lelisus, kehaline kogemus, müstika ja eksalteeritus, mis tõmbas lugeja tähelepanu
ja haaras kaasa, mõjus, liigutas. Rõhutati meelelisi visioone (Kristus kui tall, kelle

veritsevad küljehaavad sümboliseerivad ülimat kannatust). Sümbolid, mille kaudu

2 Vennastekoguduse lätikeelsete käsikirjaliste tekstide mõjust ja tähendusest vt nt Daija, Paške-
vica 2022.



LUKAS

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025794

religioosset kogemust tulikirjeldada, kaotasid piiri reaalse jakujutlusliku vahel. Tegu
oli afektiivse pöördega suhtes kirjasõnasse. Selline afektiivsus andis lugejale võima-
luse samastumiseks, ärgitas kujutlusjõudu ja tegi kujutleja teadlikuks oma siseelust

ja individuaalsusest. Religioosse tundeelamuse abil koolitati ühtlasi üleüldist emot-
sionaalset kompetentsi ja selle keelelis-poeetilist väljendamist.

Sentimentaalne jutustusmudel: Jenoveva

Äratuslugude pietistlik skeem lõi jutustusmudeli, mis võimaldas kujutada inim-
saatust väljaspool religioosset teleoloogiat. Niipea kui vennastekogudus XIX sajandi
esimesel veerandil taas põranda alt välja sai tulla, hakati seni käsikirjaliselt levinud

teoseid trükkima (või taastrükkima). Hernhuutlikus vaimus oli üles kasvanud uus

põlvkond eesti kirjanikke, kes olid vastuvõtlikud Saksamaal levinud uus- või järel-
pietistlikele vooludele. XIX sajandi esimesel poolel eesti ja läti kirjandust vallanud

uues vagaduslugude laines seoti pietistlik religioossus kokku sentimentalismiga
ning piiblilood pärimuslike (pühaku)lugude ja kirjanduslike jutusüžeedega. Kui

XVIII sajandi keskpaiku elas eesti lugeja kaasa lihtsa lambakarjuse Henningu äratus-
loole, siis sajand hiljem võitis lugejate südamed Brabandi kuninga tütar Jenoveva.

Seegi lugu oli tõlkeline, algteksti autoriks oli katoliku preester ja noorsookirjanik
Christoph von Schmid (1768–1854, vt Meier 2007), kelle jutud olid saksa keele-
ruumis ülipopulaarsed ja ka rahvusvaheliselt tuntud, tõlgituna kümnetesse keeltesse

(vt nt Navickienė 2022), sh eesti ja läti keelde. Schmidi paljudest teostestoli tuntuim

„Genovefa” (1810), mille aines ulatub tagasi püha Genoveva elu ladinakeelsete üles-
tähendusteniXIV sajandil. Süžee levis rahvalike juttudena nii prantsuse, saksa kui ka

hollandi keeles. Kõrvuti Schmidi sentimentaalse jutustusega, saksa rahvapärimuse
avastamise laineharjal, jõudis Genoveva aines Saksamaal ka lavale: ntLudwig Tiecki

„Leben und Tod der heiligen Genoveva” („Püha Jenoveva elu ja surm”, 1799), Fried-
rich Mülleri „Golo und Genovefa” („Golo ja Jenoveva”, 1811).

Esimene Schmidi 100 eestikeelne mugandus ilmus 1839. aastal Pärnus pealkirja
all „Jenowewa elust”, autoriks Caspar Franz Lorenzsonn. 22-leheküljelisest raama-
tust ilmus kolm trükki ning teose populaarsusest kõneleb seegi, et juba kolmanda

trüki ilmumise aastal, 1841, anti Tartus välja Schmidi Jenoveva-100 uus, pikem ja
põhjalikum (50-leheküljeline) töötlus: Johann Thomassoni „Jenowewa. Üks kaunis

ja halle luggeminne, igga innimesse, keige ennamiste wannematte ja laste kassuks,
wälja antud”.

Schmidi versioon ei olnud aga ainus, mis eesti lugejateni jõudis. 1830. aastatel,
kui vendade Grimmide ärgitusel hakati teaduslikult tegelema rahvapärimusega,
vääristati ka rahvaraamatuid, mida hakati akadeemiliste publikatsioonidena välja
andma, püüdes ühelt poolt rekonstrueerida saksa rahvusliku kirjanduse ajalugu,
teiselt poolt hajutades piire massi-ja kõrgkirjanduse vahel. Aastatel 1838–1849 toi-
metas Gotthard O. Marbach trükki Ludwig Richteri illustratsioonidega 53-köitelise
rahvaraamatusarja. 1838. aastal ilmus selle sarja kaheksanda raamatuna „Geschichte
von der heiligen Pfalzgräfin Genoveva” („Püha pfaltskrahvinna Jenoveva lugu”), mis



LUKAS

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 795

oli aluseks Schmidi teosega konkureerinud eestikeelsetele tõlgetele, näiteks tugineb
sellele Friedrich Reinhold Kreutzwaldi „Wagga Jenowewa ajalik elloaeg” (1842).
Marbachi ettevõtmine haakus Kreutzwaldi enda huvidega rahvapärimuse vastu ja
eesti kirjanduse edendamisel. Kreutzwaldi raamatul oli suur menu: sajandi jooksul
anti sellest välja üheksa trükki 16 000 eksemplaris. Marbachi sarjast ilmus teistegi
teoste tõlkeid ja mugandusi, nt „König Apollonius” Carl Wilhelm Freundlichi tõl-
kes pealkirjaga „Appolonius, Tirusse ja Sidoni kunningas. Üks wägga kaunis lugge-
minne Jummala surest abbist ja hallastussest” (1846).

Kuni sajandi lõpuni anti välja üha uusi Jenoveva 100 töötlusi: eesti keeles ilmus

60 aasta jooksul vähemalt 11 erinevat Jenoveva-väljaannet kokku 18 trükis tuhan-
detesse ulatuvate trükiarvudega (Vinkel 1966: 185). Läti keeles ilmus 25 väljaannet
eri versioonides (Limane 1985; Kalnačs, Daija 2018). Jenoveva kannatusterohket

elusaatust on neis teostes kujutatud sarnaselt pietistliku eluloo malliga, erinevus

seisneb selles, et kangelanna elumuutus ei tulene sisemisest ärkamisest, vaid on tin-
gitud välistest oludest. Jenoveva on ingellik olevus, tasase ja mõistliku vaimuga ning
eeskujuliku kristliku eluviisiga: ta elab vagalt ja jumalakartlikult, teeb head vaestele

ja haigetele, käib sagedasti kirikus, on truu abielus, mida mõistetakse esmajoones
hingesuguluse, südamesõprusena. Sattudes valesüüdistuste alusel oma abikaasa sil-
mis ebasoosingusse, tuleb tal seitse aastat elada oma pojaga metsakoopas, kus last

toidab emahirv, kannatada nälga, külma ja haigusi. Ometi ei satu ta kiusatusse ega

salga oma kannatustes Jumalat maha. Kiusatustele aitab vastu panna hingejõud kui

uus inimlik väärtus ja ühtlasi pietistliku kangelase moraalne tugi. Nii ei ole Jenoveva
üksnes passiivne kannataja. Ta ei alistu välisele survele, vaid tegutseb julgelt enda

ja oma lapse ellujäämise nimel. Taasühinemine abikaasaga on võimalik ainult tänu

tema eneseteadlikule tegutsemisele. (Vt ka Kalnačs, Daija 2018: 167)

Jenovevaga samal ajal pälvisid eesti (ja läti, vt Limane 1985) lugeja kaastunde

teisedki kannatavad kangelannad, nende seas Christoph von Schmidi Hirlanda

(Thomasson 1844; Kirsel 1862) ja Rosa von Tannenberg (Gildenmann 1851), Eli-
sabeth (Janter 1838), Helena (Gildenmann 1850), Griseldis (Nedatz 1843) ja Balti

algupära Mai-Roos, baltisaksa kirjaniku Adalbert Cammereri (1786–1848) teose

„Turaida preili” („Die Jungfrau von Treiden”) alusel (Gildemann 1865). Kuid on ka

üks kannatav meeskangelane, sentimentalistlik Robinson, kelle haledast loost sai

eesti lugeja osa Christoph von Schmidi jutustuse „Gottfried der junge Einsiedler”

(„Noor erak Gottfried”, 1829) vahendusel, Johann Thomassoni eestinduses pealkirja
all „Weikise Hanso luggu tühja sare peäl” (Thomasson 1839).

Need lood on narratiivselt struktuurilt sarnased: peategelase pagendus vale-
süüdistuse alusel, proovilepanek kannatustes, usu kinnitamine ning imeline pää-
semine (erinevalt Jenovevast tihti ilma isikliku initsiatiivita), andekspalumine ja
andestamine. Kangelanna naaseb, küll aastaid hiljem ja haigena, kurnatult, vahel

ilma mõne ihuliikmeta, perekonna rüppe. Kiusajad tabatakse, kiusatu palvel neile

halastatakse, kuid saatus karistab neid siiski: nad peavad tundma südametunnistuse

piinu, mis on pietistlikus elukäsituses suurim võimalik karistus. Et tegu on eksemp-
laarse eluloojutustusega, jõuab lugu välja peategelase surmani, kuid see ei ole traagi-
line sündmus, vaid tõelise, igavese elu algus.



LUKAS

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025796

Aja jooksul kahanes pietistlik-religioosse allteksti mõju ja tugevnes kodanlik

moraaliõpetus, tempereerituna sentimentalistliku tundekultuuriga. Kangelanna
kannatuste kraad võis muutuda, sõltudes gootika või ballaadiliku irratsionaalsuse

osakaalust sentimentalistlikus kastmes. Berend Gildenmanni „Kannatlikko Helena

loos” arendatakse „tagakiusatud süütuse” motiivi rüütliromaani romansilikus võt-
mes, pikituna gooti romaani elementidega (nt naise käe äraraiumine ja imeline

tagasikasvamine,kiusaja tükkideks raiumine või neljaks rebimine). Ometi on pie-
tistlikpõhiskeem neis lugudes äratuntav, kuigi järjest ilmalikumal kujul.

Vähem seikluslik, vahetusse kaasaega paigutatud naiseliku kannatlikkuse ja
alandlikkuse võidukäigu lugu on Schmidi „Das hölzerne Kreutz”, mille Johann
Thomasson tõlkis 1840. aastal pealkirjaga „Puust rist. Üks kaunis luggeminne neile

troostiks, kes willetsusse sattunud” (Thomasson 1840). See räägib orb Annest, kelle

rikas leskproua enese juurde võtab ning kes pärast vanaproua surma valib tema

varanduse hulgast endale ainult puust risti, mis talle ta heategija viimaseid sõnu ja
soovitusi meenutab. Rist, millesse, nagu hiljem selgub, oli peidetud teemant, aitab

Annet tema suurimas hädas ning toob ka perekondliku õnne. Kuigi väikese Anne

eluilm seisab lambakarjus Henningule ja eesti lugejale lähemal kui krahvinna Jeno-
veva oma, sümpatiseeris nende lugude uustrükkide arvu järgi otsustades lugejale
rohkem Jenoveva. Tegelase ja tema ümbruse sotsiaalsest samastumispotentsiaalist
tähtsam oli lugeja emotsionaalne samastumine kangelannaga.

Jenovevaja temakaaskannatajad on sentimentaalsed kangelased. Sentimentaalne

jutt kujutas tundeid, ja pidi tugevaid tundeid ühtlasi äratama ka lugejas. Tundliku

ja tundelise hinge kõige loomulikum väljendus on pisarad, mida valatakse neis

juttudes ojadena: kõik nutsid „halleduse pärrast” (Lorenzsonn 1839: 4), kui Jeno-
veva kodust lahkus, et minna mehele Siegwridile. Ta ise „nuttis ka ni kibbedast, et

isse ennast waigistada ei jöudnud” (Thomasson 1841: 3). Nutavad nii kangelannad
kui ka nende kannatuste pealtvaatajad, nii mehed kui ka naised. Pisaraid valatakse

nii valu, alanduse, meelehärmi, häbi kui ka liigutuse ja rõõmu pärast: Artus astus

„[---] täis häbbi ning kahhetsemist, wet silmist ärra pühkides, kui üks kurjateggia
omma kohtomõistja ette. Ka Irlanda silmist jooksis wessi, puhta ello, rahho ning
andeksandmisse pissarad [---].” (Thomasson 1844: 22) Nii kirjeldatakse abikaasade

taaskohtumist Thomassoni Irlanda-loos. Nutetakse selle maailma tühisuse pärast:
„Silmawega mötles se peäle, et keik siin maa peäl tühhi on” (Thomasson 1840: 4).
Ka eesti kirjanduse esimese trükki jõudnud Robinsoni, väikese Hansu silmist jook-
sis üha vett, olgu siis (hinge)valust, näljast või rõõmust: „Issa silmist jooksis wessi

möda palged mahha [---]” (Thomasson 1839: 36) või „Hanso silmi möda jooksis
räkideswessi mahha” (Thomasson 1839:40).Liigutuspisaraid valas isegi kurikapten
Carl Masingu jutus „Laevapoiss Popp”, kust muide pärineb artikli pealkirjas sisalduv

lõunaeestikeelne tsitaat (Masing 1836: 13). Pisarad räägivad enese eest või lämma-
tavad sõnu: „[---] ning mõnnigi olleks weel süddamelikkud õnne sowimissed üttel-
nud, kui mitte silma pissarad ei olleksid sannad ärra lämmatand. [---] Irlanda isse

nuttis ka ni kibbedast, et mitte sannagi suust wälja ei sanud” (Thomasson 1844: 21),
need halvavad tegutsemise: „Iggaüks wöib nüüd arwata, kuidaissa südda sees nuttis!



LUKAS

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 797

Trööstimatta läks temma paiopuu alla, kus ta kui pool surnud mahha langes, ning
keige surema kurbdusse jasüddame wallo sees ömaja piddas” (Thomasson 1839: 9).

Arvata võib, et see pisaratevool kandus üle ka lugejale, pani ta kangelase kanna-
tustele kaasa tundma. Juba Henning Kuuse äratuslugu, mille pastor Quandt sajand
varem esmalt kantslistkogudusele ette luges, olevattekitanudsäärase meeleliigutuse,
et suurem osa koosolijaist, keda olnud paar tuhat, pisarates ujus (Põldmäe 2011:

54). Pietism tõi endaga kaasa kirjandusliku nutmise, mis jätkus sentimentalistlikus

kirjanduses (vt nt Menin 2014). Kaastunne on sentimentalistliku esteetika alustala.

Gotthold Ephraim Lessing, selle esteetika üks jõulisemaidpõhjendajaid nii teoorias

kui ka praktikas, pani oma näidenditega („Emilia Galotti”, „Miss Sara Sampson”)
publiku nutma (Martus 2020: 456). Romaanis suutis sama Samuel Richardson, kelle

kohta kirjutas Denis Diderot oma „Eloogis Richardsonile” („Éloge de Richardson”,

1761): „Me nutame üheskoos tema romaanide õnnetute tegelaste pärast ja ütleme:

„Kui saatus peaks meidki ühel heal päeval maha painutama, nutavad meie pärast
vähemasti kõik austusväärsed inimesed.”” (Diderot 1798: 218)

Küllap oli sentimentalistlike juttude edu pant (rohked kordustrükid ja suured

tiraažid) see, et erinevalt rahvavalgustuslike juttude õpetlik-manitsevast toonist

rõhusid need lugeja kaastundele ja liigutasid südant. Need osutusid mõjusamaks
XVIII sajandi lõpust alates neile konkurentsi pakkunud rahvavalgustuslikust jutu-
mudelist, saksa maapastorite Johann Wilhelm Ludwig von Luce (1750–1842),0tt0
Reinhold von Holtzi (1757–1828) ja Friedrich Gustav Arveliuse (1753–1806)jutu-
raamatutest, milles vahendati ratsionalistlikku õpetust ja ettekujutust valgustuslikust
maailmakorrast, kus õiget nõu järgides elus hästi hakkama saadakse, muidugi igaüks
oma sotsiaalsel pulgal selles paratamatult hierarhilises maailmas (Luce 1807, 1812;
Holtz 1817; Arvelius 1782, 1787; vt isikute kohta lähemalt EEVA andmebaasist).

Pietistlik-sentimentalistliku jutu sõnum oli demokraatlikum: see, kes järgib oma

südant, saavutab õndsuse vähemasti tulevas ilmas jaselles õndsuses, südameseaduse

ees, on kõik inimesed võrdsed.

Artikkel on muudetud versioon saksakeelsest artiklist (Lukas 2024), mille kirjutamist

toetas Eesti Teadusagentuuri projekt „Lüürilise luule tegur väikeste kirjanduste kuju-
nemisel” (PRGIIO6).

VEEBIVARAD

EEVA. Eesti vanema kirjanduse digitaalne andmebaas. Tartu Ülikooli Raamatukogu, Tartu

Ülikooli kirjanduse ja kultuuriteaduste instituut,Eesti Kirjandusmuuseum.
https://utlib.ut.ee/eeva/index.php?lang=et&do=index



LUKAS

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025798

KIRJANDUS

Albrecht, Ruth (toim) 2018. Begeisterte Mägde. Träume, Visionen und Offenbarungen von

Frauen des frühenPietismus. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt.
Annus, Endel (toim) 2000. Eestikeelne raamat 1525–1850. (Eesti retrospektiivne rahvus-

bibliograafia 1.)Eesti AkadeemilineRaamatukogu. Koost Tiina Aasmann,E. Annus, Ülvi

Kalpus, Pärja Miljan. Tallinn: Eesti Akadeemiline Raamatukogu, Teaduste Akadeemia

Kirjastus.
Arvelius, Friedrich Gustav 1782. Üks Kaunis Jutto-ja Öppetusse-Ramat Söbbra polest, meie

maa-laste heaks, ja nendele röömsaks ajawiitekskoggutud jakokko pandud, kes aegsaste

öppiwad luggema. Tallinn: Lindfors.

https://utlib.ut.ee/eeva/index.php?lang=et&do=tekst_detail&tid=74s
Arvelius, Friedrich Gustav 1787. Üks Kaunis Jutto-ja Öppetusse-Ramat Söbbra polest, meie

maa-laste heaks, ja nendele röömsaks ajawiitekskoggutud jakokko pandud, kes aegsaste

öppiwad luggema. Teine Jaggo. Tallinn: Iwersen, Wehmer.

https://utlib.ut.ee/eeva/index.php?lang=et&do=tekst_detail&tid=746
Daija, Pauls; Paškevica, Beata 2022. Latvian Moravian manuscripts: Historical overview

and research perspectives. – Acta Historica Tallinnensia, kd 28, nr 1, lk 63–84.

https://doi.Org/10.3176/hi5t.2022.1.03
Diderot, Denis 1798. Éloge de Richardson, auteur des romans de Pamela, de Clarisse et de

Grandisson. – Œuvres de Denis Diderot. 9. kd. Toim Jacques-André Naigeon. Paris:

Deterville, lk 211–240.

Friedenthal, Tiina-Erika 2025. Milleks piibel ja kuidas seda lugeda? Pietistlikud eessõnad ja
lugemisjuhised Eesti-ja Liivimaa piiblites. – Keel ja Kirjandus, nr B–9, lk 721–742.

Gildemann, M. 1865. Wagga neitsit Mai Roos. Tüttarlaste eeskueo. Wägga halle luggo, mis

sündind Turraides, Lättimaal, Koiwa jöe äres. Tartu: H. Laakmann.

https://utlib.ut.ee/eeva/index.php?do=tekst_detailswitch&lang=l&tid=3o&eid=B3B
Gildenmann, Berend 1850. Kannatlikko Helena luggu, kes 22 aastat mitmes willetsusses

olnud. Halle, wägga luggemisse wäärt luggeminne. Pärnu: W. Borm.

https://kivike.kirmus.ee/meta/AR-17137-47489-48220
Gildenmann, Berend 1851. Rosa, ehk: Lapse armastus. Pärnu: W. Borm.

http://www.digar.ee/id/nlib-digar:3326o9
Gleixner, Ulrike 2008. Pietismus und Bürgertum. Eine historische Anthropologie der Fröm-

migkeit. (Bürgertum. Neue Folge 2.) Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Habermas, Jürgen 1962. Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kate-

gorie der bürgerlichen Gesellschaft. (Sammlung Luchterhand 25.) Darmstadt–Neuwied:

Luchterhand.

[Hanso ja Mardi jut] 1739. Tallinn: J. J. Köhler. http://www.digar.ee/id/nlib-digar: 100237
Holtz, Otto Reinhold von 1817. Luggemissed Eestima Tallorahwa Moistusse ja Süddame

Juhhatamisseks. Tallinn: J. H. Gressel.

https://utlib.ut.ee/eeva/index.php?lang=et&do=tekst_detail&tid=774
Janter, Christian Friedrich 1838. Usklikko Elisabetti ello. Tallinn: Lindfors.

https://utlib.ut.ee/eeva/index.php?lang=et&do=tekst_detail&tid=72



LUKAS

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 799

Kalnačs, Benedikts; Daija, Pauls 2018. Nineteenth-century sentimental and popular trends

and their transformation in fin-de-siècle Latvian literature. – Interlitteraria, kd 23, nr 1,

lk 162–172. https://doi.org/10.12697/1L.2018.23.1.17
Kirsel, Mats 1862. Kannatlikko Hirlanda luggu, mis meie armsa Maarahwale heaks öppetusse

märgiks ja tullosaks aiawiteks Saksakelest Ma-kele on ümberpantud. Tartu: H. Laak-

mann. https://kivike.kirmus.ee/meta/AR-22096-59184-62105
Kreutzwald, Friedrich Reinhold 1842. Wagga Jenowewa ajalik elloaeg. Tartu: H. Laakmann.

https://utlib.ut.ee/eeva/index.php?lang=et&do=tekst_detail&tid=7s9
Limane, Lilija 1985. Robinsoniāde un stāsts par Genovevu latviešu grāmatniecībā. – Grāmatas

un grāmatnieki. Toim Eduards Arājs. Riga: Zinātne, lk 138–145.

Lorenzsonn, Caspar Franz 1839. Jenowewaellust; Üks wägga armas ja halle luggeminne wan-

nemate ja lastele. Perno: J. G. Marquardt.

https://utlib.ut.ee/eeva/index.php?do=tekst_detailswitch&lang=l&tid=so&eid=2469
Luce, Johann Wilhelm Ludwig von 1807. Sarema Jutto ramat. Erzählungen zur moralischen

und öconomischen Bildung der Ehsten, nebst einigen Hausmitteln den schleunigen,

gefährlichen und oft vorkommenden Krankheiten. Mitau: J. F. Steffenhagen und Sohn.

https://utlib.ut.ee/eeva/index.php?lang=et&do=tekst_detail&tid=49s
Luce, Johann Wilhelm Ludwig von 1812. Sarema Jutto ramat, teine jaggu. Pärnu:

J. G. Marquardt. https://utlib.ut.ee/eeva/index.php?lang=et&do=tekst_detail&tid=29B
Luhamets, Kristjan 2010. Järelsõna. – Adam Friedrich Salchow. Henningu lugu. Tlk Johann

Christian Quandt, K. Luhamets. [Eesti Evangeelse Luterliku Kiriku] Kambja Kogudus,
lk 15–16.

Lukas, Liina (koost) 2021. Balti kirjakultuuri ajalugu I. Keskused jakandjad. Vahur Aabrams,

Meelis Friedenthal, Tiina-Erika Friedenthal, Katre Kaju, Tiina Kala, Kairit Kaur, Martin

Klöker, Lea Leppik, L. Lukas, Anu Mänd, Pärtel Piirimäe, Ulrike Plath, Aivar Põldvee,

Tiiu Reimo, Aiga Šemeta, Jaan Undusk, Kristi Viiding. Tartu: Tartu Ülikooli Kirjastus.
Lukas, Liina 2024. „Mein Herz bewegt sich in mir”. Von den pietistischen Erbauungs-

geschichten bis zu den sentimentalen Volksbüchern. – Der Pietismusin der baltischen

Geschichte – Neue Fragestellungen und Fallstudien (17.–20. Jahrhundert). (Proceedings
of the National Library of Latvia 13 (XXXIII).) Toim Beata Paškevica. Rīga: Latvijas
Nacionālā bibliotēka, lk 65–80.

Martus, Steffen 2020. Bürgerliches Trauerspiel. – Handbuch Literatur & Ökonomie. (Hand-

bücher zur kulturwissenschaftlichen Philologie.) Toim Joseph Vogl, Burkhardt Wolf.

Berlin–Boston: De Gruyter, lk 456–466. https://doi.org/10.1515/9783110516821-086

Masing, Carl 1836. Laewa Pois Pop teeb omma öäla Kaptenile ta surma wodi peäl ihho ning

hinge polest head. Tartu: J. C. Schünmann.

https://utlib.ut.ee/eeva/index.php?lang=et&do=tekst_detail&tid=7l
Meier, Uto 2007. Schmid, Christoph von. – Neue Deutsche Biografie. 23. kd, lk 144–145.

https://www.deutsche-biographie.de/pndllB7s9s23.html#ndbcontent
Menin, Marco 2014. Who will write the history of tears? History of ideas and history ofemo-

tions from eighteenth-century France to the present. – History ofEuropean Ideas, kd 40,

nr 4, lk 516–532. https://doi.org/10.1080/01916599.2013.826430



LUKAS

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025800

Navickienė, Aušra 2022. How did the translation of Genovefa by Christoph von Schmidt

become the 19th-century Lithuanian bestseller? – Knygotyra, kd 78, lk 80–110.

https://doi.org/10.15388/Knyg0tyra.2022.78.107
Nedatz, Wilhelm 1843. Griseldis jaMarkgraf Walter. Tartu: H. Laakmann.

https://kivike.kirmus.ee/meta/AR-17095-44729-69790
Prillop, Külli 2025. Eestlane ja tema raamat 300 aasta eest. – Sirp 14. 111, lk 10.

Põldmäe, Rudolf 1936. Eesti vennastekoguduse kirjandusest XVIII sajandi keskel. – Eesti

Kirjandus, nr 6, lk 249–269.

Põldmäe, Rudolf 1939. Mango Hans. – Eesti Kirjandus, nr 9, lk 389–406.

Põldmäe, Rudolf 1981. Mango Hansu probleem. – Keel jaKirjandus, nr 10, lk 596–603.

Põldmäe, Rudolf 2011. Vennastekoguduse kirjandus. (Eesti mõttelugu 101.) Tartu: Ilmamaa.

Põldvee, Aivar 2013. Haridusolud. – Eesti ajalugu 111. Vene-Liivimaa sõjast Põhjasõjani. Toim

Enn Küng, Martin Seppel. Tartu: Tartu Ülikooli Ajaloo ja arheoloogia instituut, lk 392-
414.

Quandt, Johann Christian 1776. Kolm kaunist Waggausse Eenkojut. Tallinn: A. H. Lindfors.

https://utlib.ut.ee/eeva/index.php?lang=et&do=autor&aid=los
Raag, Raimo 2008. Talurahva keelest riigikeeleks. Tartu: Atlex.

Salchow, Adam Friedrich 2010. Henningu lugu. Tlk Johann Christian Quandt, Kristjan
Luhamets. Kambja: [Eesti Evangeelse Luterliku Kiriku] Kambja Kogudus.

Thomasson, Johann 1839. Weikise Hanso luggu tühja sare peäl. Tartu: H. Laakmann.

https://utlib.ut.ee/eeva/index.php?lang=et&do=tekst_detail&tid=3s
Thomasson, Johann 1840. Puust rist. Üks kaunis luggeminne neile troostiks,kes willetsusse

sattunud. Tartu: H. Laakmann.

https://utlib.ut.ee/eeva/index.php?lang=et&do=tekst_detail&tid=7s
Thomasson, Johann 1841. Jenowewa. Üks kaunis ja halle luggeminne, igga innimesse,keige

ennamiste wannematte ja lastekassuks, wälja antud. Tartu: Laakmann.

http://www.digar.ee/id/nlib-digar: 120064
Thomasson, Johann 1844. Irlanda, ehkpuhta ello wöit. Üks halle luggeminne mis igga inni-

messe kassuks wäljaantud. Tartu: J. C. Schünmann.

https://utlib.ut.ee/eeva/index.php?lang=et&do=tekst_detail&tid=24s4
Undusk, Jaan 1995. Adressaat ja keel baltisaksakirjaruumis. – Uurimusi keelest, kirjandu-

sest jakultuurist. (Eesti Humanitaarinstituuditoimetised 2.) Toim Mihhail Lotman, Tõnu

Viik. Tallinn: Eesti Humanitaarinstituut, lk 112–125.

Vinkel, Aarne 1966. Eesti rahvaraamat. Ülevaade XVIII ja XIX sajandi lugemisvarast. Tallinn:

Eesti Raamat.

Vinkel, Aarne 1993. AdamKoljo küsimus. – Looming, nr 4, lk 569–571.

Liina Lukas (snd 1970), PhD, Tartu Ülikooli kultuuriteaduste instituudi võrdleva kirjandus-
teaduse professor (Ülikooli 16, 51003 Tartu), liina.lukas@ut.ee



LUKAS

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 801

“My heart trembles inside”: From written language to

literary language

Keywords: pietism, Moravian Brethren, sentimentalism, Estonian narrative literature

Although Estonian written languages had existed since at least the first half of the

17th century, for a long time they were not used by native speakers either as writers

oras readers. It was only with the arrival of the Moravian Brethren movement that

a new attitude toward the written word emerged, making it easier for both writers

and readers to adopt Estonian as a written language – previously perceived mainly as

an instrument ofcolonization. The origins of Estonian narrative literature lie in the

Moravian movement. On the initiativeofthe Brethren in Urvaste, the first Estonian-

language storybook intended for an Estonian readership was published in 1737: the

South Estonian Kolm kaunist Waggausse Eenkojut (“Three Beautiful Examples of

Piety”), written by the local pastor Johann Christian Quandt. The book contained

three stories: the lives of the shepherd Henning Kuuse, the small craftsman Jörgel,
and the maiden Armelle Nikolas.

This work introduced into Estonian literature a new kind of narrative scheme -

the life story or conversion narrative – in which the central event was an awakening:
through the impact of a certain experience, a person re-evaluates their former life

and embarks on a new, transformed life in Christ. The protagonists were people of

humble origin with whom the Estonian reader could easily identify. The literary-
historical value of the collection lies in its recognition of emotional life and in its

search for new stylistic means to express it – in other words, in the development of

a literary language.
The awakening narrative model proved remarkably durable, offering a model for

depicting human destiny even outside a strictly religious teleology. In the firsthalfof

the 19th century, during a new wave of devotional literature in Estonian and Latvian

writing, pietistic religiosity was fused with sentimentalism, and biblical stories were

interwoven with traditional (hagiographic) legends and literary narrative plots. For

example, the fate of Genoveva, daughter of the King of Brabant, is presented in line

with the pietistic life-story model, though the heroine’s transformation stems not

from an inner awakening but from external circumstances. Sentimentalist stories

appealed to the reader’s compassion and touched the heart, often proving more per-

suasive than the competing popular-educational storybooks that conveyed ratio-

nalist teachings and promoted a hierarchical view ofthe world order. The pietistic-
sentimentalist narrative carried a more democratic message: those who follow their

hearts attain salvation – at least in the world to come – and before the law ofthe heart

all people are equal.

Liina Lukas (b. 1970), PhD, University of Tartu, Institute of Cultural Research, Professor of

Comparative Literature (Ülikooli 16, 51003 Tartu), liina.lukas@ut.ee



https://doi.org/10.54013/kkBl2alo

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025802

Marcus Heinrich Windekilde ning
keeleolud Schleswigis ja Liivimaal
1838. aastal

Jürgen Beyer

1838. aastal reisis Tartu vennastekoguduse hoolekandja Marcus Heinrich Winde-

kilde Vilstruppi Schleswigi hertsogiriigis. Tagasiteel külastas ta muu hulgas vennaste-

koguduse peamist keskust Herrnhuti. Schleswigi hertsogiriik hõlmas alasid mõlemal

pool tänapäevast Saksa-Taani piiri, mis on 1920. aasta rahvahääletuse tulemus.

Oma reisi kohta koostas Windekilde tartukeelse aruande, arvatavasti lühikese aja
jooksul pärast naasmist, aga täpset kuupäeva pole võimalik tuvastada. Reisikirjast
on teadaainult ärakiri, mis on hoiul Eesti Kirjandusmuuseumis (EKM EKLA, f 252,

m 32:1; edaspidi Reisikiri).l Käsikiri on lihtsa välimusega ja kerge lugeda. See sisal-

dab mõningaid vigu, mis viitavad kopeerija eesti päritolule ja madalale haridus-

tasemele. Kohati on tähendus moonutatud. 2

Etnograafia ajaloo uurijad on juba ammu avastanudhernhuutlastestmeretaguste
misjonäride aruanded ja kogud. Windekilde reisikirja võiks samuti nimetada etno-

graafiaks. Liiati on see mitmekihiline etnograafia: schleswiglane kirjutab reisist oma

kodumaale ja püüab nähtut vaadelda tartukeelsete vendade silme läbi, loobumata

siiski oma õpetlikust hoiakust saksa haridusega juhina.
Artikli eesmärk on esiteks tutvustada reisikirja, mida eestikeelsetes uuringutes

ei ole seni analüüsitud, teiseks võrrelda Schleswigi keeleolusid Liivimaa ja teiste

mitmekeelsete alade omadega ningkolmandaks arutleda, kas on mõistlik kasutada
terminit koloniaalkeel Windekilde tartukeele kohta.

1. Marcus Heinrich Windekilde

Windekilde sündis 1792. aastal Sottrupis.3 Sottrup on kihelkond Sundevedi pool-
saarel Flensburgi lahepõhjaservas. 4

1 Pikemalt olen samal teemal kirjutanud saksakeelses artiklis: Beyer 2024.

2 Näiteks linnanime Berliin kirjutatakse väga erineval viisil: „Perleni Liina” (Reisikiri: 15), „Perli-
ni pole”, „Perleni lina” (15p), „Berlenini” (16), „Berlini” (16,16 p kaks korda, 28, 30p kaks korda,
32p, 33), „Perlini” (16p, 17p, 18); „Perlinist Hamburgini” (18, aga see on arvatavasti ümber-

kirjutamisel tekkinud viga ja sõnad peaks kustutama). On ilmselge, et ümberkirjutaja ei teadnud

linnast mitte midagi. 17. lehel on „Altona” asemel kirjas „Altonai”.
3 Sottrupi saksa nimi on Satrup. Sama saksa nimega kihelkond on olemas poolsaarel Angeln
Flensburgi lahe lõunaservas; seda hüütakse ka taani keeles Satrupiks. Üldjuhul kasutatakse siin-
ses artiklis praeguseid ametlikke nimekujusid, välja arvatud mõni hästi tuntud linn, nagu Königs-
berg (vn Kaliningrad) ja Riia (lt Rīga).
4 Windekilde (1861: 854) onkirjutanud: „Satrupis, mittekaugel Sonderburgi linnast Schleswigi
hertsogkonnas, nägin ma selle maailma valgust 16. veebruaril 1792.” Selle allika põhjal kirjutab



BEYER

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 803

Windekilde isa oli luteri usu vaimulik Jens Peter Windekilde (Arends 1932 a:

370).5 Juba tema vanaisa ja vanavanaisa olid olnud kirikuõpetajad, vanavanaisa töö-
tas siiski Taanis, Kopenhaagenist põhja pool (Wiberg 1871: 368).6 Isa kutsuti 1800.

aastal pastoriks Fjelstruppi, mis asub Christiansfeldi lähedal. Windekilde ja tema

õed-vennad õppisid koduõpetaja käe all, kuid vanu keeli õpetas lastele isa. Winde-
kilde kirjutab oma elukäigus:

Elukutse valikul andsid mu kallid vanemad mulle täieliku vabaduse, mu kallis isa ei

soovinud ainult, et ma läheksin ülikooli, sest kogu selleaegne haridus, ja eriti Taanis

ja Schleswigi ja Holsteini hertsogiriikides, pooldas ratsionalismi, mille surve all ta ka

ise ägas. Kuna mu emapoolsed sugulased olid peamiselt meresõitjad, siis valisin ma

selle elukutse ja läksin ühte Åbenrå merenduskooli. (Windekilde 1861: 856)

Ta kavatses siis saada tüürimeheks või kapteniks.
Kes tunneb Põhja-Schleswigi olusid, saab järeldada, milliseid keeli Windekilde

vähemalt valdas: ülemsaksa keelt ja kohalikku taani murret sønderjysk’i, kindlasti

mõistis ta passiivselt ka taani kirjakeelt (rigsdansk), kuigi ei pruukinud seda rääkida

ega kirjutada. Lisaks oli ta õppinud ladina keelt ning tal võis olla teadmisi vana-
kreeka ja võib-olla heebrea keelest. Windekilde perekonnanimi on taani päritolu,
kuid oletan, et nime hääldati hiljem Tartus saksa, mitte taani moodi (st mõlemat

d-tähte hääldati ja kõrisulghäälik kadus).
1808. aasta oktoobris jäi Windekilde raskelt haigeks. Pärast paranemist otsustas

ta saada vennastekoguduse liikmeks. Vanemad nõustusid sellega meeleldi. 1808.

aasta detsembris alustas ta tööd Christiansfeldi vendade maja tisleritöökojas ja viibis

Christiansfeldis peaaegu viis aastat. (Windekilde 1861: 857)

1813.–1816. aastani viibis Windekilde vennastekoguduse asulas Nieskys, mis

paikneb tänapäeva Saksimaal Poola piiri lähedal. Allikate andmed on natuke eba-
selged: ilmselt sai ta seal väljaõppe, mis andis talle nii kooliõpetaja kui ka jutlustaja
pädevuse (Beyer 2024: 240 koos aruteluga allikate kohta).

Alates 1818. aastast töötaski Windekilde Nieskys kohaliku kooli õpetajana. 1820.

aastal suundus ta Baselisse (Weiss 1823: 72), kus ta töötas õpetaja ja vallaliste ven-
dade hoolekandjana ning jättis hea mulje (Thrap 1904: 41). 1823. aastal saadeti ta

Trondheimi (Norrasse), aga enne seda pidi ta Herrnhutis abielluma (Windekilde

Rudolf Põldmäe (1938: 290): „Windekilde sündis 16. II 1792 Schleswigis Saksamaal [---].”
Sottrup ei asunud Saksamaal ei 1792. aastal, kui see kuulus Taani Schleswigi lääni, ega 1938.

aastal, kui see kuulus Taani kuningriiki. Põldmäe ei maini kihelkonda ja piirdub hertsogiriigiga,
mis aga 1792. aastal ei kuulunud Saksa Rahvuse Püha Rooma keisririiki, ning 1938. aastal ei

kuulunud see osa, kus Sottrup asub, enam Saksamaale. Kas Põldmäe kasutas kaarte, kus olid

alates 1920. aastast ametlikud kohanimed? Sealt leiab vaid Satrupi Angelnis (vt märkust 3), sest

Sundevedi saksa nimega Satrupi kihelkonnal oli nüüd taani nimi Sottrup. Hilisemad eesti uuri-

jad võtsid Windekilde andmed üle, justkuiräägitaks seal Schleswigi linnast,kus keeleolud olid

täiesti teistsugused võrreldes Sottrupi ja Vilstrupi omadega. Reisikirja mõistmiseks on oluline

arvestada Schleswigi piirkondade erinevustega.
5 Jens Peter Windekilde elukäik on ilmunud trükis: Holdt 1960–1962: 257–266.
6 Lisateavet perekonna kohta vt Windekilde 1838: 3–5. Windekilde isa mainib 1839. aastal, et

tema poeg Marcus Heinrich oli selle trükise autor (Holdt 1960–1962: 264–265).



BEYER

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025804

1861: 858–859). Tema abikaasa oli taanlasest vennastekoguduse misjonäri tütar,
kuid teda kasvatati saksa keeles (Lebenslauf E. M. Windekilde 1863). Hiljem õppis ta

Christiansfeldis selgeks võib-olla taani keele või Põhja-Schleswigi murde.

Trondheimis ei olnud poliitilised egakiriklikudolud hernhuutlastele soodsad (vt
lähemalt Thrap 1904: 41–44). Kaks aastat hiljem siirdus noor abielupaar sealt edasi

Liivimaale. Windekilde perekond saabus Riiga 1. septembril 1825. aastal. Pärast

mõningaid vahepeatusi kolisid Windekilded 1826. aastal Tartusse. (Windekilde
1861: 859–861) Windekildet nimetati tema Tartus viibimise ajal sageli „diakoniks”, 7
kuid see tiitel tekitab küsimusi. Vennastekoguduses tähistab see ordineeritud vaimu-
likku, kuid Herrnhuti keskarhiivi (Unitätsarchiv) ordinatsiooniloendis Windekildet

ei esineß ning Windekilde ei maini oma elukäigus ordinatsiooni. 1838. aasta reisil jut-
lustas ta korduvalt ja Tartus viibitud aastate jooksul tegi ta seda ilmselt regulaarselt,
kuna pole teada kedagi teist,kes oleks võinud seda rolli täita.

Windekilde avaldas teoseid nii tartu kui ka saksa keeles. Need olid peamiselt tõl-
ked. Tartu keeles ilmusid Windekildelt raamat joomarlusevastu (Palwe 1834),9 sõdur

Peter Lohbeki elukäik (Se öige Soldat 1837) ning Johannes Linderi jutustused lastest

(Linder 1843). Saksa keelde tõlkis Windekilde elukäike tartu keelest. Need avaldati

ajakirjas Dorpatische Evangelische Blätter (Lebensläufe 1834 a, 1834b, 1835; lisaks

Brief 1836). Mõni tema töö on säilinud vaid käsikirjaliselt või ilmus anonüümselt,lo
mistõttu need on kehvasti bibliografeeritud (vt Põldmäe 1938: 290). Need on ena-
masti praktilis-usuõpetuslikud kirjutised, mille põhjal on keeruline hinnata autori

akadeemilise hariduse taset.

Windekilde elukäigust ilmneb, et temakirjutised aitasid kaasa elatise teenimisele,
kuna tema amet oli kehvasti tasustatud. Vanaduse tõttu kolisid Windekilde ja tema

abikaasa 1856. aastal Herrnhuti. (Windekilde 1861: 862–863)
Liivimaal ja Põhja-Schleswigis oli saksa keel kohtute, halduse ja kõrgema hari-

duse keel.ll Kiriku-ja koolikeeltena kasutati maal – sõltuvalt piirkonnast – eesti, läti

või taani keelt, linnades oli kirikus kasutusel nii saksa keel kui ka üks kohalikest

keeltest. Taanikeele olukord erines siiski eesti ja läti keele omast selle poolest, et -
nagu tänapäeva vähemusuuringutes öeldakse – oli olemas kinstate, st Taani kuning-
riik, kus taani keel oli riigikeel ja täielikult arenenud kultuurkeel ning kus oli või-
malik õppida taanikeelses Kopenhaageni ülikoolis. Peale selle oli Taanil Schleswigis
suur poliitiline mõjuvõim, mis avaldus mõni aasta pärast Windekilde külaskäiku ka

keeleküsimuses.

7 Windekilde kasutab seda tiitlitka ise (RA, EAA.995.1.1424, l 256–256 p).
8 Tänan OlafNippet (Herrnhutis) info eest.

9 Vrd Põldmäe 1938: 290–293. Selle 40-leheküljelise väikese kirjutise kohta tuleks lisaks Põldmäe

mainitud tõlkija artiklile (Windekilde 1834) vaadata ka American Tract Society aruandeid (Rus-
sia 1834: 48; Tracts 1835 a, 1835b; Estonia 1838;vt ka Russia 1839: 67). Alkoholi kuritarvitamise

kohta vt veel Windekilde 1854.

10 Anonüümselt ilmus nt Windekilde saksakeelne aruanne oma isa juubeli kohta, vt märkust 6.

11 Kohtu- ja halduskeele osas ei olnud olukord Schleswigisnii selge nagu Liivimaal; ajaliselt ja
piirkonniti tuleks teha rohkem eristusi,kui see siin võimalik on; 1838. aasta ja Vilstrupi piir-
konna kohta vastab öeldu aga tõele.



BEYER

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 805

2. Reis

Reisi ajend oli Windekilde isa 50 aasta täitumine kirikuõpetajana. Isa oli kolinud

1817. aastal Fjelstrupist Vilstrupisse (Arends 1932 a: 370). Nagu ka tema varasemad

teenistuspaigad, asub Vilstrup taani keelealal, Schleswigi hertsogiriigi põhjapoolses
osas, veidi lõuna pool Haderslevist, mis omakordaasub pisut lõuna pool Christians-

feldist. Schleswig-Holsteini ajalugu on teadaolevalt üsna keeruline. Ainult nii palju:
Schleswig oli küll Taani lään, kuid mitte Taani kuningriigi osa. Taanis välja kuulu-

tatud seadused ja määrused ei kehtinud Schleswigis ega ka Holsteinis. Schleswigi ja
Taani erinevused olid suuremad kui Eestimaa ja Liivimaa vahel. Paljud Taani mää-

rused kehtisid siiski ka hertsogiriikides, aga need olid siis eraldi välja kuulutatud

Schleswig-Holsteini määrustena. Kõigi kolme ala valitseja oli üks ja sama isik.

Selle tausta valguses on küll jäme, kuid lugejate vaatenurgast mõistetav üldistus,
et Windekilde kirjutab oma reisist Taani. Tegelikult ei astunud ta reisi jooksul kor-

dagi Taani kuningriigi pinnale. Eespool tsiteeritud lõik Windekilde elukäigust ei jäta
kahtlust, et Windekilde tundis väga hästi Taani, Schleswigi ja Holsteini erinevusi,

kuid pedagoogilistel põhjustel valis ta oma tartukeelses reisikirjas lihtsustuse ja rää-

kis Taanist. Sellega pidas ta ilmselt silmas seda moodustist, mida ajaloolased nime-

tavad Taani tervikriigiks (tn helstat, sks Gesamtstaat) ja mis koosnes tol ajal Taanist,

Schleswigist, Holsteinist ja Lauenburgist; mõnikord arvatakse selle hulka ka Fääri

saared, Island ning asumaad üle mere; Norra seevastu oli personaalunioonis Root-

siga juba alates 1814. aastast.

Tartu linnavalitsuse jaoks 1. veebruaril 1851 täidetud elanike nimekirjas oli

Windekilde palju täpsem. Veerus „Geburtsort oder wo angeschrieben” (’sünnikoht
või kus sisse kirjutatud’) märkis ta enda, oma naise ja kahe lapse kohta: „zu Chris-

tiansfeld im Herzogthum Schleswig angeschrieben und Königl. Dänische Unter-

thanen” (’sisse kirjutatud Christiansfeldis Schleswigi hertsogiriigis ja kuninglikult
Taani alamad’; RA, EAA.995.1.1424, l 256p–257).12

Reis algas sellega, et hangiti suur vanker. Üksteist reisijat asus teele: Windekilde,
tema abikaasa, nende viis last, kaks Haapsalu hooldaja Werneri poega (kuue- ja
kümneaastane), üks tüdruk Tartu ülikooli professori Buschi perest ja noore preili
Stackelbergi inglise guvernant Kaiavere mõisast. Sõna guvernant Windekilde siiski

ei kasuta. Ta kirjutab hoopis: „üts Englis ma Preili, ke Kajawerre moisan sedda noort

wannembaKrawi Preilit Stakelbergit olli kolitanu Englis ma kelen” (Reisikiri: 11p).13
Neile üheteistkümnele reisijale lisandus muidugi kutsar.

12 Selles on mainitud lapsed Nicolaus Theophil (17-aastane) ja Emilie Sophie (21-aastane),
ülejäänud olid ilmselt juba kodust lahkunud. Lisaks elasid Windekilde perekonna juures eesti

teenijad: Friedrich Treufeldt (56-aastane ja Äksistpärit) ning Marie Pallon (21-aastane jaRõn-
gust pärit). Et Windekilde on selles nimekirjas märgitud majaomanikuna, tuleneb vormi üles-
ehitusest. Maja kuulus tegelikult Vennastekogudusele.
13 Buschi perekonna tüdrukut nimetatakse ka „Preiliks”, aga kuna Windekilde kirjutab, et reisi-
grupp koosnes kaheksast lapsest jakolmest täiskasvanust, pidi ta olema tüdruk. Täiskasvanute

hulka arvas ta ilmselt oma naise, iseenda ja guvernandi.



BEYER

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025806

Friedrich Busch, kes oli aastatel 1824–1849 Tartu ülikooli kirikuloo professor,
esindas pietistlikke vaateid (Frey 1905: 150–154). Windekilde oli avaldanud artikleid

tema vaimulikus ajakirjas Dorpatische Evangelische Blätter.

10. mail jõudis reisigrupp Jaunveļķisse Valmiera lähedal. Nad olid siis juba lah-
kunud tartukeelselt alalt ja jõudnud läti keelealale või „Lettimale”, nagu Windekilde

kirjutab (Reisikiri: 12p). Siiski ei kasuta ta läti kohanimesid, vaid saksa omi, mida

ta mõnikord kohandab vastavalt tartukeelsele õigekirjale ja hääldusele.l4 Samuti

põhinevad Põhja-Schleswigikohanimed reisikirjas – jälle kohandatult – saksa, mitte

taani kohanimekujudel.ls Võib oletada, et tõelisi tartukeelseid eksonüüme leidus

piiriäärsete kohtade jaoks ning mujal ainult suurimate linnade puhul. Eesti keelealal

asuvate kohtade märkimisekskasutab Windekilde muidugi tartukeelseid vorme.

Pärast passi- ja tolliformaalsuste lõpetamist Riias sai reis jätkuda 18. mai kesk-
päeva paiku. Sillutatud maanteel – Windekilde nimetab seda „köwwas tettu tee’ks” –
sõitsid nad Jelgava kaudu läbi Kuramaa ja Leedu kuni Venemaa piirini, kus algavat
Preisimaa kuninga maa (Reisikiri: 13). Peale raudteede, mis aga ei ulatanud veel

Liivimaale, olid sillutatud maanteed kõige värskem transporditaristu uuendus (vrd
Liman 2008). 20. mail jõudsid reisijad piirilinna. Seal kontrolliti nende pagasit ning
passidesse kanti viisad – Windekilde sõnul „meije passi saiwa allakirjotetus” (Reisi-
kiri: 13p).

Nelipüha laupäeval, 21. mail, murdus nende vankril Königsbergist mõne kilo-
meetri kaugusel telg. Vanker kukkus ümber, postipoiss sattus selle alla ningkõikkar-
jusid läbisegi. Windekilderoomas vankrist väljaja aitaskõigepealt postipoisivankri

alt välja tõmmata. Ükshaaval toodi reisijad vankrist välja. Kui inglise preili väljas oli,
minestas takohe. Windekildel oli raskusi, et teda kinni hoida. (Reisikiri: 13p–14)

Mõne sammu kaugusel neist seisis viis inimest, kes naersid õnnetuse üle ega
tahtnud aidata, kuigi neid paluti. Mõni tõld sõitis mööda, kuid ainult üks peatus.
Härrasmeesastus väljaja tõi pudeli viina. Windekilde pühkis minestanud preili nägu
viinaga, andis igale lapsele suutäie juua ja jättis siis pudeli koos ülejäänud viinaga
postipoisile. (Reisikiri: 14) Hernhuutlaste ja Windekilde jaoks, kes oli joomarlus-
vastase raamatu tõlkija, oli see vägagi pragmaatiline suhtumine sellesse eliksiiri!

Postipoiss jooksis lähimasse külla, et tuua varutelg, ja korraldas, et teine vanker

tooks pagasi ära. Reisijad pidid mõne kilomeetri jalgsi postijaama minema. Seal anti

neile uus vanker. Nii jõudsid nad lõpuks Königsbergi. Õhtul saabus nende nüüdseks

parandatud vanker järele. (Reisikiri: 14)
Kuna Windekilde ei tundnud Königsbergis kedagi, pidi seltskond ööbima

võõrastemajas. Windekilde väljendab seda nii: „Me piddime nüüd ni suggune maja
korteris wötma mesreisia wasta wöttap.” Õnnetus tekitas reisikassasse suure augu -

14 Lenzenhow (sks Lenzenhof, ltLenči), Miitau (Mitau, Jelgava), Neuwelk (Neuwelke, Jaunveļķi),
Wolmar (Wolmar, Valmiera).
15 Hadersleben (sks Hadersleben, tn Haderslev) ja Satrup (Satrup, Sottrup). Christiansfeld,

Fjelstrup ja Wilstrup ehk Vilstrup on saksa ja taani keeles peaaegu identsed. Reisikirjas esinevad

need vormides Kristiansweld või Kristjansweld, Fielstrup (mis vastab vana saksa ja taani kirja-
viisile) ja Wilstrup, muidugi ka käändeis ja isegi kirjaveaga: „Tilstruppi” (l 27p).



BEYER

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 807

60 rubla –, kuid Windekilde tänas Jumalat, etkõik olid juhtunust terve nahaga välja
tulnud. (Reisikiri: 14–14 p)

Siinse artikli teemast lähtudes ei ole tarvis käsitleda reisi teisi peatusi, nagu Ber-
liini ja Hamburgi (vt Beyer 2024: 253–254). Reisigrupp jõudis Windekilde isa juurde
Vilstrupisse 10. juunil. (Reisikiri: 18–18 p) Sealsetest talumajadest kirjutab Winde-
kilde: „Neide ellämisse wiis om ka ni illos nink puhhas, kui ennegi Siin maal ütte

Saksal 6 mannu se wois olla” (Reisikiri: 19[a]p).
Windekilde selgitab, et tervel maal ei olevat mõisaid ja et iga talupoeg elavat oma

maal (Reisikiri: 19 [b]). See vastab tõele Vilstrupikihelkonnakohta, kus oli hea põllu-
maa (Schröder 1837: 433), kuid Schleswigi ja Holsteini idaosas leidus küll mõisaid.

Siiski olid talunikud (kuid mitte saunikud) saanud pärast maade ümberjaotamist (sks

Verkoppelung) ja pärisorjusekaotamist hertsogiriikides talude omanikeks, samal ajal
kui Liivimaa talupojad olid saanud küll isiklikultvabaks,kuid mitte maaomanikeks.

Windekilde kiidab oma isa kihelkonda ka moraalses mõttes. „Wilstruppi rahwas

om se läbbi, et nemma Jummala armo oppust ni kawwa aiga omma Sanu kuulda,
ütte waiklikko nink Kristlikko rahwas Sanu”, seal polekõrtsi ega lõbustusi. Alkoholi

väärtarvitamine või vallaslapsed on seal peaaegu tundmatud, inimesed on töökad ja
lapsed käivad koolis. Naaberkülades aga narritakse kihelkonna elanikke kui „pühha
rahwas”. Jõukamad talunikud rahastavad väljaõppinudkoolmeistrit, kes õpetab saksa

keelt ja muid kõrgemaid teadmisi – mitte talupoja seisuse põlgusest, vaid selleks et

sammu pidada teadmiste arenguga.l7 (Reisikiri: 19[b]–19[b]p) Muidu oli koolikeel

taani, kuid jõukamatele talunikele oli tähtis, et lapsed õpiksid ka saksa keelt.

Juubeli tähistamise kirjeldus täidab reisikirjas väga suure osa. Windekilde andis

ka välja saksakeelse trükise pidustustekirjeldusega (Windekilde 1838). See on tartu-
eesti reisikirjeldusest detailsem ja toob välja paljude osalenud isikute nimed. Kuigi
Windekilde ei maini alati, miskeeles esitati laul või ettekanti luuletus, on seda sageli

16 Tänapäevast eristust sõnade saks ja sakslane vahel ei paista tol ajal veel olemas olevat (Hupel
1818: sõnaraamat, 215; Hupeli järgi tähendab saks ’ein Deutscher; ein Herr’ ja tallinnakeelne

sakslane ’ein Sachse’).
17 Koolide olukorra kohta mõni aasta hiljem vt Paulsen 1845: 307. Windekilde külaskäigu ajal ei

olnud taani koolikeelega aladel veel ette kirjutatud saksa keele tunde (Paulsen 1845: 35). Winde-
kilde isa arvamus oli 1839. aastal natuke mitmekihilisem: „Siinne kogudus on osaliselt rohkem

haritud kui mu eelmine [Fjelstrupis]. Siin on mõningaid, kes loevad erinevaid asju, enamasti

usuteemadel. Mind rõõmustab, et Jumala sõna on nendele proovikiviks. Samas on Jumala õpe-
tus – Jumal tänatud – siin veel valdavalt levinud. Enamik oskab ka hästi otsustada, kas jutlus
vastab Jumala sõnale, aga on küll ka neid, kes hindavad vaid väliseid aspekte, nagu sõnavalik

ja esitusviis [Gaben]. Jutlustel on jätkuvalt palju kuulajaid ja kui vaatan neid jutluse ajal, siis

näen mõnede puhul küll, et nad mõtlevad selle üle. See on alati innustav [---] Äratatute arv on

väga kahanenud. Palju nendest on juba surnud, ainult vähesed on juurde tulnud. Seevastu on

mitmeid, kes on peaasjas veendunud ja kes elavad korralikult, aga kes hoiavad end tagasi, kartes

häbi. Haigete ja surevate juures tuleb ette mõni patustaja ülestunnistus. Nad tunnistavad üles, et

nad ei jäänud truuks oma veendumusele, et nad unustasid oma hingeõnnistuse, kui olid terved,
nüüd aga anuvad armu ja halastust. Siis ma ei oska midagi muud kui suunata neid Lunastaja
poole ja heita end tema jalge ette, kes oma kalli tõotuse järgi ei lükka tagasi ühtegi, kes tema

juurde tuleb.” (Holdt 1960–1962: 263–264)



BEYER

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025808

võimalik järeldada: kui tekst riimub saksakeelses versioonis, oli see algselt kirjutatud
saksa keeles; kui see ei riimu, pidi see olema kirjutatud taani keeles.lß

Suur osa avaldatud tekstidest oli pidustustel esitatud taani keeles. Miks ilmus see

trükis siis saksa keeles? Selle keelevalikuga võttis Windekilde endale tõlketöö vaeva.

Kindlasti oskas ta saksa keeles pareminikirjutada kui taani keeles, aga isa oleks või-
nud teda taani keelega aidata. Enamik trükise eeldatavatest saajatest oleks vähemalt

sama hästi saanud aru taani keelest. Samuti oskasid nad – ja see kehtib arvatavasti

ka jõukate talupoegade kohta, kes kinkides osalesid – piisavalt saksa keelt, et teksti

lugeda. Lisaks oli saksa keel Põhja-Schleswigi haritlaste eelistatud keel ning see oli ka

vennastekoguduse linguafranca.
Pidustuste peapäeva hommikul üllatasid neli Windekilde last oma vanaisa

äratuslauluga. Nad „laulsid oma ema klaverisaatel järgmised neli salmi, mille auto-
riks on siiralt osavõttev misjonilehe väljaandja härra Niels Holm Christiansfeldis.

Meloodiaks oli üks armastatud vene rahvusviis, mille on komponeerinud Tšerlitski

[Черлицкий].” Salmid riimuvad ja olid seega kirjutatud saksa keeles. (Windekilde
1838: 9–10) Tartukeelses reisikirjas (20p–21) seevastu salmid ei riimu ja kirjeldus on

palju lühem: „Josep – Hindrik Marrie n Sohwie lauliwa tälle, weel kui ta wode päle
olli – ütte nelli wersilist laulo.”

Pidulikul jumalateenistusel räägitud ja lauldud tekstidest osa tuuakse reisikirjas
välja sõnasõnaliselt ja loomulikult tartu keeles. Jumalateenistus peeti enamasti taani

kirjakeeles, aga juubilarpöördus oma Tartu lastelaste poole saksa keeles. Windekilde

isa oli küll üles kasvanud Schleswigi taanikeelses osas, õppinud Kopenhaagenis ja
elanud seejärel ainult Schleswigi põhjaosas, kuid kaks temakirja 1793. ja 1839. aas-
tast näitavad, et ta oskas end saksa keeles veatult väljendada (Arends 1932 a: 370;
Holdt 1960–1962: 255–266).19 Ka kohal viibinud kindralsuperintendent, kes oli

Holsteinist pärit ja polnudkunagi Schleswigi põhjaosas elanud (Arends 1932b: 116),
rääkis jumalateenistusel ilmselt saksakeeles.2o

Kas Tartu lapselapsed ei osanud taani keelt? Vanaisa pöördus jumalateenistusel
nende poole ju saksa keeles, nad olid talle hommikul saksa keeles laulnud. Näib,
et nad rääkisid vanematega ainult saksa keeles. Tartu tänavatel, samuti võib-olla
teenijatega kasutasid nad arvatavasti ka tartu keelt. Kuigi mõlemad vanemad olid

elanud aastaid Põhja-Schleswigis jakaks aastat Trondheimis, ei tundu taani keel ole-
vat olnud nende kodune keel.

18 See ei kehti muidugi kirikulaulude kohta. Siinkohal sai Windekilde tugineda lauluraamatute

riimitud tõlgetele.
19 Windekilde vanaisa, Niels Windekilde, kirjutab Jens Peter Windekildest ja tema vennast:

„Oma kooliaastatel nad tegelesid rohkem saksa kui taani keelega” (Achelis 1957: 132),kusjuures
Achelis märgib joonealuses märkuses: „Selle eest vastutas isa, sest vennad ei läinud Haderslevi

gümnaasiumi [Johanneum]”. Et Friis (1936–1937) kujutab Niels Windekildet – kellest ta oletab,
et ta ei osanud saksa keelt – võitlejana taani keele eest ja saksa keele vastu, on tüüpiline natsiona-
lismi ajastule ning põhineb allikate anakronistlikul tõlgendamisel.
20 Åbenrå arhiivi (Rigsarkivet, Åbenrå) nimistus (Præstearkiver, nr 61) ei kirjeldata kahjuks
ühtegi toimikut, mis käsitleks juubelit. Ka numbris H 6: Forskelligt 1723–1884, mille läbi vaata-
sin, ei leidunud midagi. Sama tulemuseta oli otsing Haderslevi praostkonna arhiivis. Ka ei sisalda

midagi juubelikohta toimik nr 451, Sagerang. de enkelte sogne: Vilstrup 1718–1920.



BEYER

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 809

Seejärel pidas Windekilde jumalateenistusel kõne „Dania-ma Kelen” (Reisikiri:

19[b]p–29, tsitaat 27) ehk „in dänischer Sprache” (Windekilde 1838: 27). Selle all

võib olla mõeldud nii taani kirjakeelt kui ka kohalikku murret.

Mõni pühapäevhiljem pidas Windekilde oma isa asemel jutluse, „mes Wilstruppi
koggodussele sures römus olli sest nemmä es olle woinu u[s]ku, et mul neide keeld

weel ni selgede olli melden jänu” (Reisikiri: 29p). Siinjuures võib tõepoolest olla juttu
taani murdest, sest Windekilde kirjutab külaelanike keelest. Oma elukäigus väitis

ta Trondheimi lähetamise puhul, et tal oli „mõningane, ehkki väga puudulik taani

keele oskus” (Windekilde 1861: 859). Trondheimiga seoses saab olla silmas peetud
ainult taani kirjakeelt, mis tol ajal oli veel Norra ametlik keel. Trondheimi piiskop
pidas tookord Windekilde keeleoskust ebapiisavaks (Thrap 1904: 41–42),21 kuid see

kindlasti paranes temakahe linnas viibitud aasta jooksul. Norras ei oleks Windekilde

oma taani murdes saanud end arusaadavaks teha; see ei ole isegi Kopenhaagenis või-
malik. Kuna Windekilde tundis oma tartukeelseid kuulajaid, ei selgitanud ta 1838.

aastal taani keele vormide erinevusi, kuigi see oleks olnud ajaloolise keelekasutuse

uurimisel väga huvitav, sest Windekilde võib olla esimene, kes pidas jutlust üksnes

Põhja-Schleswigi murdes. 22
Vähem üksikasjalikulträägib Windekilde oma tagasiteekonnast, mis viis teda läbi

Herrnhuti (vt Beyer 2024: 261–262).
Tartukeelsed hernhuutlased olid küll õppinud lugema katekismust, kuid neil pol-

nud palju muid õppeaineid. Windekilde püüab oma reisimuljeid nendele edastada

nii, et nad neist aru saaksid ja neid vaimses mõttes õigesti tõlgendaksid. Ärakirja
olemasolu viitab sellele, et Windekilde mitte ainult ei esitanud oma aruannet ühel

koosolekul, vaid et tartukeelsed vennad lugesid teksti ette ka mujal.
Windekilde toob korduvalt esile usinuse tähtsuse jõukuse loomisel, sageli kon-

tekstis, et töökad talunikud tegutsevat vabaduses omaendamaal. Ta kõlab siinkohal

peaaegu nagu üliliberaal, kuid tõenäoliselt tõi ta lihtsalt realistlikult välja Schleswigi
ja Liivimaa talupoegade elutingimuste erinevusi. Põllumajandusreformi ja töösse

suhtumise muutmisega läheks tema hinnangul Liivimaa talupoegadel märgatavalt
paremini.23 Mõne aastakümne pärast see nii juhtus. Vennastekogudusele omane

kirjakultuur mängis sellelteel olulist rolli, aga rahvuslik ärkamine asendas religioosse
ärkamise. Vajadus kogukonna järele täideti nüüd rahvuslike püüdlustega ning usi-
nuse kasv viis individualiseerumise ja ilmalikustumiseni. Hernhuutlaste liikumine

Eesti- jaLiivimaal jäi aina väiksemaks.

21 Piiskop oli õppinud Kopenhaagenis, töötanud mõnda aega kirikuõpetajana Sjællandil ja
Jüütimaalning oli abiellunud taanlannaga, seega tundis ta Taanis räägitavat taani keelt (Peter
Olivarius Bugge 2025).
22 Segakeelsete jutluste kohta saksa kirikukeele ja taani rahvakeelega piirkondades vt Lauridsen

1895 – see sisaldab ka taolise jutluse äratrükki; jutlus peeti 1821. aastal Ladelundis, vaid mõne

kilomeetri kaugusel tänapäeva Saksa-Taani piirist.
23 Põldmäe (1938: 292) teeb Windekilde joomarluse raamatu eessõnast vale järelduse, et Winde-
kilde ignoreeris teadlikult eesti talupoegade halva olukorra olulist põhjust, nimelt sõltuvust

mõisast. Trükitud raamat pidi muidugi läbima tsensuuri. Reisikiri näitab, et Windekilde sai

majandusprobleemidest küll aru.



BEYER

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025810

3. Koloniaalkeeled Läänemereprovintsides?

Windekilde ei maini ühegi sõnaga keele- ja rahvusvaidlust, mis tekkis tookord

Schleswigi hertsogiriigi kõrgemates ühiskonnakihtides. Tõenäoliselt mõtles ta veel

eelrahvuslikult ega mõistnud seda probleemi. Teda võiks ka lugeda hilisema nega-
tiivse nimetusega blakkede (tn ’kahvatud, leiged’) sekka või määratledaveel hilisema,
kuid positiivse mõistega Zweiströmige (sks ’kahevoolulised’) (vrd Schröder 1942;

Henningsen 1990: 140–142; Jepsen Steg 2004; Weitling 2011; Jessen 2022: 351–352,

356, 377–378, 383). See Schleswigi hertsogiriigi vahekiht ei tahtnudvalida saksa-ja
taanimeelsuse vahel, nende emakeel oli taani murdekeel.

Liivimaal seevastu peeti Windekildet ilmselt sakslaseks. Saksa keelt rääkis ja kir-

jutas ta kõige paremini, kuid kui temalt oleks küsitud päritolu kohta, oleks ta haritud

liivimaalaste seas tõenäoliseltnimetanudkodumaana Taani tervikriikivõi Schleswigi
hertsogiriiki. Tartukeelsete vendade seas lihtsustas ta selle „Taaniks”, kusjuures tõe-

näoliselt ei seostanud ta riigi nime taani keelega (sama vähekui Liivimaad liivi kee-

lega). Windekilde jaoks oli enesestmõistetav osutada hingehoidu kõigis kohapeal
levinud keeltes – nii Liivimaal kui ka Schleswigis. Kristlasena teadis ta, et Jumala ees

on kõik inimesedvõrdsed, kuid ta oli Schleswigis ja Liivimaal aru saanud, et keel ja
sotsiaalne kiht on tihedalt seotud.

3.1. Varauusaja Euroopa keelehierarhiad

Schleswig ja Liivimaa on näited sajandeid kestnud keelehierarhiatest, mis on tun-

tud paljudes Euroopa maades. Keelehierarhiad võisid üllatavalt kiiresti muutuda,
kui muutusid poliitilised või sotsiaalsed olud. Nimetan veel selliste keelehierarhiate

näiteid: Hispaanias suutis kastiilia keel pikka aega domineerida katalaani (Rafanell
2025), galeegi ja teiste iberoromaanikeelte ning baski keele üle. Prantsuse keele ala

laienes baski, bretooni, oksitaani, flaami ja saksa keele arvel. Romaani keeled on tea-

tavasti välja kasvanud ladina keelest, mis omal ajal oli kolonisaatorite keel. (Ernst jt
2003, 2006, 2008)

Prantsuse keel sai kavalitsevaks kultuurkeeleks Lõuna-Madalmaades, mida täna-

päeval tuntakse Belgiana. Haritud flaamlased, näiteks Brügges ja Gentis, eelistasid

rääkida kuni XX sajandi keskpaigani prantsuse keelt, isegi perekonnas, kuigi nad

valdasid ka flaami keelt – vaatamata sellele, et ajaloolised võõrvõimudsellel alal olid

Hispaania, Austria ja Holland, mis aga ei olnud levitanud seal oma keelt (vt Vrieland

2025).
Siinkohal tekib termini koloniaalkeel küsimus. Keele ja Kirjanduse käesolev

teemanumber põhineb ettekannetel, mis peeti konverentsil, mille pealkirjas esines

sõna koloniaalkeel. See liitsõnanäeb välja nagu tõlkelaen, aga eesti keeles on sel teine

tähendus kui algkeeltes. Sõnad Kolonialsprache, colonial language, langue coloniale,

lengua colonial jne tähendavad ’kolonisaatorite keel, mis on valitsev keel asumaal’,
näiteks portugali, hispaania ja hilisemad koloniaalvõimude keeled (Chrysostome jt
2025: 2; Denéchère 2021: 43, 54–57; Seydi 2024: 133, 141; Stolberg 2021: 354, 358).
Eesti keeles tähendab koloniaalkeel seevastu – ilmseltKristiina Rossi eestvedamisel –



BEYER

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 811

’kolonisaatorite poolt loodud põlisrahvakirjakeelt’ (Ross 2022, 2023). See on midagi
täiesti muud. Kas koloniaalkeel siis on sobiv Liivimaa kontekstis? Vaatame veel näi-

teid.

Luksemburgi põlisrahvas räägib letseburgi keelt, mis sarnaneb teispool Saksamaa

piiri kasutatud saksa murdekeelega. Ametlikeks keelteks on prantsuse, ülemsaksa ja
nüüdseks ka letseburgi keel, kusjuures teatud valdkondades eelistatakse tihti ainult

ühte nendest keeltest (Larsen 2024; Theil 2024).
Kui kujutada korraks ette, et saja aasta pärast on letseburgi keel Luksemburgi

ainus riigikeel, kas siis oleks mõistlik väita, et XXI sajandi algul olid prantsuse ja
ülemsaksa keeled Luksemburgis koloniaalkeeled, sest luksemburglased ei saanud

osaleda nende kirjakeelte normeerimisel?

Algne friisi keeleala kulges mööda Põhjamerd Madalmaadest kuni tänapäeva
Saksa-Taani piirini. Friisi keel oli siiski ainult kodunekeel, mitte haldus- egakiriku-
keel. Siinkohal oleks kindlasti eksitav rääkida koloniaalkeelest. Friisi ala ei vallutanud

võõras rahvas. Nagu Liivimaal teenisid põllumajandustoodete ekspordist kohalikud

maaomanikud jakaugkaubanduse kasumid jäid friisi linnadesse. Need ei läinud üle

mere asuvatele koloniaalvõimudele. (Munske jt 2001)

3.2. Kolonialism

Ülemereoludest kirjutab ka Theodor Storm (1899) oma novellis „Von Jenseit des

Meeres”. Peategelane on mulatt Lääne-India saarelt, mis oli Taani asumaa. Tema isa,
istanduse omanik, oli pärit Schleswig-Holsteinist, ema aga oli frikulørt ehk ’vaba vär-
viline’. Nii kutsuti mustanahalisi vabakslastuid ja nende järglasi, isegi kui hilisemad

järglased mitme põlvkonna jooksul said lapsi alati eurooplastega. Neil läks oluliselt

paremini kui mustanahalistel orjadel, kuid nad ei jõudnudkunagi puhtvalgete ühis-
kondlikule positsioonile. (Vt Halberg 2025) Mustanahalised esivanemad paljude
põlvkondade tagant määrasid novelli peategelase Lääne-Indias igaveseks „vabade
värviliste” kihti. Peategelane abiellub lõpuks valgenahalisega ja kolib Saksamaale,
kuskeegi enam ei küsinud kaugete, mustanahaliste esivanemate kohta, kuna välimus

peaaegu ei reetnudki tema päritolu, lisaks oli ta saanud hea hariduse Saksamaal ja
teda ootas suur pärandus. (Storm 1899)

Euroopa ülemerekolonialismi juurdunud rassism (vt Nesselrodt 2025: 18–19;
Stienen 2025: 159) seevastu puudus Liivi-, Eesti- jaKuramaal. Kui eesti köstri poeg
käis ladina koolis ja õppis ülikoolis, kuulus ta hiljem kodumaal literaatide seisusse.

Keegi ei pööranud siis tähelepanu tema mittesaksa päritolule. Rääkida varauusaja
kolonialismist Liivi-, Eesti- ja Kuramaal on kolonialismi mõiste murettekitav peh-
mendamine, mis ilustab selle lahutamatut osa: rassismi.

Sarnases kontekstis on Daniel Benedikt Stienen (2025: 157) tabavalt märkinud:

„Fakt, et oli olemas halvustavaid koloniaaldiskursse, ei tee iga halvustavat diskurssi

koloniaalseks. Vastasel korral ei saaks enam eristadakoloniaalseid ja mittekoloniaal-
seid nähtusi. Termin sarnaneks siis kummipaelaga, mida venitatakse kuni lõtvumi-
seni, kuni see hõlmab kõike, kuid ei hoia enam midagi koos.”



BEYER

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025812

3.3. Euroopa ebavõrdsed seisusühiskonnad

Euroopa ühiskonnad olid varauusajal seisusühiskonnad. Kõrgemasse seisusse oli

raske pääseda, Läänemereprovintsides isegi väga raske, sest see nõudis muu hulgas
keelevahetust, aga seal ei valitsenud rassistlik kolonialism.

Kirja- ja eriti kirikukeele erinemine külade kõnekeeltest oli üleeuroopaline
nähtus, samuti see, et kirjakeele arengut määrasid kõrgemad seisused. XX sajandi
rahvusperspektiivist lähtumine on anakronistlik.

Rootsi ja Läänemereprovintside keelearutelude huvitav erinevus on, et Lääne-

mereprovintsides oli maaelanike keel tähtis – kuigi mitte ainus – proovikivi keele-

normide kehtestamisel. Rootsis, samuti Saksamaal, ei mänginud talupoegade keel

mingit rolli XVII ja XVIII sajandi aruteludes keele arengu üle (vt Ohlsson 2002).
Läänemereprovintsidele geograafiliselt lähem näide on Ida-Preisimaa. Selle

kirdeosas rääkis elanikkond leedu keelt, lõunas masuuri keelt. Kultuur- jahaldus-
keelena kasutati saksa keelt. XX sajandi esimesel poolel toimunud valimistel ja
rahvahääletustel ilmnes korduvalt, et need leedu- ja masuurikeelsed inimesed tund-
sid end sakslastena. Neid nimetati tol ajal kultuursakslasteks (sks Kulturdeutsche).
(Kossert 2003)

See mõiste sobib ka minu vanaema kohta, kes oli pärit Windekildekodukandist.

Tema emakeel oli taani murre, kuid tema kultuurkeel oli saksa keel. Taani kirjakeelt
mõistis ta, kuna oli seda kirikus alati kuulnud, kuid ta ei osanud seda rääkida. Pärast

Põhja-Schleswigi minekut Taanile 1920. aasta rahvahääletuse tulemusena kolis ta

Saksamaale jäänud Schleswigi lõunaossa.

Muidugi eksisteeris kõikides nendes piirkondades sotsiaalne ebavõrdsus. Kõr-

gemad ja madalamad ühiskonnakihid ei erinenud ainult varanduse ja hariduse

poolest, vaid nad rääkisid ka eri keelt. Sõltuvalt ühiskonnakorraldusest võis mitme-

keelsus esineda sagedamini või harvemini. Ühiskondlik tõus nõudis enamjaolt vas-

tava kultuurkeele oskust. See võis mõnes piirkonnas viia assimileerumiseni, nagu

Liivi-, Eesti- ja Kuramaal said edukatest eestlastest ja lätlastest enamasti sakslased.
Teises piirkonnas see nii ei toiminud, näiteks Põhja-Friisimaal jäid friislased friislas-

teks, kuid nad hoolitsesid selle eest, et nende pojad õpiksid juba lapsena selgeks saksa

keele, nii et nood saaks hiljem Hamburgi laevadel kaptenina raha teenida.

Need ebaühtlased tingimused Euroopa mitmekeelsetes piirkondades ei ole seo-

tud kolonialismiga. Näiteks Schleswigi hertsogiriigis oli saksa keel Windekilde reisi

ajal endiselt vaieldamatult võimu- jakultuurkeel, kuigi hertsogiriigi põhjaosas kasu-
tati kirikus ja koolis taani keelt ning isegi hertsogiriigi keskosas räägiti taani keelt.

Schleswigi ja Holsteini hertsog oli Taani kuningas. Poliitiline võim oli seega taanlaste

käes, aga Taani halduspraktika viis elanikkonna aeglase saksastumiseni ning keele-

piiri põhja poole nihkumiseni (vt selle muutuste algussajandite kohta Gregersen
1974). Ma tõesti ei leia, et koloniaalkeele mõiste sobiks Schleswigi hertsogiriiki.



BEYER

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 813

3.4. Talupojaperspektiiv

XVIII sajandil oli mõisniku ja pärisorjade suhe Schleswigis, Holsteinis ja Liivimaal

struktuurilt sarnane. Mõisnikud rääkisid igal pool ülemsaksa keelt, pärisorjad taani,

alamsaksa, läti või eesti keelt. Kuidas põhjendada, etLiivimaal oleks valitsenudkolo-

nialism, aga Schleswig-Holsteinis mitte?

Kui nende alade talupoegadel oleks olnud võimalus omavahel suhelda – ilmselt

natuke ebakindlas ülemsaksakeeles –, oleksid nad leidnud, et neil kõigil läheb sama

kehvasti. Kui nad oleksid juttu teinud kirikukeeltest, oleksid nad jõudnud järel-
dusele, et lätlastel ja eestlastel vedas, sest nende kirikukeeled olid räägitud keeltele

kõige lähedasemad. Suuremaid raskusi kirikukeelega oli taani murdekeelt kõneleval

talupojal Schleswigi taani kirikukeele alal. Veel suuremaid raskusi kirikukeelega oli

alamsaksakeelsel talupojal Holsteinis, kus oli ülemsaksa kirikukeel. Kõige keeruli-
sem olukord oli taanikeelsel talupojal Schleswigi keskosas, kus kasutati ülemsaksa

kirikukeelt.

Kujutagem ette, et vestluse juures viibis friisi talupoeg Lääne-Schleswigist. Tema

alal ei olnud mõisaid. Ta oli vaba taluomanik. Ta oleks öelnud: kirikus kasutatakse

küll ülemsaksakeelt. See on täiesti teine keel kui meie friisi kodukeel. Õnneks õppi-
sin juba lapsena saksa keele selgeks koolis ja kirikus. Mul on juvaja jälgida hindade

liikumist Hamburgi ja Amsterdami turgudel. Kiriku vöörmündri ja omavalitsuse

liikmena pean asju ajama saksa keeles ja mu sulased on tihtipeale pärit Jüütimaalt.
Nendega räägin saksa keeles. Kui ostan maad või võtan laenu, kirjutatakse leping
saksa keeles; teine osapool elab ju tihti kaugel (lepingute kohta endisel friisi alal vt

Beyer 2023: 15–23). Kodune friisi keel on tore, aga pean ju raha teenima ja oma-

valitsuses osalema, sest muidu hakkab riik meie üle otsustama. 24
Mulle tundub, et eesti keeleajaloolased võtavad liiga palju aluseks oma rahvusliku

ideaalkeele ettekujutuse. Nad peaksid hoopis lähtuma varasemate keelekasutajate
vajadustest.

3.5. Keelte prestiiž

Taanis jaRootsis säilisid võimu- jakirikukeeltena taani jarootsi keel, kuid alamsaksa

ja hiljem ülemsaksa keele mõju nendele oli sama suur kui eesti ja läti keeltele (vrd
Naumann 2004). Ka siinkohal ei ole mõtet rääkida koloniaalkeeltest. Teatavasti oli

saksa kultuuril ja majandusel Põhjamaades suur mõju.
Kõige prestiižsem varauusaegne keel ei olnud üldse seotud valitseja emakeelega:

keegi ei kasvanud üles ladinakeelega; seda keelt õpiti alles koolis. Ilma selleta polnud
võimalik pääseda ülikooli.

Nii-öelda enesekoloniseerimise ühe näite leiab Põhja-Saksamaalt ja Lääne-
mereprovintsidest: üleminek alamsaksa kirjakeelelt ülemsaksa kirjakeelele toimus

igal pool XVI ja XVII sajandil – ilma et kuskile oleks sisse tunginud mõni ülemsaksa

24 Kes tahab kuulda taani kirjakeelt, taani murdekeelt, ülemsaksa, alamsaksa ja friisikeelt, võib

vaadata kriminaalfilmi „Der Krug an der Wiedau” (Funck 2021), kus räägitakse Schleswigi viit

keelt.



BEYER

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025814

sõdur või oleks need paigad asustatud üheainsagi ülemsaksa keelt kõneleva talu-
pojaga. Üleminek lubaks isegi Läänemereprovintsides kasutatud XVII sajandi
ülemsaksa kirjakeelt nimetada eesti terminoloogias koloniaalkeeleks: keel põhines
MartinLutheri piiblitõlkel, aga ei vastanudbaltisaksa hääldusele ega tihti alamsaksa

keelega üles kasvanud kohalike vaimulike emakeelele, ja keele kasutajad Lääne-
mereprovintsides ei osalenud kirjakeele normimisel.

Ülemsaksa kirjakeel oli võõrkeel, mida aja jooksul laieneval alal aktsepteeriti
standardiseeritud kirjakeelena. Üheskikohas ei olnud see rahva keel, aga väga suurel

alal töötas see kirjakeelena. Ülemsaksa kirjakeel hakkas suulise keelena levima laie-
malt alles XIX ja eriti XX sajandil.

Väga lõdvast kolonialismi definitsioonist on küll kasu aktivistidel, sest niimoodi

saavad nad esitleda end ohvrina, aga teaduses peaks olema järjekindel ja sama defi-
nitsiooni kasutama samuti järjekindlalt. Sarnaselt ülemsaksa keelega tõrjus tallinna

keel hiljem kõrvale tartu keele. Lõunaeesti lihtrahvas – ammugi mitte setud – ei

rääkinud kaasa tallinna keele normimisel. Tallinna keel oli koloniaalkeel rahvus-

vahelises mõistes: võimu keel, mis kehtestati muukeelsel alal.

Varauusaja keeltel oli erinev prestiiž, mis oli tihedalt seotud sotsiaalsekihistumi-
sega.Liivi-, Eesti- ja Kuramaa olusid uurides peaks võrdlusi otsima Euroopa mitme-
keelsete piirkondadega, mitte ülemeremaadega. Ja niinimetatud väikeste keelte aja-
loolisel uurimisel ei tohi unustada vastavaid kultuurkeeli, sest ilma nendeta ei saa

sageli aru isegi väikeste keelte õigekirjareeglitest.
Tundub, et viimaste aastate uurimistöödel, kus arutletakse Euroopa kontekstis

(post)kolonialismi üle, on ühine joon: loetakse ingliskeelseid uurimusi teiste maa-
ilmajagude kohta. Seda võib nimetada – et jätkata kolonialismi terminoloogias –
ingliskeelsele maailmale vaimseks allumiseks (põhjalikku arutelu poola alade „kolo-
nialismi” kohta vt Krushynska 2025; Nesselrodt 2025; Stienen 2025; Stimmer 2025).

Euroopa (keele)ajaloo mõistmiseks varauusajal ja veel XIX sajandi esimesel poo-
lel aitaks hoopis selle võrdlemine teiste Euroopa mitmekeelsete aladega. Olid olemas

alad, kus riigipiirid muutusid janende järgika keel (nt Ohlsson 1978,1979), aga olid

ka alad, kus keelepiirid muutusid, aga riigipiirid jäid samaks (nt Gregersen 1974),

ja muidugi alad, kus riigipiirid muutusid, aga keeled eriti mitte (nt Läänemere-
provintsid). Teadustööna on selline võrdlemine vaevarikkamkui ingliskeelsete teoo-
riate ülevõtmine, sest vaja on ju paremaid keeleoskusi, aga oodatavad tulemused on

mitukorda huvitavamad.

Kokkuvõtteks ei soovitaks ma kasutada terminit koloniaalkeel Läänemere-

provintside keeleajaloo uuringutes. Et eesti tõlkelaenul koloniaalkeel on teine tähen-
dus kui selle laialt levinud vastetel teistes keeltes, on veel üks põhjus seda sõna edas-
pidi vältida.

Tänan Läti Teaduste Akadeemiat ja Eesti Teadusfondi granti 6211 „Pietistlik jutu-
traditsioon Eesti-ja Liivimaa hernhuutlaste elulugude baasil” rahalise toetuse eest;

viimane rahastas ka reisikirja transkribeerimist Kärri Toomeos-Orglaane poolt.



BEYER

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 815

ARHIIVIALLIKAD

Rigsarkivet, Åbenrå

Præstearkiver, nr. 61: Vilstrup, nr. H 6: Forskelligt 1723–1884.

HaderslevProvsti, nr. 451: Sagerang. de enkelte sogne: Vilstrup.
Eesti Kirjandusmuuseumi (EKM) Eesti Kultuurilooline Arhiiv (EKLA)

f 252, m 32:1, l 11–24 p. Windekilde Essända Teeda andminne ülle temma reisiminne

Dannemarki male Wanna essä pole nink kuis temmä wanna essä wijekümnelist
ammetipühha saije ärra petus; Hulgakestele luggeda. Teda AndminneSest reissimis-

test läbbi Saksamale n: Dannemarki male; omma wanna Essät kaema, sest Bmast Mai-

jest seni sel 7mal Septembril 1838.

Rahvusarhiiv, Tartu (RA)

EAA.995.1.1424. Hauslistendes 1. Stadtteils (1851).

KIRJANDUS

Achelis, Thomas Otto 1957. Das Biennium der Christiana Albertina zu Kiel 1768–1867. –

Zeitschrift der Gesellschaft für Schleswig-Holsteinische Geschichte,kd 81, lk 113–154.

Arends, Otto Fr[ederik] 1932 a. Gejstligheden i Slesvig og Holsten fra Reformationen til 1864.

Kd 2. København: Levin & Munksgaard.
Arends, Otto Fr[ederik] 1932b. Gejstligheden i Slesvig og Holsten fra Reformationen til 1864.

Kd 1. København: Levin & Munksgaard.

Beyer, Jürgen 2023. Ein Versuch, Spielsucht zu kurieren (Oldenswort/Eiderstedt, 1652). -
Zeitschrift der Gesellschaft für Schleswig-Holsteinische Geschichte,kd 148, lk 15–28.

Beyer, Jürgen 2024. Marcus Heinrich Windekildes Bericht für die dörptestnischen Mitglie-
der der Brüdergemeine über seine Reise von Dorpat nach Wilstrup (Schleswig) im Jahre

1838. – Piētisms Baltijas vēsturē – pētnieciskas aktualitātes un detaļpētījumi (17.–20. gs.).
Der Pietismusin der baltischen Geschichte – Neue Fragestellungen und Fallstudien (17.–

20. Jahrhundert).Pietism in the Baltic History – current issues and case studies (17th–20th

century). (Latvijas Nacionālā bibliotēka. Zinātniskie raksti. Proceedings of the National

Library of Latvia 13 (33).) Toim Beata Paškevica. Rīga: Latvijas Nacionālā bibliotēka, lk

237–272. https://doi.org/10.52197/XNNN7IS3
Brief 1836 = Brief eines Ehsten über den Tod seines Vaters. Aus dem Dorpat-Ehstnischen

übersetzt [von M. H. Windekilde]. – Dorpatische Evangelische Blätter. Für das Herzens-

und Erfahrungs-Christenthum und die christliche Literatur, kd 5, vg 168–169.

Chrysostome, Elie V.; Adegbile, Abiodun; Boafo, Christopher; Ogunsanya, Fuhad 2025.

From thousands of African languages to a Pan-African language for the African Con-

tinental Free Trade Area: A framework promoting Kiswahili as common language for

Intra-African trade. – AIB Insights 22. IV. https://doi.org/10.46697/001c.136476
Denéchère, Yves 2021. Une acculturation postcoloniale par la langue: les enfants métis

d’lndochine en France (1945–1980). – Relations internationales, kd 188, lk 43–58.

https://doi.org/10.3917/ri.188.0043
Ernst, Gerhard; Gleßgen, Martin-Dietrich; Schmitt, Christian; Schweickard, Wolfgang

(toim) 2003. Romanische Sprachgeschichte. Histoire linguistique de la Romania. Ein



BEYER

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025816

internationales Handbuch zur Geschichte der romanischen Sprachen. Manuel interna-

tional d’histoire linguistique de la Romania. Kd 1. (Handbücher zur Sprach- und Kom-

munikationswissenschaft 23/1.) Berlin–New York: Walter de Gruyter.

https://doi.org/10.1515/9783110146943.1
Ernst, Gerhard; Gleßgen, Martin-Dietrich; Schmitt, Christian; Schweickard, Wolfgang

(toim) 2006. Romanische Sprachgeschichte. Histoire linguistique de la Romania. Ein

internationales Handbuch zur Geschichte der romanischen Sprachen. Manuel inter-

national d’histoire linguistique de laRomania. Kd 2. (Handbücher zurSprach- und Kom-

munikationswissenschaft 23/2.) Berlin–New York: Walter de Gruyter.

https://doi.org/10.1515/9783110171501.2
Ernst, Gerhard; Gleßgen, Martin-Dietrich; Schmitt, Christian; Schweickard, Wolfgang

(toim) 2008. Romanische Sprachgeschichte. Histoire linguistique de la Romania. Ein

internationales Handbuch zur Geschichte der romanischen Sprachen. Manuel inter-

national d’histoire linguistique de laRomania. Kd 3. (Handbücher zurSprach- und Kom-

munikationswissenschaft 23/3.) Berlin–New York: Walter de Gruyter.

https://doi.Org/10.1515/9783110211412.3
Estonia 1838 = Estonia. – Twenty-fourth Annual Report of the American Tract Society, Bos-

ton, presented at Boston, May 30, 1838. Boston: Printed by Perkins & Marvin, lk 56–57.

Frey, Johannes 1905. Die Theologische Fakultät der Kais. UniversitätDorpat-Jurjew 1802-
1903. Historisch-biographisches Album mit Beiträgen früherer und jetziger Glieder der

Fakultät. Bearbeitet und herausgegeben von Mag. theol. Johannes Frey, Privatdozent.

Reval: Franz Kluge’s Verlag.
Friis, C. H. 1936–1937. Pastor Vindekilde og hans Kamp mod det tyske Kirkesprog i Løgum-

kloster. – Sønderjysk Maanedsskrift, kd 13, nr 2, lk 39–40.

Funck, Gary (režissöör) 2021. Der Krugan der Wiedau. [Åbenrå–Bredstedt:] Bund Deutscher

Nordschleswiger, Et NordfriiskTeooter.

https://www.youtube.com/watch?v=BCyFOa6RWdQ

Gregersen, H[ans] V[aldemar] 1974. Plattysk i Sønderjylland. En undersøgelse af for-

tyskningens historie indtil 1600-årene. (Odense University studies in history and social

Sciences 19.) Odense: Odense UniversityPress.

Halberg, Rikke Lie 2025. Anna Heegaard. – Lex – Danmarks Nationalleksikon.

https://lex.dk/Anna_Heegaard

Henningsen, Lars N. 1990. Axel Henningsens Zweiströmigkeit. Briefe über die deutsch-

dänische Frage aus den ersten Nachkriegsjahren. – Grenzfriedenshefte,nr 3, lk 140–156.

Holdt, Jens 1960–1962. Danmark og Herrnhut. Udvalg afbreve fra danske præster til præste-
konferencen i Herrnhut 1790–1840. – Kirkehistoriske Samlinger, 7. sari, kd 4, lk 206–266.

Hupel, August Wilhelm 1818. Ehstnische Sprachlehre für die beyden Hauptdialekte, den

revalschen und dörptschen, nebst einem vollständigen ehstnischen Wörterbuche. 2. tr.

Mitau: J. F. Steffenhagen und Sohn.

Jepsen Steg, Kristian 2004. De blakkede. National indifference og neutralitet i Nordslesvig
1890 til 1940. – Sønderjyske Årbøger, kd 116, lk 67–86.

https://doi.org/10.7146/soenderjydskeaarboeger.vll6il.Bl3o7
Jessen,Carl Christian 2022. Helsogn og kirkeforfatning – Slesvigs kirkelige deling / Gesamt-

gemeinde und Kirchenordnung – die kirchliche Teilung Schleswigs. – Die Folgen der



BEYER

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 817

Teilung Schleswigs – 1920 / Følgerne af Slesvigs deling – 1920. (Veröffentlichungen des

Landesarchivs Schleswig-Holstein 122.) Toim Rainer Hering, Hans Schultz Hansen.

Hamburg: Hamburg University Press, lk 341–385.

https://doi.org/10.15460/hup.262.2037
Kossert, Andreas 2003. „Grenzlandpolitik” und Ostforschung an der Peripherie des Reiches.

Das ostpreußische Masuren 1919–1945. – Vierteljahrshefte für Zeitgeschichte, kd 51,

nr 2, lk 117–146.

Krushynska, Oleksandra 2025. Koloniale Strategien und postkoloniale Diskurse zwischen

der galizischen Szlachta und der Habsburgermonarchie (1772–1815). – Nordost-Archiv,

kd 34, lk 48–70. https://doi.org/10.25162/9783515138963
Larsen, Niels-Erik2024. Luxembourg – sprog. – Lex – Danmarks Nationalleksikon.

https://lex.dk/Luxembourg_-_sprog
Lauridsen, P[eter] 1895. En tysk-dansk-jyskPræken. – Museum. Tidsskrift for Historie og

Geografi, nr 2, lk 286–297.

Lebenslauf E. M. Windekilde 1863 = Lebenslauf der am 2. April 1863 in Herrnhut selig ent-

schlafenen verwitweten Schwester Erdmuth Margarethe Windekilde, gebornen Bork. -
Nachrichten aus der Brüder-Gemeine, kd 45, lk 692–697.

Lebensläufe 1834 a = Lebensläufe gottseliger Ehsten und Letten. Mitgetheilt von Predigern
und Seelsorgern dieser Provinzen. 1. Der Ehstin Ello Rein († 26. Juni 1823 im Kirch-

spiel Odenpä, unweit Dorpat.) Von ihr selbst verfaßt und aus dem Dörpt-Ehstnischen
übersetzt von M. H. Windekilde in Dorpat. – Dorpatische Evangelische Blätter. Für das

Herzens-und Erfahrungs-Christenthum und die christliche Literatur, kd 3, vg 21–26.

Lebensläufe 1834b = Lebensläufe gottseliger Ehsten und Letten. Mitgetheilt von Predigern
und Seelsorgern dieser Provinzen. 2. Des im Dorfe K., Kirchspiels A., unweit Dorpat,
im Jahre 1830. verstorbenen Schulmeisters Isaak. Von ihm selbst verfaßt und aus dem

Dörpt-Ehstnischen übersetzt von M. H. Windekilde in Dorpat. – Dorpatische Evangeli-
sche Blätter. Für das Herzens- und Erfahrungs-Christenthum und die christliche Litera-

tur, kd 3, vg 137–143.

Lebensläufe 1835 = Lebensläufe gottseliger Ehsten und Letten. 4. Des Ehsten Michel (geb.
1763, † 1832.) Von ihm selbst verfaßt, und aus dem Dörpt-Ehstnischen übersetzt von

M. H. Windekilde in Dorpat. – Dorpatische Evangelische Blätter. Für das Herzens-und

Erfahrungs-Christenthum und die christliche Literatur, kd 4, vg 406–412.

Liman, Herbert (toim) 2008. Chausseen, Alleen, Meilensteine, Chausseehäuser. Zeitzeugen
der wirtschaftlichen und kulturellen Entwicklung Brandenburgs und Berlins. Hoppe-

garten: Landesbetrieb Straßenwesen Brandenburg.
Linder, Johannes 1843. Juttustamisse meije armsile Latsile hääs, nink ka wanna rahwale

juhhatamisses, kuis Jummal armsaste kannap weikeste laste eest hoold, selletetu ennäm-

biste läbbi sündinu asju, kuis nemma Welliste man omma ettetulnu ninkkokkokirjotetu

Oppetaja Johannes Linderi käest, Paseli-Linan 1841 ajastajal nink armsa Ma-rahwa tul-

lus neide kelen ümbre kirjotetu. Eddimänne jaggo. [Tlk Marcus Heinrich Windekilde.]

Tarto: H. Laakmann.

Munske, Horst Haider; Århammar, Nils; Faltings, Volker F.; Hoekstra, JarichF.; Vries, Oebele;

Walker, Alastair G. H.; Wilts, Ommo (toim) 2001. Handbuch des Friesischen / Handbook

ofFrisian Studies. Tübingen: MaxNiemeyer. https://doi.org/10.1515/9783110946925



BEYER

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025818

Naumann, Hans-Peter 2004. Skandinavisch/Deutsch. – Sprachgeschichte. Ein Handbuch

zur Geschichte der deutschen Sprache und ihrer Erforschung. Kd 4. (Handbücher zur

Sprach-und Kommunikationswissenschaft 2,4.) Toim Werner Besch, Anne Betten,
Oskar Reichman, Stefan Sonderegger. 2. tr. Berlin–New York: Walter de Gruyter, lk 3282–

3290. https://doi.org/10.1515/9783110180411.4.19.3282
Nesselrodt, Markus 2025. Zwischen Diskurs und Praxis. Preußische Herrschaft im geteilten

Polen-Litauen zwischen 1772 und 1806 als koloniales Projekt. – Nordost-Archiv, kd 34,

lk 16–33. https://doi.org/10.25162/9783515138963
Ohlsson, Stig Örjan 1978. Skånes språkliga försvenskning. 1. Inledning. Om skriftspråket

under Skånes övergångstid. (Lundastudier i nordisk språkvetenskap. Serie A 30.) Lund:

Ekstrand.

Ohlsson, Stig Örjan 1979. Skånes språkliga försvenskning. 2. Blandspråksanalyser. (Lunda-

studier i nordisk språkvetenskap. Serie A 31.) Lund: Ekstrand.

Ohlsson, Stig Örjan 2002. Outline of research on Nordic language history before 1800. –

The Nordic Languages. An International handbook of the historyof the North Germanic

languages. Kd 1. (Handbücher zur Sprach-und Kommunikationswissenschaft 22, 1.)
Toim Oskar Bandle, Kurt Braunmüller, Ernst Håkon Jahr, Allan Karker, Hans Peter Nau-

mann, Ulf Teleman. Berlin–New York: Walter de Gruyter, lk 60–68.

https://doi.org/10.1515/9783110197051-008
Palwe 1834 = Palwe Jummalakallid andid targaste nink parraussi pruki. Saksa kelest Tarto-

ma keelde ärratölkitu, rahwa tullus. [Tlk Marcus Heinrich Windekilde.] Tartu: J. C.

Schünmann.

Paulsen, P[eter] 1845. Versuch einer Schulstatistik des Herzogthums Schleswig. Oldenburg
i. H.: C. Fränckel.

Peter Olivarius Bugge 2025 = Peter Olivarius Bugge. – Store norske leksikon.

https://snl.no/Peter_Olivarius_Bugge
Põldmäe, R[udolf] 1938. Eesti vennastekoguduse võitlusest rahva joomapahega. – Eesti Kir-

jandus, nr 6, lk 281–293.

Rafanell, August 2025. Llengua parlada i llengua imposada. – Enciclopèdia.cat.

https://www.enciclopedia.cat/historia.-politica-societat-i-cultura-dels-paisos-catalans/

llengua-parlada-i-llengua-imposada
Ross, Kristiina 2022. Eesti keele varauusaegne mänguruum. – Keel ja Kirjandus, nr B–9, lk

716–731. https://doi.org/10.54013/kk776a5
Ross, Kristiina 2023. Eesti kirjakeel – kas ohver või trikster? – Sirp 28. IV, lk 9.

Russia 1834 = Russia. – Ninth Annual Report of the American Tract Society, presented at

New-York, May, 1834. Printed at the Society’s House, New-York, by D. Fanshaw, lk47–50.

Russia 1839 = Russia. – Twenty-fifth Annual Report of the American Tract Society, Boston,

Presented at Boston, May 29, 1839. Boston: Printed by Perkins & Marvin, lk 67–70.

Schröder, Ernst 1942. Die „Blakkede”. Versuch der Erklärung der Zwischenschicht in Nord-

schleswig. – Der Schleswig-Holsteiner, kd 23, lk 69–76.

Schröder, Johannes von 1837. Topographie des Herzogthums Schleswig. Kd 2. Schleswig:

Königliches Taubstummen-Institut.

Se öige Soldat 1837 = Se öige Soldat ehk Peter Lohbekki Ello-Käük. [Tlk Marcus Heinrich

Windekilde.] Tartu: J. C. Schünmann.



BEYER

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 819

Seydi, Oumar 2024. El panorama sociolingüístico actual en Senegal: interacciones y regu-

laciones desde la perspectiva ecolingüística. – Revista Española de Lingüística, kd 54,

nr 1, lk 133–144. https://doi.org/10.31810/r5e1.54.1.5
Stienen, Daniel Benedikt 2025. „Decolonize Prussian Poland”? Kritische Reflexionen. -

Nordost-Archiv, kd 34, lk 147–179. https://doi.org/10.25162/9783515138963
Stimmer, Benedikt 2025. Diglossie als „koloniales” Machtverhältnis? Sprache und „aufge-

klärte” Herrschaft in den preußischen und den habsburgischen Teilungsgebieten Polens

um 1800. – Nordost-Archiv,kd 34, lk 71–82. https://doi.org/10.25162/9783515138963
Stolberg, Doris 2021. Sprache – Stil – Repräsentation. Deutsch-koloniale Sprachpolitik von

Neuguinea bis Samoa. – Kunstchronik, kd 74, nr 7, lk 352–362.

https://doi.org/10.11588/kc.2021.7.104313
Storm, Theodor 1899. Von Jenseit des Meeres. – T. Storm, Sämtliche Werke. Kd 1. 4. tr.

Braunschweig: George Westermann, lk 235–284.

Theil, Rolf 2024. Luxemburgsk. – Store norske leksikon. https://snl.no/luxemburgsk
Thrap, D[aniel] 1904. Biskop Bugges Tilslutning til Brødremenigheden. – Historiske Skrif-

ter tilegnede og overleverede Professor Dr. Ludvig Daae paa hans syttiende Fødselsdag
den syvende December 1904 af Venner og Disciple. Christiania: H. Aschehoug & Co.

(W. Nygaard), lk 32–45.

Tracts 1835 a = Tracts in Esthonia. – Twenty-first Annual Report of the American Tract

Society, Boston, presented at Boston, May 27,1835. Boston: Printed by Perkins, Marvin,

& Co., lk 25.

Tracts 1835b = Tracts in Esthonia. – Tenth Annual Report of the American Tract Society,
presented at New-York, May, 1835. Printed at the Society’s House, New-York, by D. Fan-

shaw, lk 54–55.

Vrieland, Seán D. 2025. Sprog i Belgien. – Lex – Danmarks Nationalleksikon.

https://lex.dk/sprog_i_Belgien
Weiss, Johann Heinrich (toim) 1823. Adressen-Buchfür die Stadt Basel. Basel: Felix Schnei-

der.

W[eitling], G[ünter] 2011. Zweiströmigkeit. – Sønderjylland A–Å. [Toim Inge Adriansen,
Elsemarie Dam-Jensen, Lennart S. Madsen.] Åbenrå: Historisk Samfund for Sønder-

jylland, lk 412.

Wiberg, S[ophus] V[ilhelm] 1871. Personalhistoriske, statistiske og genealogiskeBidrag til en

almindelig dansk Præstehistorie. Kd 3. Odense: Hempel.
Windekilde, M[arcus] H[einrich] 1834. Ueber die kürzlich erschienene Ehstnische Schrift:

Palwe, Jummala kallid andid targaste ... pruki... in einem Briefe des Verfassers an den

Herausgeber der Evangelischen Blätter. – Dorpatische Evangelische Blätter. Für das

Herzens-undErfahrungs-Christenthum und die christliche Literatur, kd 3, vg 154–156.

[Windekilde, Marcus Heinrich 1838]. Feier des funfzigjährigen Amts-Jubiläum des Consisto-

rialraths und Pastors Prediger Jens Peter Windekilde zu Wilstrup den 28sten Juni 1838.

Hadersleben: Heinr. Seneberg.
[Windekilde, Marcus Heinrich 1854]. From the Report of br. Windekilde of Dorpat and its

Vicinity, 1850. – The Moravian Church Miscellany, kd 5, lk 143–144.



BEYER

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025820

[Windekilde, Marcus Heinrich 1861]. Lebenslauf des am 28. Januar 1861 in Herrnhut selig
entschlafenen verheiratheten Bruders Marcus Heinrich Windekilde. – Nachrichten aus

der Brüder-Gemeine,kd 43, lk 853–866.

Jürgen Beyer (snd 1965), PhD, varauusaja kultuuriloo uurija; jurgen.beyer@mail.ee

Marcus Heinrich Windekilde and the linguistic situation in
Sleswick and Livonia in 1838

Keywords: liturgical language, standard language, colonial language, travel account,

Tartu-Estonian, Moravian Brethren

In 1838, Marcus Heinrich Windekilde, who ran the Moravian congregation at Tartu,

Livonia, set out on a long journeywith his family by horse-drawn coach in order to

visit his father in the Danish-speaking part of the Duchy of Sleswick. The father was

about to celebrate his fiftieth anniversary as a Lutheranminister.

After his return, Windekilde wrote a report about this journey for the Mora-
vian Brethren underhis care. His account is therefore composed in Tartu-Estonian.
Windekilde took great care to use words his readers and listeners would understand,

choosing paraphrases over precise terms when the objects in question were unfamil-
iar to his audience.

This article follows Windekilde on his journey, explains his background and

stylistic choices, and discusses Windekilde’s knowledge of Standard Danish and the

Danish dialect spoken at his father’s place.
The linguistic situation in the northern part of Sleswick merits closer examina-

tion, since also there – comparable to Livonia – German was the language of admin-
istration and higher education, while the majority ofthe population spoke a Danish

dialect, with church Services conducted in Standard Danish.
Inthose days,hierarchies oflanguages were rather common across Europe’s multi-

lingual regions. The article argues that the development of early written Estonian

should be studied as an expression of socially stratified European multilingualism,
rather than in the context of overseas colonialism, as has recently become fashion-
able in some scholarlycircles.

Jürgen Beyer (b. 1965), PhD, researcher of early modern cultural history;

jurgen.beyer@mail.ee



https://doi.org/10.54013/kkBl2all

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 821

Hernhuutlaste käsikirjade läti keelest
XVIII sajandil ja XIX sajandi alguses
Kirjaliku traditsiooni ja kohalike murrete mõjud

Pēteris Vanags

Uurijad on eri meelt küsimuses, millisest hetkest peale saab rääkida selgelt määrat-
letavast läti keelest, mis arenes välja varasematest keelejärkudest ja levis seejärel üle

tänapäevase Läti territooriumi. Arheoloogid, ajaloolased ja keeleteadlased on aga

ühel nõul, et läti rahvuse kujunemine –ja koos sellega ühise keele teke – leidis aset

millalgi XIII–XV sajandil Liivimaa lõunaosas, mis vastab ligikaudu tänapäeva Läti

alale.

Saksa mõju laienemisega Balti aladel ja Liivimaa moodustamisega hakkasid

ilmuma esimesed kirjalikud teated läti keelest, tähistades keele kirjaliku arengu

algust. Varaseim selline ülestähendus leidub ladinakeelses Henriku Liivimaa kroo-
nikas (u 1225–1227), kus latgali pealik Rūsiņš nimetab 1212. aastal Cēsise (Võnnu)
Bertoldit (Bertold de Wenden) sõnadega draugum suum ’oma kaaslane, liitlane’

(Arbusow, Bauer 1955: 108). Kuigi draugum on ladina lõpuga, vastab selle tüvi sel-
gelt tänapäeva läti sõnale draugs ’sõber’. Enamik XIII–XV sajandi läti leksikast ei ole

siiski nimisõnad, vaid koha- ja isikunimed, mis annavad keele kohta sellegipoolest
infot (Blese 1929).

Varaseimad säilinud lätikeelsed usutekstid pärinevad XVI sajandist. Juba enne

reformatsiooni võidi kirja panna nn Gisberti meieisapalve (1507), teise versiooni

pani kirja munk Simon Grunau Preisimaal (Draviņš 1965: 19–35). Suurimat rolli

läti kirjakeele arengus mängis siiski luterlik reformatsioon, mis algas Liivimaal

1521. aastal. Tõendeid esimese lätikeelse trükiteose kohta leidub juba 1525. aastast.

Lübecki katoliiklik kirikukogu konfiskeeris vaaditäie raamatuid, mis olid mõeldud

Liivimaale läkitamiseks(Johansen 1959; Biezais 1973:25–31). Vaat oli „täis luterlikke

raamatuid, nende seas missad Liivimaa läti ja eesti rahvakeeltes” („vasz plenu[m] lib-
ris lutterianisz ecia[m] missis in vulgari liuonico lettico ac estonico”).l Tõenäoliselt

sisaldas see raamat jumalateenistuse korra kirjeldust ehk agendat, kuhu kuulus ka

lätikeelseid tekste.

1520.–1530. aastatel koostati Riias pikemaid lätikeelseid usutekste, et soodustada

kristluse levikut ja võimaldada jumalateenistuse pidamist rahvakeeles – nende hulka

kuulusid perikoobid (jumalateenistusel etteloetavad piiblikohad), lauluraamatud ja
katekismused. Nimetatud tekstid levisid esialgu üksnes käsikirjadena. Mõni neist

võis siiski ka trükis ilmuda, nagu näitab nn Hasentöteri meieisapalve analüüs. See

1 On pakutud, et selles tekstis kasutatud liuonico võib viidata liivikeelele või keskalamsaksa

keelele, kuid selle artikli autor peab kõige tõenäolisemaks Harald Biezaisi seisukohta, et sõnal

liuonico on siinkohal vaid geograafiline, mitte etniline tähendus, ning sellele vastavat tõlget saksa

keelde: „in livländischer Volkssprache, lettisch und estnisch” (Biezais 1973: 29).



VANAGS

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025822

meieisapalve avaldati esmakordselt Sebastian Münsteri raamatu „Cosmographia”
1550. aasta väljaandes (Draviņš 1952) ja on vanim teadaolev tänapäevani säilinud

lätikeelne trükitekst.

Läti kirjasõna ja keele areng XVI–XVIII sajandil

Pärast Liivi sõda (1558–1583) sattusid Läti alad Poola-Leedu võimu alla, mis käivi-
tas vastureformatsioonikatoliikluse taastamiseks ja levitamiseks lihtrahva seas. Selle

tulemus oli esimene säilinud lätikeelne trükiteos: katoliku katekismus „Catechiſmus
Catholicorum” (1585). Samal ajal astus Kuramaa hertsog Gotthard samme luterluse

tugevdamiseks. Tema abiga nägi trükivalgust esimene lätikeelne luterlik kiriku-
käsiraamat (1586–1587).

Enamik varaseid reformatsiooniaegseid lätikeelseid tekste XVI sajandist olid tõl-
ked keskalamsaksa keelest, Riias ja Liivimaal kasutatavast saksa keele kujust. Tõl-
kijad olid peamiselt kohalikud sakslased, kellele läti keel oli teine keel, mida nad

valdasid väga erineval tasemel. Selle ja mõne muu teguri tõttu oli tulemuseks saksa

keelest tugevalt mõjutatud keel.

Esimesed lätikeelsed tekstid ilmusid Riias ja esindavad seal XVI sajandi lõpus
ja XVII sajandi alguses kõneldud läti keele varianti. Ühtlasi nähtub neist keskalam-
saksa kirjutustava mõju läti keele ortograafiale (Blese 1925; Vanags 1997).

XVII sajandiks ei vastanud varane läti kirjakeel enam ei keelekasutuse ega õige-
kirja selguse nõudmistele. Vajadus uue japarema luterliku kirikukäsiraamatu järele
viis „Lettisch Vade mecumi” koostamiseni, mis ilmus Riias 1631. aastal. Kõik varem

avaldatud tekstid vaatas läbi ja toimetas Georg Mancelius, kes oli sündinud jakasva-
nud Zemgales. Oma kirjatöödega, sealhulgas jutlustekogumikuga „Lang-gewünſchte
Lettiſche Postill” 2 (1654), ei täiustanud Mancelius üksnes ortograafiat, vaid lõi ka

selgemaid keelekujusid, mis ei põhinenud enam Riia kõnekeelel, vaid maapiirkonda-
des kasutataval rahvakeelel, mis oli vähem võõrkeelte mõju all (Bērziņš 1944; Ozols

1965: 152–204).
XVII sajandi teise poolde jäi kõige ulatuslikum tõlkeprojekt – täielik piiblitõlge.

Ernst Glück tõlkis Uue Testamendi aastatel 1681–1682 ning seejärel kuni 1690. aas-
tani Vana Testamendi. Trükkiminekestis 1685–1694 (Dunsdorfs 1979: 23–99). Piibli

mõju nii läti keele kui ka kirjanduse arengule on üüratu (Šmits 1908; Vanags 2010).
XVII sajandi lõpuks olid Piibel ja lauluraamatud järk-järgult jõudnud igapäevaellu ja
hakkasidkirjutatud keele kõrval mõjutama ka suulist läti keelt.

Sel perioodil tekkis lätikeelsetele tekstidele uus lugejaskond. Kui varem olid

need mõeldud üksnes kirikus ettelugemiseks, siis XVII sajandi lõpuks hakati lätlasi

endid käsitlema lugejatena. See areng oli seotud esimeste koolide asutamisega Riias

ja Vidzemes (Liivimaa Rootsile kuuluva osa lätikeelsel alal) Rootsi võimu ajal (Sta-
ris 1987: 34–45). Osalist nihet raamatute sihtrühmas illustreerivad hästi muutused

2 Sümboliga ſmärgitakse gooti kursiivkirjas s-tähte, kui see ei asu silbi lõpus. Eesti trükistes

translitereeritakse seda tänapäeval enamasti tavalise s-tähega, siinses tekstis on säilitatud artikli

autori kirjaviis.



VANAGS

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 823

väljaannete paratekstides. Kui XVII sajandikeskpaigani olid need ainult saksakeeles,
siis sajandi viimasel veerandil avaldati neid üha enam kahes keeles või isegi ainult läti

keeles, eriti Riias ja Vidzemes.

Piibli tõlkimisega – eriti selle revideeritud teise trükiga (1739) – omandas läti

kirjakeel stabiilse kuju ja normatiivse allika, millest sai keele alus järgnevaks saja-
konnaks aastaks.

XVIII sajandil ei kasvanud lätikeelsete tekstide hulk üksnes kvantitatiivselt, vaid

ka kvalitatiivselt. Traditsiooniliste žanride kõrvale tekkisid uued ning ka senistes

žanrides hakati avaldama järjest rohkem ja mitmepalgelisemaid teoseid (Apīnis
1977: 74–77, 124–125). See periood tõi kaasa ilukirjanduse mahu ja mitmekesisuse

kasvu. Ajavaimu kandjaks võib pidada Gotthard Friedrich Stenderit, kes avaldas nii

vaimulikku kui ka ilmalikku luulet ja proosat (Frīde 2003: 135–195).
Valgustuse mõjul hakkas 1760. aastatest alates kujunema läti keeles uus praktiline

žanr: nõuandekirjandus mitmesugustes valdkondades, nagu meditsiin, põllumajan-
dus, loomakasvatus, majapidamine, kokandus (Daija 2013). Žanri alguseks peetakse
Peter Wilde tervishoiukäsiraamatut Jakob Lange tõlkes (1768), mis ilmus pealkirja
„Latwee�chu Ahrſte” all 28 jaos (Vilde 1991). Seda peetakse esimeseks lätikeelseks

perioodikaväljaandeks.
Erinevalt XVII sajandist olid mainitud väljaanded suunatud peamiselt läti luge-

jatele, mitte ainult vaimulikkonnale kasutamiseks. Sellist avaldamisbuumi ei oleks

olnud võimalik saavutada ilma lätlaste kirjaoskuse samaaegse kasvuta. Alus sellele

pandi juba Rootsi võimu all XVII sajandi lõpus koolide loomisega Vidzemes, kuid

erilise tõuke andis sellele hernhuutlus ehk vennastekogudusliikumine, mis levis ala-
tes 1730. aastatest kogu Vidzemes (Straube 2000). Selle liikumise tulemusel muutus

kirjaoskus piirkonnas tavaliseks. Olulist rolli mängis õpetajate seminar Valmier-
muižas (1738–1745), kus koolitati esimesi õpetajaid talurahvakoolidele. XVIII

sajandi lõpuks ulatus kirjaoskus hernhuutlaste mõjupiirkondades 80–88 protsen-
dini, kogu Vidzemes ligikaudu 75 protsendini. Seevastu Kuramaal jäi haridusvõrgu
erinevuste tõttukirjaoskuse tase madalamaks – umbes 30–35 protsenti (Apīnis 1987:

15; Salmin 1969).
Lisaks lugemisoskusele hakkas hernhuutlaste kogukondades levima kirjutamis-

oskus, millele viitab trükisõna kõrval käsikirjalisekirjanduse traditsiooni teke selles

piirkonnas alates XVIII sajandi teisest poolest (Apīnis 1987: 11–67, 2000). Hern-
huutlased olid ühed esimesed, kes hakkasid pidama kirjavahetust läti keeles (Ada-
movičs 1963: 349–361).

Hernhuutlaste lätikeelsed käsikirjad

Hernhuutlaste tegevus nõudis mitmesugust kirjandust. Enamik sellest jäi käsikirja
ja ainult väike osa ilmus trükitudkujul: peamiselt lauluraamatud japalveraamatud.
Käsikirjade hulka kuulusid kirikulaulud, jutlused, statuudid, päevikud, elulood,
misjoniaruanded, hingeharidustekstid, kristlik rahvaluule, ilmalik kirjandus ja
ajaloolised traktaadid (Daija 2024). Neid tekste kopeeriti ja levitati hernhuutlaste



VANAGS

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025824

kogukonnas, mistõttu enamik säilinud eksemplare on hilisemad koopiad, eelkõige
XIX sajandi esimesest poolest. Ainult väike osa olemasolevatest käsikirjadest pärineb
XIX sajandist. Teise olulise osa hernhuutlaste käsikirjalistest tekstidest moodustavad

vendade ja õdede kirjad, mis olid adresseeritud nii Vidzemesse kui ka Saksamaale.

Ka needkirjad on tihti säilinudkoopiate, mitte originaalidena, kusjuures Herrnhuti

saadetud kirjadele lisati tavaliselt saksakeelne tõlge.
Siinne ülevaade hernhuutlaste käsikirjade keelest ja ortograafiast põhineb eri žan-

ridesse kuuluvatel tekstidel XVIII sajandist või XIX sajandi esimesest kümnendist.

Materjalid pärinevad Läti rahvusraamatukogu digikollektsioonist „Brāļu draudzes

(rok)raksti” („Hernhuutlaste käsikirjad”),3 samuti Saksamaal asuvast Herrnhuti

vennastekogudusliikumise keskarhiivist (Unitätsarchiv). Võrdlusmaterjalina on

kasutatud Ķikuļa Jēkabsi nimelise hernhuutlase 1777. aasta käsikirjaliste tekstide

trükiversioone (Ķikulis 1982), mille originaalid asuvad Moskvas.

Nende tekstide keelekasutust analüüsides tuleb arvestada mitut asjaolu. Esiteks

on enamik neist koopiad, mistõttu nende keel – eriti ortograafia – võib originaalist
erineda. Teiseks on paljud tekstid – kirikulaulud, jutlused ja elulood – saksakeelsete

algupärandite tõlked, mis on mõjutanud neis kasutatavat läti keelt. Kolmandaks

tuleb arvestada autorite tausta. Ühelt poolt oli nende seas saksa päritolu isikuid:

vennastekogudusliikumisemisjonäre (Brüder), kes olid läti keelt õppinud võrdlemisi

lühikese ajajooksul, samuti kohaliku luterikiriku vaimulikke jamuid saksa päritolu
inimesi. Teiselt poolt leidus autorite seas ka lätlasi – talupoegi ja käsitöölisi –, kelle

emakeel oli läti keel. Võib eeldada, et esimese rühma keel olikirjalikust traditsioonist

rohkem mõjutatud, samal ajal kui teise rühma keel peegeldas otsesemalt kohalike

murrete tunnusjooni.

Ortograafilised tunnusjooned

XVIII sajandi keskpaigaks oli lätikeelse Piibli revideeritud väljaanne (1739) kuju-
nenud suuresti õigekirjanormide aluseks. Erinevalt esimesest väljaandest oli selle

versiooni kirjaviisi ühtlustatud ja osaliselt kaasajastatud. See peegeldab selgelt õige-
kirjatava, mis jäi valdavaks kuni XIX sajandi keskpaigani. Eelkõige oli see foneetiline

õigekirjasüsteem: sõnu kirjutatakse nii, nagu neid hääldatakse. Mõnel juhul raken-
dati ka morfoloogilist põhimõtet (tuntud samuti morfeemilise või etümoloogilise
põhimõttena). Peamised õigekirjareeglid laenati saksakeelest, kuigi leidub mitmeid

läti keelele eriomaseid jooni.
Vokaalide ja diftongide kirjaviis oli üsna ühetaoline (Bergmane, Blinkena 1986:

50–63). Pikki vokaale märgiti kahel moel:

1. Tüvesilpides ja lõpusilpides (v.a lokatiivis) kirjutati pikkade vokaalide (ja dif-
tongi /uo/) järel h, nt dſihwoht (tänapäeva läti keeles – edaspidi tnp – dzīvot

3 https://braludraudze.lndb.lv/



VANAGS

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 825

’elama’), mahja (tnp māja ’maja’); mihlehts (tnp mīlēts ’armastatud (mees-
soost)’), mahzohs (tnp mācos ’õpin’), meitahm (tnp meitām ’tütardele’).

2. Lokatiivis märgiti neid katusekujulise tsirkumfleksigavokaali kohal, ntmahjâ
(tnp mājā ’majas’), mahjâs (tnp mājās ’kodus’), ellê (tnp ellē ’põrgus’), naktîs

(tnp naktīs ’öösiti’), darbôs (tnp darbos ’töös’).

Liidetes (v.a sõna lõpus) vokaalide pikkust ega diftongi /uo/ aga üldiselt järgneva
h-ga ei tähistatud, nt mihleju (tnp mīlēju ’armastasin’), gohdigs (tnp godīgs ’aus’),
draudſiba (tnp draudzība ’sõprus’), kalpone (tnp kalpone ’teenija’). Tähte h ei kasu-
tatud kunagi sõna päris lõpus, nt ta (tnp tā ’tema (naissoost)’), dohma (tnp domā

’mõtleb’), kalpo (tnp kalpo ’teenib’).
Määrsõnu tā ’nii’, kā ’kuidas’ kirjutati graavisega: tà, kà. Graavist kasutati ka

mõnes lühikese vokaaliga määrsõnas: �chè (tnp še ’siin’), tè (tnp te ’siin’).

Diftongi /ie/ märgiti omakorda järjekindlalt digraafiga ee kõigis asendites, nt

eeneſt (tnp ienest ’sisse tooma’), mee�a (tnp miesa ’liha’), draugeem (tnp draugiem
’sõpradele’).

Lühikesi vokaale avatud silpides märgiti järgneva konsonandi kahekordselt kir-
jutamisega, nt dabba (tnp daba ’loodus’), mutte (tnp mute ’suu’), azzis (tnp acis ’sil-
mad’). Konsonantide kirjutamist kahe tähega kasutati ka verbide pöördelõppude
puhul suletud silpides sõna lõpus, nt dſenn (tnp dzen ’ajab’), turr (tnp tur ’hoiab’),
mett (tnp met ’viskab’). Selle abil sai eristada selliseid vorme nagu irr ’on’ ja ir ’ka’.

Mitte kõiki konsonante ei kirjutatud kahe tähega – erandiks olid w, j, ſ, näiteks newa

’ei ole’, wija ’pärg’, maſa ’väike (naissoost)’. Kahekordselt kirjutamist välditi ka juhul,
kui häälikut väljendati mitme tähe abil, nt ſch, dſ, t�ch, dſch, �ch.

XVIII sajandi tekstides märgiti konsonante üldiselt ühetaoliselt ja järjekindlalt
(Bergmane, Blinkena 1986: 63–77). Enamikku konsonante kirjutati ühe tähega: b, d,

g, j, k, l, m, n, p, r, t, w /v/, ſ/z/, z /ʦ/, välja arvatud nende kahekordistamise puhul.
Palataalseid konsonante /ɟ, c, ʎ, ɲ/ (tnp ģ, ķ, ļ, ņ) ja palataliseeritud /rʲ/-i (tnp ŗ –
tänapäeval harvaesinev) märgiti virgulaga (/) läbi kriipsutatud tähtedega ~, ~, ł, ~, ~,

kusjuures seda süsteemi rakendati üsna järjekindlalt.
Virgulat kasutati ka helitute häälikute /s, ʃ/ (�, �ch) eristamiseks helilistest hää-

likutest /z, ʒ/ (ſ, ſch). Seda tehti üldiselt järjekindlalt, v.a sellistes ühendites nagu

/sp/ ja /st/, kus konsonant on neutraliseeritud asendis. Häälikuid /ʃ, ʒ, tʃ, ʤ, ʣ/ mär-
giti mitme tähega, näiteks �ch, ſch, t�ch, dſch, dſ.

Hernhuutlaste käsikirjades kasutati samasugust õigekirjasüsteemi nagu trüki-
tekstideski, kuigi vähem järjekindlalt, eriti konsonantide puhul. Tüves ja mõnes

lõpusilbis esinevate pikkade vokaalide ja diftongi /uo/ järele lisati h, nt Mahte (tnp
māte ’ema’), Behrnus (tnp bērnus ’lapsi’), mihlaka (tnp mīļāka ’armsam (naissoost)’),
buhs (tnp būs ’saab olema’), prohjahm (tnp projām ’ära’), ſuhtiht (tnp sūtīt ’saatma’).
Kohati tähistati vokaali pikkust seal, kus seda trükitekstides tavapäraselt ei tehtud, nt

ſchehlaſtihbas (tnp žēlastības ’halastuse’), Peeminnehſchana (tnp pieminēšana ’maini-
mine), gribbehtu (tnp gribētu ’tahaks’).



VANAGS

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025826

Avatud silpides olevatele lühikestele vokaalidele järgneb kahekordselt kirjuta-
tud konsonant, nt dabbuſi (tnp dabūsi ’saad (naissoost)’), eſſam (tnp esam ’oleme’),

tappuſchi (tnp tapuši ’saanud (meessoost, mitm)’).
Lokatiivi käändelõppude kirjutamises esineb rohkem varieeruvust. Mõni allikas

kasutab aeg-ajalt tsirkumfleksi ^, ntpillnâgarrâ(tnppilnā garā ’täies vaimus’), weenâ

wakkarâ (tnp vienā vakarā ’ühel õhtul’), Jehra Wahtîs (tnp jēra vātīs ’Talle haavades’),
wiſſôs laikôs (tnp visos laikos ’igal ajal’). Mõnikordkirjutatakse lokatiivispika vokaali

järele h, nt ſchinnihs Deenahs (tnp šinīs dienās ’neil päevil’), preekſchejohs Laikohs

(tnp priekšējos laikos ’varasematel aegadel’). Kohati kasutatakse mõlemat süsteemi

korraga: aſſinainâhs rohkâhs (tnp asiņainās rokās ’veristes kätes’), kuid kõige sage-
damini jäetakse lokatiivi käändelõpp märkimata: kurra gadda (tnp kurā gadā ’mis

aastal’), lauliba (tnp laulībā ’abielus’), ſem̃e (tnp zemē ’maal’). Mõnikord kasutatakse

tsirkumfleksika mujal vokaali pikkuse tähistamiseks, nt tâ (tnp tā ’nii’), gruhtibâhm
(tnp grūtībām dat. ’raskustele’), või isegi lühikese vokaali kohal, nt warrât (tnp varat

’saad’).
Konsonantide märkimine hernhuutlaste käsikirjades järgib tähtede ja diakriiti-

kute poolest üldiselt trükitekstide kirjaviisi. Peamine erinevus seisneb virgula har-
vemas kasutamises. Selliste näidete kõrval nagu Brahłu (tnp brāļu ’vendade’), wi~ſch

(tnp viņš ’tema (meessoost)’), �irds (tnp sirds ’süda’) leidub sagedamini diakriitiku-
teta vorme: Brahlu (tnp brāļu), winna (tnp viņa gen ’tema’), mehrkis (tnp mērķis ’ees-
märk’), �irds (tnp sirds). Tähte ~ virgulaga peaaegu ei kasutata, mis vastab Vidzeme

murde eripärale: nimelt kadus palataliseeritud /rʲ/ seal juba üsna ammu kasutuselt.

Vähem vilunud autorite käsikirjades esineb foneetilistkirjapilti mõnikordkohta-
des, kus normikohaselt tuleks eelistada etümoloogilisi vorme, nt laps (tnp labs ’hea’),

lappraht (tnp labprāt ’meelsasti’), trihspatsmita (tnp trīspadsmitā ’kolmeteistkümnes

(naissoost)’), jepſchu (tnp jebšu ’kuigi’).

Foneetilised tunnusjooned

Käsikirjaliste tekstide mõningane hälbimine trükitud raamatutes kasutatud õige-
kirjanormidest on igati ootuspärane, hernhuutlaste käsikirjades kohtab aga kirja-
keele traditsiooni ja kohalike murrete tunnusjoonte segu eri keeletasanditel. Kuna

enamik säilinud käsikirju pärineb Kesk-Vidzeme aladelt, mille murded on tradit-
siooniliselt olnudkirjakeele lähedased, langevad mõlema variandi tunnusedpaljuski
kokku. Teatud tunnusjooned on siiski tavapärasest XVIII sajandi keskpaiga raamatu-
keelest erinevad.

Selliste tunnuste tuvastamiseks toetub analüüs piiratud hulgale olemasolevatele

Kesk-Vidzeme murrete kirjeldustele (Būce 1936; Grabis 1931, 1935; Plūme 1954),
Marta Rudzīte raamatule „Latviešu dialektoloģija” (1964) ning teose „Latviešu valo-
das dialektu atlants” kolmele foneetikat ja morfoloogiat käsitlevale köitele (LVDA
2013,2021,2022).

Esmalt vaadelgem mõningaid reeglipäraseid häälikumuutusi. Kesk-Vidzeme
murretes esineb progresseeruvatkonsonantide assimilatsiooni, nagu s> šsõna lõpus



VANAGS

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 827

pärast j-i. Näiteks substantiivisufiksist -(t)ājs saab -(t)āš ja sufiksist -ējs saab -ēš (nt

pestītājs > pestītāš ’päästja’, kalējs > kalēš ’sepp’). Aktiivsete mineviku kesksõnade

meessoost ainsuse nominatiivis muutub lõpp -jis > -js > -š (nt bijis > bīš ’olnud’,

dzirdējis > dzirdēš ’kuulnud’). Teine iseloomulik tunnus on konsonandi t lisandu-
mine lõpuühenditesse: -ns > -nts või -nc (nt asins > asinc ’veri’) ja -ņš > -ņtš või

-ņč (nt viņš > viņč ’tema (meessoost)’). Nende reeglipäraste kaashäälikumuutuste

hulgast on käsikirjades aga seni tuvastatud vaid kesksõna vorm biſch (bīš < bijis).
Kõigil muudel juhtudel peegeldavad vormid raamatukeele traditsiooni: Peſtitais (tnp
pestītājs ’päästja’), parahdijs (tnp parādījis ’näidanud’), dſirdeis (tnp dzirdējis ’kuul-
nud’), asſins (tnp asins ’veri’), mans (tnp mans ’minu’), winſch (tnp viņš ’tema (mees-
soost)’), behrninſch (tnp bērniņš ’lapsuke’).

Ebareeglipäraseid murdelisi kaashäälikumuutusi esineb käsikirjades seevastu

rohkem. Nende hulkakuulub konsonantide kadumine, nt vājš > vāš (wahſch) ’nõrk’,
atkal > akal (akkal) ’jälle’, svētki > svēki (ſwehki, ſwehkôs) ’pidusöök’, bērns > bērs

( behrs) ’laps’, samuti k-tähe lisandumine, mis on iseloomulik Vidzeme murretele,
nt īss > īkss (ikſahm, ikſchu) ’lühike’. Teine ebareeglipärasus on täishääliku i lisandu-
mine kaashäälikuühendite ja ainsuse nominatiivi lõpu -s vahele: -kl-s > -klis (akls >

aklis (akklis) ’pime’), -tr-s > -tris (katrs > katris (kattris) ’iga’).
Mõni hernhuutlaste käsikirjades esinev foneetiline eripära lahkneb tänapäeva

läti keelest, kuid vastab XVIII sajandi raamatukeele iseloomulikele joontele. Nende

hulka kuulub täishääliku i kadumine aktiivi mineviku kesksõnade meessoost ain-

suse nominatiivis: -jis > -js: bijis > bijs (bijs) ’olnud’, parādījis > parādījs (parahdijs)
’näidanud’, dzirdējis > dzirdējs (dſirdeis) ’kuulnud’; täishääliku u kadumine samade

kesksõnade muudes käändevormides: -ā/ē/ī/ū/o-j-uš- > -ā/ē/ī/o-jš-: usſihmeiſchi (tnp
uzzīmējuši ’joonistanud’), dabujſchi (tnp dabūjuši ’saanud’), brihnojſchees (tnp brīno-
jušies ’imestanud’); ning konsonantide assimilatsioon ühendis -ln-> -11-, nt wella

(tnp velna ’kuradi’), papillam (tnp papilnam ’täielikult’).

Morfoloogilised tunnusjooned

Hernhuutlaste käsikirjade morfoloogia vastab suuresti XVIII sajandi kirjalikule läti

keelele. Kohalikule murdele omased jooned on võrdlemisiharuldased ning kui neid

esineb, siis tavaliselt kõrvuti kirjakeelest tuntud normikohaste vormidega.
Järgnevalt mõni tähelepanuväärne näide. XVIII sajandi kirjakeeles kalduti kasu-

tama lõppu -e peaaegu kõigis lühikeste tegusõnade kolmanda pöörde mineviku-
vormides, millel puudus täishäälikuline sufiks. See kalduvus oli ilmselt osaliselt

kunstlik (Vanags 1996). Selliseid vorme leidub sageli ka hernhuutlaste käsikirjades,
näiteks notikke (tnp notika ’juhtus’), nolihje (tnp nolija ’sadas vihma’), tappe (tnp tapa
’sai, muutus’). Samas sisaldavad paljud käsikirjad murdelisi vorme lõpuga -a, mis

kujunesid hiljem tänapäeva läti keeles tavaliseks, nt kritta (tnp krita ’kukkus’), tappa
(tnp tapa ’sai’), ſauzza (tnp sauca ’hüüdis’).



VANAGS

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025828

Teine XVIII sajandi kirjakeelele omane joon on analüütiline passiivitarind abi-
tegusõnaga tapt ’saama’, mis on iseloomulik Kuramaa murretele. Need passiivi vor-
mid on levinud ka hernhuutlaste käsikirjades, näiteks:

tik ween tohpu kluſſinahts

tik vien topu klusināts
lihtsalt ainult saama.aux.prs.lsg vaikus.ptcp.pst.pass.nom.sg.m

’mind lihtsalt tehakse vaikseks (vaigistatakse)’

Samal ajal leidub paljudes käsikirjades passiive abitegusõnaga tikt ’saama’, mis on

Vidzeme-pärasem ja võeti hiljem standardkeelde üle, näiteks:

teek Jaunekli ſaukti
tiek jaunekļi saukti
saama.Aux.PßS.3 noormees.NOM.PL.M hüüdma.PTCP.PST.PASS.NOM.PL.M

’neid hüütakse noormeesteks’

Passiivitarindite sage kasutus on kahtlemata omane raamatukeelele ning tugevalt
saksamõjuline.

Seevastu naissoost ē-tüvega nimisõnade daativi ainsuse lõpp -i on morfo-

loogiliselt väga haruldane nähtus (vrd Rudzīte 1964: 116–117): tai pazeetigai Mahti

’kannatlikule emale’ (tnp mātei); man wallas irr Draudſi rakſtiht ’mul on võimalus

kirjutada kogudusele’ (tnp draudzei). Domineerib tavaline raamatukeelele omane

lõpp -ei: Mahtei, Draudſei. Niisamuti esineb vaadeldud tekstides meessoost mitmuse

daativi murdeline lõpp -im ainult korra: laikim (tnp laikiem ’ajad’), samal ajal kui

standardkeelele omane -iem on laialt levinud: zilwekeem (tnp cilvēkiem ’inimesed’),
brahleem (tnp brāļiem ’vennad’).

Mitmed tunnused, mida tänapäeva vaatenurgast võiks tõlgendada murdelisena

ja mis on dokumenteeritud Vidzeme murretes, vastavad tegelikult XVIII sajandi
raamatukeele normidele. Üks selline tunnus on ainsuse daativi lõpp -am meessoost

(i ) jo-tüve nimisõnade puhul (vrd Rudzīte 1964: 112–113), mis erineb tänapäevasest
käändelõpust -im: nt ſchim brihſcham (tnp brīdim ’hetkel’), Lihkam (tnp līķim ’lai-

bale’), wahrguliſcham (tnp vārgulītim ’nõrgukesele’).
Samuti tehakse mitmuse daativi lõppude puhul vokaali pikkuses järjekindlalt

vahet ā-, ē- ja i-tüvelistel noomenitel (vrd Rudzīte 1964: 116–119). Kahes esime-

ses rühmas on vokaal pikk: -ām, -ēm, nt Tahm diwejadahm kahrtahm ’neile kahele

rahvakihile’, ar tukſtoſchahm mehlehm ’tuhande keelega’. i-tüveliste nimisõnade

puhul on vokaal aga lühike: -im, nt ar apkaunetahm Sirdim ’häbistatud südametega’,
pee ſaweem Laudim ’oma rahvale’, zaur Jeſus wahtim ’Jeesuse haavade kaudu’. Täna-

päeva läti keeles on vastav lõpp pikk: -īm: sirdīm, ļaudīm, vātīm.

XVIII sajandi kirjakeeles, eriti Piiblis, samuti Vidzeme murretes veel XX sajandil,
on säilinud selliste tegusõnade nagu būt ’olema’, dot ’andma’, ēst ’sööma’, iet ’minema’,
atrast ’leidma’ ainsuse esimese pöörde olevikuvormide arhailine lõpp -mu: esmu

’olen’, dohmu ’annan’ (tnp dodu), ehmu ’söön’ (tnp ēdu), eemu ’lähen’ (tnp eju), att-

rohmu ’ leian’ (tnp atrodu) – neist ainult esmu püsib siiani tänapäeva standardkeeles.



VANAGS

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 829

Murdelist vormi eſchu ’olen’ esineb käsikirjades ainult ühe korra (vrd Rudzīte 1964:

129–131).
Refleksiivsed tegusõnad järgivadoleviku kolmandas pöördes pea eranditult tolle-

aegset kirjakeele normi ja Kesk-Vidzeme murretele omast joont, kus pöördelõpuks
on üldistunud pikavokaaliline -ās: nt lohkahs ’kummardub’, ſteidſahs ’kiirustab’, kau-
nahs ’häbistab’ – tänapäeva läti keeles oleksid need vastavalt lokās, aga steidzas, kau-
nas (vrd Rudzīte 1964: 132–133).

Peale murdeliste variantidega konkureerivate vormide leidub hernhuutlaste käsi-
kirjades tunnuseid, mis on eriomased XVIII sajandi raamatukeelele ja mida päris
murretes tõenäoliselt kunagi ei kasutatud. Üks selline on aktiivne oleviku kesksõna

sufiksiga -dam-, mida kasutatakse eri käändevormides ja täiendi funktsioonis. Näi-
teid leidub küllaga:

ar kremdamahm ſinnamas ſirds ſahpehm
ar kremdamām zināmas sirds sāpēm
koos pÕIema.PTCP.PRS.ACT.DAT.PL.F teadma.PTCP.PRS.PASS.GEN.SG.F SÜda.GEN.SG.F vaIu.DAT.PL.F
’südametunnistuse põletava valuga’

Suulises kõnes kasutatakse seda kesksõna ainult ainsuse jamitmuse nominatiivis,
mitte kunagi täiendina.

Veel üks morfoloogiline tunnus, mis oli kasutusel ainult XVI–XVIII sajandil, on

mitmuse esimeses isikus esinev käändeline possessiivpronoomen mūss ’meie’. Selli-
seid vorme tuleb hernhuutlaste käsikirjades aeg-ajalt ette, näiteks:

eekſch muhſahm Sirdim,
iekš mūsām sirdim

sees meie.DAT.PL.F südamed.DAT.PL.F

’meie südametes’

kõrvuti levinuma vormiga mūsu (asesõna mēs genitiivi vorm), mida kasutatakse

nimisõnadekõigis käänetes, näiteks:

Mehs ar ſweizinajam Muhſu ſirds mihlus un dahrgus brahlus
mēs ar sveicinājam mūsu sirds mīļus un dārgus brāļus
meie.nom ka tervitama.

prs.lpl

meie.gen.

pl

süda.gen.

sg.f

armas.acc.

pl.m

ja kallis.acc.

pl.m

vennad.acc.

pl.m

’Me tervitameka oma armsaid jakalleid südamevendi’

Arvsõna viens ’üks’ ja demonstratiivpronoomeni tas ’see’ sage kasutamine umb-

määrase või määrava artiklina on kahtlemataraamatukeelekaudu kanda kinnitanud

saksapärasus. Näiteks:

Winſch irr teem Behrneem parLabbu pats weens Behrns tappis
viņš ir tiem bērniem par labu pats viens bērns tapis
tema.nom.

sg.

olema.

prs.3

see.dat.

pl.m

laps.dat.
pl.m

jaoks hea.acc.

sg.m

ise.nom.

sg.m

üks.nom.

sg.m

laps.nom.
sg.m

saama.aux.

ptcp.pst.act.

nom.sg.m

’Ta on saanud nende laste jaoks ise (üheks) lapseks’



VANAGS

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025830

Süntaktilised tunnusjooned

Hernhuutlaste käsikirjaliste tekstide süntaktiline struktuur peegeldab selgelt läti

kirjakeele traditsiooni – see avaldub ennekõike pikkades lausetes, keerukates konst-

ruktsioonides ning tugevate saksa keele mõjutuste ja varasemate kirjalike tekstide

konventsioonide najal kujunenud kristlikus diskursuses.

Paljud käsikirjades leiduvad sõnajärjemallid osutavad vaieldamatult saksa keele

süntaksi mõjule, olles omased kirjalikule traditsioonile, kuid võõrad suulisele läti

keelele. Üks iseloomulik konstruktsioon on atribuudifraas, mis koosneb omastavas

käändes asesõnast ja nimisõnast (või mitmest nimisõnast) laiendatava nimisõna

järel. Näiteks:

winſch arr irr to wahrdu tahs ſalidſinaſchanasſwehtijs
viņš ar irto vārdu tās salīdzinā-

šanas
svētījs

tema.nom.sg ka olema.prs.3 see.acc.sg.m. sõna.acc.sg.m see.gen.

sg.f

lepitus.
gen.sg.f

õnnistama.

ptcp.pst.act.

nom.sg.m

’Ta on õnnistanud ka lepitussõna’

Tänapäeva läti keeles oleks selle fraasi sõnajärg järgmine: viņš arī ir tās salīdzinā-

šanas vārdu svētījis.
Samamoodi kohtab sageli tegusõna paigutamist kõrvallause lõppu – seegi on

saksa keele jakirjakeele traditsiooni mõju:

mehs muhſu behrneem ſakkam, kas tas par leelu Mehrki irr, kadehl winni eekſch

Paſaules irr

mēs bērniem sakām, kas tas par lielu mērķi ir

meie.nom oma laps.dat.
mūsu

pl.m

rääkima.

prs.lpl

mis.nom see.

nom.

sg.m

jaoks suur.

acc.

sg.m

eesmärk.

acc.sg.m

olema.prs.3

kādēļ viņi iekš pasaules ir

miks nemad.

nom.pl.m

sees maailm.

gen.sg.f

olema.

prs.3
’me räägime oma lastele, mis on see suur eesmärk, miks nad maailmas olemas on’

Veel üks saksa keele mõju on suulisele läti keelele omase topelteituse – eitava

tegusõna ja eitava asesõna või määrsõna kombinatsiooni – puudumine. Näiteks:

Es tak ne ko ſinnu mihlaku ka ſawu aſſinainu bruhtgannu
es tak neko zinu mīļāku kā savu asiņainu brūtganu
mina.nom aga ei midagi.

acc

teadma.

prs.lsg

armas.comp.acc.

sg.m

kui oma.acc.

sg.m

neetud.acc.

sg.m

peigmees.
acc.sg.m

’Ma ei tea midagi armsamat oma neetud peigmehest’

Tänapäeva läti keeles oleks see konstruktsioon järgmine: es nezinu neko mīļāku.



VANAGS

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 831

Siiski leidub ka läti keelele iseloomulikke topelteitusega konstruktsioone, näiteks:

es ne kahdu ſtunde ne warru prohjameet
es nekādu stundunevaru projāmiet
mina.nom ükski.acc.sg.f tund.acc.sg.f ei saa.prs.lsg ära minema.inf

’Ma ei saa tunnikski ära minna’

Saksa keele mõju avaldub selgelt ka eessõnafraasidekasutamises käändevormide

asemel. Üks näide on eessõna iekš kasutamine koos genitiivi või daativiga lokatiivi

asemel: eekſch mannas �irds ’minu südames’ (tnp manā sirdī), eekſch ta wahrda ’selles

sõnas’ (tnp tajā vārdā), eekſch Bihbeles grahmatahm ’Piibli raamatutes’ (tnp Bībeles

grāmatās), samuti konstruktsiooni priekš + genitiiv/daativ kasutamine daativi ase-
mel: preekſch ta Jehra ’Tallele’ (tnp tam jēram), preekſch ſew un winneem ’endale ja
neile’ (tnp sev un viņiem), preekſch wiſſeem Deewa behrneem ’kõigile Jumala lastele’

(tnp visiem dieva bērniem).
Mõne käändekasutusmalli päritolu on raskem tuvastada. Üks hernhuutlaste

kirjadele iseloomulik vormel on peemineet mannis ’mind mainima, meenutama’, kus

pärast verbi pieminēt ’mainima, meenutama’ kasutatakse esimeses isikus asesõna

omastavalist vormi manis, samal ajal kui osastavalist vorm mani esineb harva. See

järgibXVII–XVIII sajandi usutekstide, sealhulgas piiblitõlgete traditsiooni ja peegel-
dab tõenäoliselt saksa verbi gedenken ’meenutama’ mõju, mis nõuab samuti omasta-
vat käänet (gedenke meiner). Läti rahvalauludes kasutatakse sellistes konstruktsioo-
nides üldiselt osastavat käänet, kuigi harvadel juhtudel esineb ka omastavalisi vorme.

Nii nagu XVIII sajandi raamatukeeles, kasutatakse ka hernhuutlaste käsikirjades
määrsõna daudz ’palju’ järel mõnikord käändevorme, mis erinevad ootuspärasest
genitiivist. Selle asemel esineb muid käändevorme, näiteks:

winnai tappa daudſgrehki peedohti
viņai tapa daudz grēki piedoti
tema.DAT saama.PST.3 palju.ADV patt.NOM.PL.M andeks andma.PTCP.PST.PASS.NOM.PL.M
’Talle anti andeks palju patte’

Seesugune kasutus näib olevat läti keele loomulik areng ning on laialt levinudka

tänapäeval.
Kokkuvõttes ei lahknehernhuutlaste tekstid süntaktilisel tasandil oluliselt XVIII

sajandi läti raamatukeele grammatikanormidest.

Leksikaalsed tunnusjooned

Samuti leksikaalsel tasandil on XVIII sajandi hernhuutlastekäsikirjad suurestikoos-
kõlas tolleaegse raamatukeele normidega. Vaid kaks leksikaalset rühma eristuvad

mõnevõrra üldisest kontekstist.

Esiteks leidub neis käsikirjades küllalt lai kiht saksa keelest laenatud sõnu. Loo-
mulikult esineb germanisme ka trükitekstides, kuid käsikirjades näib neid olevat

rohkem, mis võib viidata nende laiemale kasutusele kõnekeeles. Germanismide



VANAGS

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025832

hulka, midakäsikirjades leidub sagedaminikui trükitekstides, kuuluvad näiteks aber

’aga’, būmanis ’puusepp’, daļu ņemt ’osa võtma’, dikti ’väga’, gaņģis ’koridor’, lonis ’tasu,

palk’, mālēt ’värvima’, peršiņa/peršiņš ’salmike’, smeķēt ’maitsma’, stellēt ’asetama, pai-
gutama, kohale toimetama’, strāpe ’karistus’, šķiņķot ’kinkima, andma’, tak ’aga, ehkki’.

Teoloogilise tähendusega ja hernhuutlikule kontekstile iseäranis omane termin on

loziņš ’loosung e aasta iga päeva jaoks loositud lühike piiblisalm’.
Teine neile tekstidele iseloomulik leksikaalne nähtus on deminutiivide sagekasu-

tus – see on hernhuutlaste kirjutistele eriti omane stilistiline tunnusjoon. Mõni näide:

bērniņš ’lapsuke’, darbiņš ’tööke’, Dieviņš ’Jumaluke’, liesmiņas ’leegikesed’, maizīte

’leivake’, nabadziņi ’vaesekesed’, pulciņš ’seltskonnake’, radībiņa ’olevuseke’, sirdsnina

’südameke’, tārpiņš ’ussike’.

Nende deminutiivide seas leidub nii spetsiifiliselt religioosset sõnavara kui ka

argiseid asju ja nähtusi tähistavaid mõisteid. Peaaegu alati kasutatakse neid aga
vaimsete või emotsionaalsete kogemuste kirjeldamisel.

Tõeliselt murdelist sõnavara hernhuutlaste käsikirjades seevastu sisuliselt ei leidu.

Mõnda sõna võib pidada murdeliseks foneetilise varieerumise poolest. Näiteks nimi-
sõna lāse ’tilk’ esineb korduvalt deminutiivina laſ�ites, kus tüvevokaal e on lühike,
mis on iseloomulik mitmele läti murdele (vrd ME II: 441; EH I: 721). Niisamuti

esineb tegusõnast glābt ’päästma’ tuletatud vorme, kus tüvevokaal ē on pikk, näiteks

glehbſchana ’lunastus’ – seegi on iseloomulik Vidzeme hääldusele (ME I: 626).
Kokkuvõttes on XVIII sajandi hernhuutlaste käsikirjade leksika peaaegu eris-

tamatu tolleaegse traditsioonilise läti raamatukeele omast. Ehkki mõni leksikaalne

joon võib peegeldada kõnekeele tunnuseid või piirkondlikke iseärasusi, toetub

üldine sõnavara tugevalt kirjaliku läti usukeele konventsioonidele.

Kokkuvõte

Hernhuutlaste XVIII sajandist ja XIX sajandi algusest pärinevate lätikeelsete käsi-
kirjade keel annab unikaalse pildi standardiseeritud läti kirjakeelele ja kohalikele

murretele iseloomulike tunnuste vahekorrast. Uuringust saab teha järgmised järel-
dused.

1. Lähedus trükikeelele: hernhuutlaste käsikirjade ortograafia ja morfoloogia
järgivad suuresti konventsioone, mis kehtisid XVIII sajandi trükitud usu-
tekstides, eriti alates 1739. aasta piibliversiooni ilmumisest.

2. Murrete mõju: kuigi peamised tunnused vastavad standardkeelele, esineb

siiski märgatavaid murdelisi jooni, mis osutavad läti emakeelega inimeste kas-
vavale rollile autoritena, mitte pelgalt lugejate ega kuulajatena.

3. Saksa keele mõju: süntaktilised struktuurid ja märkimisväärne laensõnavara

kiht viitavad tugevale saksa keele mõjule, eriti sõnajärje, eessõnatarindite ja
leksikaalsete laenudepoolest.

4. Eripärased stiilijooned: stiililiselt iseloomustab hernhuutlaste käsikirju
deminutiividesage kasutus, mis väljendab nii emotsionaalset haaratustkui ka



VANAGS

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 833

teoloogilist rõhuasetust. Muudes usulistes ja ilmalikes tekstides on see nähtus

vähem levinud.

5. Kirjaoskuse ja autorluse laiem levik: läti talupoegade esiletõus autoritena -
eriti hernhuutlaste seas – tähistas üliolulist arengut: läti keel ei olnud enam

üksnes liturgiline ja haridusalane vahend, vaid ka isikliku eneseväljenduse ja
kirjandusloome keel.

6. Kultuuriline järjepidevus ja identiteet: need tekstid illustreerivad seda,
kuidas kirjalik läti keel toimis ühendava kultuurilise jõuna eri piirkondade
ja ühiskonnakihtide vahel, luues sideme trükitud usukirjanduse ja rahva iga-
päevasekeelekogemuse vahel.

Seega kujutavad hernhuutlaste käsikirjad endast läti keele arengus olulist vahe-
astet eliidi klerikaalse töövahendi ning laiema kultuuri- ja kirjanduskeele vahel.

Nende analüüs aitab mõista seoseid kirjakeele normide ja XVIII sajandi läti ema-
keelega elanikkonna tegeliku kõnekeele vahel.

KIRJANDUS

Adamovičs, Ludvigs 1963. Vidzemes baznīca un latviešu zemnieks, 1710–1740. 2. kd.

[Mineapolis]: Sējējs.
Apīnis, Aleksejs 1977. Latviešu grāmatniecība. No pirmsākumiem līdz 19. gadsimta beigām.

Rīga: Liesma.

Apīnis, Aleksejs 1987. Neprasot atļauju: latviešu rokraksta literatūra 18. un 19. gadsimtā. Rīga:
Liesma.

Apīnis, Aleksejs 2000. Hernhūtiešu vēsturiskaun biogrāfiska satura rokraksti. – Grāmata.

Veltījums latviešu grāmatas 475 gadu atcerei. Rīga: Latvijas Nacionālābibliotēka, lk 11–29.

Arbusow, Leonid; Bauer, Albert 1955. HeinrichsLivländische Chronik. Zweite Auflage. Han-

nover: Hahnsche Buchhandlung.
Bergmane, Anna; Blinkena, Aina 1986. Latviešu rakstības attīstība: Latviešu literārās valodas

vēstures pētījumi. Rīga: Zinātne.

Bērziņš, Ludis 1944. Valoda un izteiksme Manceļa rakstos. – Izglītības mēnešraksts, nr 1,

lk 9–12; nr 2, lk 29–34.

Biezais, Haralds 1973. Beiträge zur lettischen Kultur-und Sprachgeschichte. Åbo: Åbo Aka-

demi.

Blese, Ernests 1925. Mūsu rakstniecības pirmo pieminekļu valoda. – Izglītības Ministrijas
Mēnešraksts, nr 8, lk 192–193.

Blese, Ernests 1929. Latviešu personu vārdu un uzvārdu studijas. I. Vecākie personu vārdi un

uzvārdi (XIII–XVI g.s.). Rīga: A. Gulbis.

Būce, Anna 1936. Smiltenes izloksne un tās atspoguļojums Zeiboltu Jēkaba darbos. – Filologu
biedrības raksti, nr 16, lk 160–166.

Daija, Pauls 2013. Apgaismība un kultūrpārnese: Latviešu laicīgās literatūras tapšana. Rīga:
LU Literatūras, folkloras un mākslas institūts.

Daija, Pauls 2024. Hernhūtiešu rokraksta literatūra Vidzemē. – Nacionālā enciklopēdija.
https://enciklopedija.lv/skirklis/123456-hernhūtiešu-rokraksta-literatūra-Vidzemē



VANAGS

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025834

Draviņš, Kārlis 1952. Das Hasentötersche lettische Vaterunser. – Studi Baltici, kd 9, lk 211–

230.

Draviņš, Kārlis 1965. Altlettische Schriften und Verfasser. 1. kd (Slaviska och baltiska studier

7.) Lund: Slaviska institutionen vid Lunds universitet.

Dunsdorfs, Edgars 1979. Pirmās latviešu Bībeles vēsture. Minneapolis: Latviešu Ev.-lut.

Baznīca Amerikā.

EH = Jānis Endzelīns, Edite Hauzenberga, Papildinājumi un labojumi K. Mülenbacha Lat-

viešu valodas vārdnīcai. Kd I–2. Rīga: Kultūras fonds, 1934–1946.

Frīde, Zigrīda 2003. Latvis: Gothards Frīdrihs Stenders. Rīga: Zinātne.

Grabis, Rūdolfs 1931. Kūduma pagasta izloksnes apraksts. – Filologu biedrības raksti, nr 11,

lk 36–46.

Grabis, Rūdolfs 1935. Piezīmes par Straupes draudzes izloksnēm. – Filologu biedrības raksti,

nr 15, lk 142–160.

Johansen, Paul 1959. Gedruckte deutsche und undeutsche Messen für Riga 1525. – Zeit-

schrift für Ostforschung, nr 4, lk 523–532.

Ķikulis, Jēkabs 1982. Dziesmas. Rīga: Liesma.

LVDA 2013 = Latviešu valodas dialektu atlants. Fonētika. Rīga: LU Latviešu valodas institūts.

LVDA 2021 = Latviešu valodas dialektu atlants. Morfoloģija I. Rīga: Zinātne.

LVDA 2022 = Latviešu valodas dialektu atlants. Morfoloģija 11. Sintakse. Rīga: LU Latviešu

valodas institūts.

ME I = Kārlis Mülenbachs. Latviešu valodas vārdnīca. Rediģējis, papildinājis, turpinājis
J. Endzelīns. 1. kd. Rīga: Izglītības ministrija, 1923–1925.

ME II = Kārlis Mülenbachs. Latviešu valodas vārdnīca. Rediģējis, papildinājis, turpinājis
J. Endzelīns. 2. kd. Rīga: Kultūras fonds, 1925–1927.

Ozols, Arturs 1965. Veclatviešu rakstu valoda. Rīga: Liesma.

Plūme, Mirdza 1954. Raunas izloksne. – Valodas un literaturas instituta raksti, nr 3, lk 137–

174.

Rudzīte, Marta 1964. Latviešu dialektoloģija. Rīga: Latvijas Valsts izdevniecība.

Salmin 1969 = А. Я Салминь, О грамотности крестьян Лифляндской и Курляндской
губерний в XVIII в. – История СССР, nr 6, lk 136–140.

Staris, Alfrēds 1987. Tautas izglītība un pedagoģiskā doma Latvijā līdz 1900. gadam. Rīga:
Zinātne.

Straube, Gvido 2000. Latvijas brāļu draudzes diārijs (jaunākais noraksts) jeb hernhūtiešu

brāļu draudzes vēsture Latvijā. Rīga: N.I.M.S.

Šmits, Pēteris 1908. Glika bībeles valoda. – Rīgas Latviešu biedrības Zinību komisijas Rakstu

krājums, nr 14, lk 21–100.

Vanags, Pēteris 1996. Verbu pagātnes formas 16. gs.–l7. gs. sākuma latviešu rakstu valodā un

pagātnes celmu tālākais liktenis. – Baltistica, kd 31, nr 2, lk 143–153.

https://doi.org/10.15388/baltistica.3l.2.366

Vanags, Pēteris 1997. Viduslejasvācu valodas fonoloģiskās sistēmas un rakstības ietekme

pirmo latviešu rakstu valodā. – Baltistica, kd 32, nr 2, lk 165–178.

https://doi.org/10.15388/baltistica.32.2.42l

Vanags, Pēteris 2010. Der Einfluss der Glückschen Bibelübersetzung auf die Entwicklung
der lettischen Schriftsprache. – „Mach dich auf und werde licht – Celies nu, topi gaišs”.



VANAGS

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 835

Zu Leben und WerkErnst Glücks (1654–1705). Akten der Tagung anlässlich seines 300.

Todestages vom 10. bis 13. Mai 2005 in Halle (Saale). Toim Christiane Schiller, Māra

Grudule. Wiesbaden: Harrassowitz, lk 159–178.

Vilde, Pēteris Ernsts 1991. Latviešu Ārste. Rīga: Zvaigzne.

Pēteris Vanags (snd 1962), Dr. habil. hum., professor, slaavi ja Balti uuringute, soome,

hollandi ja saksa keele osakond, Stockholmi Ülikool (SE-106 91 Stockholm); professor,

humanitaarteaduskond, läti keele ja Balti uuringuteosakond, Läti Ülikool (Visvalža iela

4a, Rīga, LV-1050), peteris.vanags@balt.su.se

The Latvian language of the manuscripts of the Moravian
Brethren in the 18th and early 19th centuries: Influences of
the written tradition and the local dialect

Keywords: Latvian language history; Moravian Brethren manuscripts; standardization of

written Latvian; dialect influence; 18th-centurysociolinguistics

This article examines the Latvian language as found in the manuscripts ofthe Mora-
vian Brethren from the 18th and early 19th centuries, offering a sociolinguistic analy-
sis of how standard written Latvian evolved in interaction with spoken dialects. It

traces the historical development ofLatvian written language from the early Refor-
mation texts to the emergence of a more standardized form following the 1739 Bible

revision. Special attention is given to the role of the Moravian Brethren in expand-
ing literacy among Latvian-speaking peasants and fostering a manuscript tradition

that includedboth translated and original religious, didactic, and personal writings.
The study analyzes linguistic features at the orthographic, phonetic, morphological,
syntactic, and lexical levels, highlighting both adherence to printed language norms

and the influence of Vidzeme dialects. German influence is also significant, espe-
cially in syntax and vocabulary. The article concludes that the Moravian Brethren

manuscripts represent a crucial linkbetween the clerical elite’s written Latvian and a

broader vernacular literary culture, thereby contributing to the formation ofLatvian

as a medium of self-expression, education, and identity.

Pēteris Vanags (b. 1962), Dr. habil. hum., Professor, Department of Slavic and Baltic

Studies, Finnish, Dutch and German, Stockholm University (SE-106 91 Stockholm); Pro-

fessor, Faculty of Humanities, Department of Latvian and Baltic Studies, University of

Latvia (Visvalža iela 4a, Rīga, LV-1050), peteris.vanags@balt.su.se



https://doi.org/10.54013/kkBl2al2

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025836

Sissejuhatavalt hernhuutlike
lauluraamatute keelest

Annika Viht

Vennastekoguduses oli laulmine väga olulisel kohal. Eesti vennastekoguduse
muusikategevust kõige põhjalikumalt uurinud Rudolf Põldmäe (1988, 2011) läbi

töötatudrohketest arhiiviallikatest ilmneb laulude soe vastuvõtt eestlaste seas. Ta on

kirjeldanud lauluraamatutevalmimiskäiku, laulude sisu, nende kasutamist vennaste

kokkusaamistel j a muudeseluolukordades, ülekuulamisilauluraamatutekasutamises

süüdistatavate üle, teoste varjamisi ja konfiskeerimisi, lauludest leitud lohutust kan-
natajatele ja surijatele. Põldmäe sedastab, et vennastekoguduses talletatud elulood

„näitavad hernhuutlike laulude tohutut mõju rahvale, nende sisu kujunemist isegi
põhilisteks eluprintsiipideks” (Põldmäe 2011: 195). Hernhuutlik muusikaharrastus

aitas usulisel ärkamisel valmistadateedrahvuslikule. Vennastelauluharrastus, nende

rajatud koorid ja orkestrid ning süsteemne muusikaõpetus edendasid eestlaste

muusikakultuuri ja ühtekuuluvustunnet. Enamik esimese üldlaulupeo korraldajaid
pärines hernhuutlikest ringkondadest ning tollastes isamaalistes lauludes võib mär-
gata hernhuutlikku vaimsust. (Võsa 2023)

Esimese sissevaatenavennastekoguduse lauludekeelde võrdlenaastail 1741–1810
ilmunud hernhuutlike lauluraamatute keelekasutust mittehernhuutlikega. Esmalt

annan lühiülevaate lauluraamatute saamisloost, toetudes varasematele uuringutele.

Lauluraamatud

Sel ajal, kui vennastekogudus siinmail tegevust alustas, käibis kiriku ametliku lõuna-
eestikeelse lauluraamatuna Adrian Virginiuse trükki toimetatud teos. Selle 1685.

aasta esmaväljaandes olid Kambja pastor Andreas Virginius, Rannu pastor Lorenz

Moller ja Nõo pastor Marcus Schütz mugandanud lõunaeesti kirjakeelde valiku

põhjaeestikeelseid laule, mis olid ilmunud 1656. aastal esimeses värsistatud eesti-
keelses lauluraamatus Reiner Brockmanni, Martin Gilläuse, Heinrich Gösekeni ja
Georg Salemanni tõlkes (Ross 2023 a: 393). Uus lauluraamat lähtus Liivimaa ülem-
superintendendi Johann Fischeri algatatud tegevusprogrammist, mis hõlmas krist-
like ideede levitamiseks põlisrahva seast kooliõpetajate ja köstrite ettevalmistamist

ning Piibli ja teiste kirikuraamatute tõlkimist kohalikesse keeltesse. Kuna eestlaste

koolitamisel ja kirikuraamatute tõlkimisel taotleti senisest rahvaomasemat keele-
kasutust, viis see nii lõuna- japõhjaeesti kirjakeele ulatusliku reformini, mille käi-
gus kõrvaldati hulk saksapärasusi. 1685. aastal ilmunud lauluraamatu esmatrükison

siiski põhjaeestikeelset algteksti vaid pisut kohendatud. 1690. aasta teise trükki jättis
Adrian Virginius sisse esmatrüki laulud, sest need olid kirikus käibele läinud, lisades



VIHT

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 837

osale lauludest alternatiivse tõlke ning ka täiesti uusi tõlkeid. Uued tõlked on loo-
mulikus ja ladusas keeles. (Ross 2023 a: 415–420) Kirikukäsiraamat, millesse laulu-
raamat kuulus, ilmus 11 korral kuni aastani 1848 (Annus 2000: 111).

Tollasele ametlikule põhjaeestikeelsele lauluraamatule, mida ilmus 1721. aas-
tast 1850. aastani 46 väljaannet (Annus 2000: 154), oli kuju andnud pietistlike vaa-
detega kirikuõpetajate seltskond (Kullamaa pastor Heinrich Gutsleff, Keila pastor
Johann Middendorff, Kose pastor Hermann Johann Heitzig ja Jüri pastor Anton

Thor Helle), kes töötas ümber senise põhjaeestikeelse kirikukäsiraamatu „Eesti-
Ma Rahwa Koddo- ning Kirko-Ramat”, muutes kõige põhjalikumalt lauluraamatu

osa. Redigeeriti vanu tõlkeid ja lisati uusi. (Ross 2023 a: 431–432) Lauluraamatu 256

laulust umbes pooled pärinesid 1694. aasta keeleuuenduslikust põhjaeestikeelsest
lauluraamatust, mille tõlkimisse tundub olevat panuse andnud Johann Hornung
(Ross 2023 a: 423–424). Suur osa lauludest pärines Halle pietismi olulisimast laulu-
raamatust „Geistreiches Gesangbuch” (I osa 1704, II osa 1714), mille koostaja oli

pietismi olulise edendaja August Hermann Francke kaastööline ja väimees Johann
Anastasius Freylinghausen (Koski 2010: 36; Lotman 2023: 271–272; Ross 2023 a:
431).

Alates pietistliku lauluraamatu 1740. aasta kordustrükist ilmus seal omaette

hernhuutlikke laule sisaldav 103-laululine osa pealkirjaga „Monned Kaunid Wai-
molikkud Laulud, mis meie Eesti-Ma rahwa Laulo-Ramato jure pandud nende

heaks, kes süddamest Jesust noudwad, ning uskus temma sisse, ja Temma armas-
tusses püüdwad juurduda, kaswada ja wägge wötta”, mida trükiti ka omaette välja-
andena (Schmidt 1741).1 Laulud oli tõlkinud Tallinna Pühavaimu koguduse õpetaja
Hermann Levin Schmidt, üks Tallinna vennastekoguduse asutajaid, kelle raad hern-
huutliku tegevuse pärast ametist kõrvaldas (Ilja 1995: 81, 199). Vennastekoguduse
Tartumaa ringkonna hoolekandja Königseeri sõnutsi kasutati raamatut ka Lõuna-
Eestis ning sealt kanti laule üle lõunaeesti keelde (Põldmäe 2011: 44–45).

Esimese lõunaeestikeelse hernhuutliku lauluraamatu, mis koosnes 21 laulust,
toimetas 1741. aastal trükki Urvaste pastor Johann Christian Quandt. Lauluraama-
tut kasutati Urvaste, Kambja ja Võnnu kihelkonnas, kaugemale vennastekogudus
Lõuna-Eestis oma esimesel tegevusperioodil eriti ei laienenud (Põldmäe 1988: 68).

Quandti lauluraamatu esmatrükk pole säilinud, alles aastal 1776 trükiti laulud ja
samuti konfiskeeritud vagajuttude kogu „Kolm kaunist Waggausse Eenkojut” uuesti

(Quandt 1776 [1741]2, vt Põldmäe 2011: 170). Raamatute esmatrükid kõrvaldati

käibelt, sest oma sektantliku erikirjanduse kasutuselevõtt oli üks süüdistusi, mille

najal hakati vennastekoguduse tegevuse vastu protestima (Põldmäe 2011: 39–40).

1 Artiklis ongi aluseks võetud 1741. aastal eraldi raamatuna ilmunud väljaanne.
2 Jutud ja laulud on kokkuköidetudThomas Wilcoxi traktaadi „ A Choice Drop ofHoneyfrom
the Rock Christ” tõlkega „Kalli Me-Pissara Kristusse Hawu Paest”, mille tiitellehel on ilmumis-
aastana kirjas 1779. „Me-Pissara” tõlge lõpeb leheküljel 38, „Kolm kaunist Waggausse Eenkojut”
algab aastaarvuga 1776 leheküljelt 39. Ühise paginatsiooni tõttuon Rudolf Põldmäe meelest

raamatud koos trükitud ja ühel tiitellehel olev aastaarv sisaldab trükiviga (Põldmäe 2011: 54),
Endel Annuse (2000: 223) järgi on eri aastatel trükitud raamatud hiljem kokku köidetud.



VIHT

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025838

Keisrinna Elisabet I vennastekogudust keelustava 1743. aasta ukaasiga kästi muu

hulgaskonfiskeerida tsenseerimata hernhuutlikud raamatud (Ilja 1995: 197).
Siinse vennastekoguduse keeluperioodi ehk nn vaikse käigu (1743–1764) algu-

sega ühtaegu algas rahvusvahelises vennastekoguduses periood, mida hiljem hakati

nimetama sõelumisajaks (1743–1750). Muutuse vallandas hernhuutlaste juhis
krahv Nikolaus Ludwig von Zinzendorfis tekkinud vastumeelsus rafineeritud ja
ebaloomuliku käitumise suhtes. Ta seadis pietistliku patukahetsusvõitluse ja range
enesekontrolli asemel ideaaliks rõõmsa, lihtsa ja loomuliku usu ning asutas 1743.

aastal „narride ordu”, kuhu kuulunud tema lähedased töökaaslased võisid rääkida

nagu narrid või lapsed. Laiem kristlik õpetus kitsenes sõelumisaegses vennaste-
koguduses süüvimiseks Jeesuse kannatustesse ja lõpuks vaid küljehaava, kusjuures
kõike pidi kirjeldama mänglevalt, ilusate sõnadega. (Põldmäe 2011: 75–76) Muretu

usujoovastus tõi kaasa erakordselt rikkaliku vaimuliku luule, kuid kaldus ühtlasi

liialdustesse ja veidrustesse, mis panid inimesi vennastekogudusest lahkuma ning
tekitasid hernhuutlaste suhtes vihast vastuseisu. 1749. aastal asus Zinzendorf otsus-

tavalt sõelumisaja ilminguid (sh lauluraamatuid) tõrjuma (Põldmäe 1940: 20–21).
Eestis levitas sõelumisaegset vaimsust Matthias Friedrich Hasse, kes tegutses

1740-ndatel Urvastes ja naaberkihelkondades hernhuutliku töötegijana ning kellele

omistatakse 1747. aastal trükitud teine lõunaeestikeelne vennastekoguduse laulu-
raamat (Hasse 1747). Sama aasta Urvaste vennastekoguduse päevikusse on Hasse

kirjutanud: „Täna sain ka oma eestikeelsed laulud” 3 (Põldmäe 2011: 83–84). Teose

kahest säilinud eksemplarist üks onkokkuköidetud samasuguse lätilauluraamatuga.
Nagu vanema vennastekoguduse kirjanduse puhul sageli, puudub autori nimi,

ilmumisaasta, trükkimiskoht ja seekord isegi pealkiri. Nii eesti kui ka läti vastavale

lauluraamatule on seetõttu omistatud tinglik pealkiri „Common Prayer”. (Põldmäe
1940: 27–28) Lauluraamat sisaldas kokku 58 laulu, millest osa oli üle võetud Quandti
lauluraamatust ning osa laule pärines vennastekoguduse lauluraamatu sõelumisaja
XII lisast 4 (Põldmäe 2011: 86). Kuna lätikeelne „Common Prayer” keelustati 1749.

aastal, võib oletada sama eestikeelse kohta, kuigi andmeid keelustamise kohta pole.
Põldmäe on ühtlasi oletanud, et Hasse 1750. aastal Inglismaale saatmise põhjuseks
oli samuti Zinzendorfi soov sõelumisaja liialdustele piir panna. (Põldmäe 1940: 34)

Võimalik, et Hasse soovis ka ise lahkuda pärast karmi Urvaste kirikuvisitatsiooni

sama aasta jaanuaris, mille järel pastor Quandt märtsisvaid 45-aastasena suri. Liivi-
maa ülemsuperintendendi Zimmermanni üheks süüdistuspunktiks oli taas keelatud

eriliste laulude tarvitamine, näiteks uuriti Urvaste vennastekoguduse ühelt juhilt,
Vana-Antsla koolmeistrilt Matsi Keertilt: „Kas ta mitte võõraid, Saksamaal trükitud

ja Hasse poolt välja jagatud lauluraamatuid ja Tallinnas trükitud, aga ülemate poolt
keelatud laule ei tarvita ja nendest raamatutest ei loe ega palveta?” Hernhuutlikud

lauluraamatud kästi käibelt kõrvaldada ning kasutada Riias trükitut ehk Adrian

Virginiuse välja antud lauluraamatut. (Põldmäe 1936: 263–264, 2011: 71–73)

3 Saksakeelsete arhiiviallikate tsitaadid on antud Põldmäe tõlkes.

4 Herrnhuti lauluraamatu „Christliches Gesang-Buch der Evangelischen Brüder-Gemeinen von

1735, zum drittenmal aufgelegt und durchaus revidirt” XII lisa sisaldavväljaanne ilmus esma-
kordselt 1743. aastal, lisandus neli täiendust aastatel 1746–1748 (Goldschmidt, Richter 2018).



VIHT

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 839

Zinzendorf oli arvamusel, et iga väikseimgi koguduseliige võib luua olulisi vai-
mulikke laule, ning seda õhutas Hasse tegema ka eestlasi. Hasse tsiteeris 1747. aasta

Urvaste vennastekoguduse päevikus 29. oktoobril üht eesti mehe loodud laulu,
4. novembril tõi talle laulu Mauritse Käsper, 7. novembril peetud koosolekust osa-
võtjadkirjutasid tema eestvõttel esimestkorda elus luulet (Põldmäe 1940: 33). Käsi-
kirjas „Von dem Gnaden-Werke des Heylands unter den Ehsten” räägib Hasse ühest

andekast Urvastekihelkonna mehest, öeldes, et sama talupoeg, kes tõlkiseesti keelde

Johann Arndti „Tõelise kristluse”, on „ka umbes 60 laulu hernhuutlikust laulu-
raamatust ja lisast üsna hästi tõlkinud”. Hasse käsikirjas nimetamata jäänud tõlkijat
on peetud nii Urvaste koolmeistriks Mango Hansuks (Põldmäe 1939; Vinkel 1993)
kui ka tema äiaks, Urvaste köstriks Adam Koljoks (Põldmäe 1981,1988: 68); tõlkida

võisid ka mõlemad ning „Tõeline kristlus” ongi kirja pandud kahe käega (Prillop
2025). Võib loota, et osa eestlas(t)e tõlkeid võis vennastekoguduse lauluraamatutes

trükki jõuda, kuid paraku puuduvad laulude juures autorite nimed (Põldmäe 2011:

108). Vennastekoguduse käsikirjalisi lauluraamatuid, kust neid tõlkeid otsida, on

Eesti Kirjandusmuuseumis (peamiselt Eesti Kultuuriloolises Arhiivis) hoiul mitu-
kümmend (Põldmäe 2011: 410).

1754. aastal asus vennastekoguduse Tartumaa ringkonna hoolekandjaks Chris-
toph Michael Königseer, kes andis 1759. aastal välja järgmise lauluraamatu „Mönne
illusa waimolikko Laulo”, mis koosnes 275 laulust (Königseer 1759). 1758. aasta

Tartumaa päevikus on kirjas, et selle aasta hilissuvel toimetasid eestlased Mango
Jaak ja Michael Ignatius koos Königseeri ja Rannu pastori Johan Caspar Mede-
riga vennastekoguduse juhi Zinzendorfi „Saaroni lauluraamatut” (Põldmäe 2011:

125). Zinzendorfi lauluraamat „Kleines Gesangbuch, genannt Saronsbüchlein” oli

loodud asendama sõelumisaegseid laule kainematega. Königseer võttis lõunaeesti

lauluraamatusse siiski üle ka 17„Common Prayeri” laulu, neid lühendades ja ümber

sõnastades. Saksamaal trükitud raamatut jagatisiin salaja vaid usaldusväärsetele ini-
mestele, et mitte taas sattuda ametivõimude pahameele alla. (Põldmäe 2011: 154)
Raamatut õnnestuski edukalt varjata kuni 1767. aastani, mil Rõuge köstri poeg pal-
jastas pastorile vennastekoguduse tegevuse ulatuse, Königseeri rolli selles ja salajas
peetud lauluraamatu (Põldmäe 2011: 160). Königseeri kohtuprotsessi ajal korjasid
hernhuutlaste juhidkeelatud raamatu rahva käest ära (Põldmäe 2011: 157).

Pärast vennastekoguduse keelustamist oli Kagu-Eesti kõrval liikumise olulisi-
maks keskuseks Lääne- jaHiiumaa, hiljem ka Saaremaa, kus selle tegevust korraldas

jalaiendas alates XVIII sajandikeskpaigast Lääne-Eesti ringkonna hoolekandja Jacob

Marrasch, kes elas aastatel 1747–1766 Lääne-ja Hiiumaal ning aastatel 1766–1792
Saaremaal (Plaat 2001: 38–41). Tema eestvõttel asuti Läänemaal juba 1756. aastast

saadik pidama liturgilisi koosolekuid, kus hernhuutlikke liturgiaid lauldi köstrite ja
pastorite abil, nii koorides kui ka üksi (Põldmäe 1988: 71). Marrasch tõlkis ka muid

laule, teda aitasid selles Reigi pastor Jonas Glanström ja Pühalepa pastor Johann
Chalenius ning laulud olid rahva seas väga armastatud (Põldmäe 1988: 72). Käsi-
kirjalised laulutõlked trükiti viimaks raamatus „Waimolikkud Laulud Jummalameie

Önnisteggia kittusseks ja Ma-rahwa önnistusse kaswatamisseks” (Marrasch 1794),
mis koosnes 160 laulust. Need paistavad olevat tõlgitud saksakeelsest vennaste-



VIHT

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025840

koguduse lauluraamatust „Gesangbuch, zum Gebrauch der evangelischen Brüder-
gemeinen” (1778), välja arvatud üks originaallaul. (Põldmäe 2011: 198–201) Üheks

tõlkijaks näikse olevat Johann Reinhold Masing, kes oli raamatu trükkimineku ajal
Piirsalu köster ja kes vennastekoguduse Põhja-Eesti hoolekandja Carl Friedrich

Genge väitel oli „umbes 20 laulu eestikeelses vennastekoguduse lauluraamatuskoos-
tanud” (Põldmäe 2011: 358, 362–363). Raamat kujunes Lääne-Eestis väga popu-
laarseks (Põldmäe 1988: 72). 1823. aastal ilmus Marraschi raamatu teine trükk ja
selle 216-laululine teine osa, mille materjal võis pärineda Lääne-Eesti ringkonna
Marraschi-järgselt hoolekandjalt Neumannilt ja võib-olla ka teistelt. Kaheosalisena

ilmus lauluraamat veel 1842. ja 1903. aastal. (Põldmäe 2011: 202–203) Marraschi

lauluraamat ja selle teine osa jäid Põhja-Eesti vennastekoguduses olulisele kohale

enam kui sajaks aastaks (Põldmäe 2011: 203).

1793.–1794. aastal külastas vennastekoguduse juhtkonda kuuluv Johann Chris-
tian Quandt noorem Eestit ja tõdes, et Põhja-Eestis ja saartel kasutatakse Marraschi

laulukogu, kuid Lõuna-Eestis tuntakse suurt puudust lauluraamatust, mida püü-
takse leevendada käsikirjaliste laulukogudega. Quandt jr asus lauluraamatut koos-
tama, koondades käsikirjadest ja trükistest laule, mida aitasid tal enne avaldamist

toimetada Tartumaa ringkonna hoolekandja Martin Kohler ja eestlased, kelle seas

domineeris Aleksander Raudjal (Raudiall). Abi pakkus ka Kambja pastor Hein-
rich Andreas Erxleben. Raamat „Mönne wastse Waimolikko Laulo, essiärralikkult

Kottun, ütsinda, ehk muidega koon ollen, luggeda nink laulda” (Quandt jr jt 1802)
sisaldas 456 laulu, mis olid tõlgitud raamatust „Gesangbuch, zum Gebrauch der

evangelischen Brüdergemeinen” (1778), 1820. aastal ilmus läbimüüdud raamatu

kordustrükk. (Põldmäe 2011: 243–244) Kuna ka pärast lauluraamatu trükkimist

kogunes laule üha juurde, pani Tartumaa ringkonna hoolekandja Johann Heinrich

Förster (Foerster) eestlaste Johann Laalandi ja Georg Becki (Beeki) ning Vastseliina

pastori Carl Gottfried Gustav Masingu abiga kokku selle teise osa „Mönne Kauni

Waimolikko Laulo, neide hääs, kes süddamest Jesust Kristust otswa, nink temmä

sisse uskwa, ja armastussen püüdwa juurduda nink kaswa. Töine jaggo. Tarto-linan
1819”. Järje 551 laulule pole enamasti algallikat juurde märgitud, mis tekitab lootuse,
et tõlkeliste laulude kõrval võib seal leiduda algupärandeid. (Põldmäe 2011: 248–251)
1810. aastal andis Quandt jr trükki liturgiaraamatu „Palwe Palwusse, Eenpalwe nink

Kittusse Laulo Hengi ärratamisses ello tee pole nink Jummala Kittusses” (Quandt jr,
Raudiall 1810) ja litaaniate kogu „Koggodusse Kori Laulo nink Litania” (Põldmäe

2011:252).

Vennastekoguduse tegevus kosus jõudsalt pärast seda, kui keiser Aleksander I

andis 1817. aastal oma armumanifestiga sellele Vene riigis täieliku tegevusvabaduse,
ning liikmete arv jõudis XIX sajandi keskpaigaks kõigi aegade tippu, küündides

umbkaudu 7 protsendini elanikkonnast. Sestsaadik hakkas liikumine mitmel põh-
juselkahanema. Järgmise keisri Nikolai I 1832. aastal kehtestatud kirikuseadus ning
kohaliku kirikliku ja ilmaliku võimu aastail 1834–1840 järgnenud määrused piira-
sid oluliselt usulist tegutsemisvabadust ning vennastekogudusekeskuses Herrnhutis

otsustati 1857. aastal mitte enam Eesti- ja Liivimaa tööd korraldada. (Plaat 2001:

46–48) Näiteks taotles Liivimaal 1830.–1840. aastatel intensiivselt vennastekoguduse



VIHT

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 841

vastu võidelnud luteri kirik koraaliviiside kõikjal ühesugust laulmist (Siitan 2003:

96). Vennastelt on ühe reaktsioonina piirangutele säilinud 1845. aasta palvekiri Liivi-
maa provintsiaalkonsistooriumile, milles nad muu hulgas palusid, „et meije omma

wanna kerrikko Lauloramatto jälle kätte same kumma meije käest om ärrawoetu jo
mitmekümne ajastaja eest” (Võsa 2012: 250, 266).

Keelekasutus

Valisin uurimiseks viis lõunaeestikeelset hernhuutlikku lauluraamatut (Quandt
1776 [1741]; Hasse 1747; Königseer 1759; Quandt jr jt 1802; Quandt jr, Raudiall

1810) ning kaks põhjaeestikeelset (Schmidt 1741; Marrasch 1794). Selgitamaks välja,
kas need erinevadkeeleliselt kiriku ametlikest lauluraamatutest, vaatasin lõunaeesti

kirjakeelset Virginiuse jt lauluraamatu teist ja neljandat trükki (Virginius jt 1690,
1732) ning põhjaeesti kirjakeelset pietistide lauluraamatu teist jakümnendat trükki

(Gutsleff jt 1727,1753) jaüht uut luterlikkuortodoksiat esindavat tõlget (Frey 1793).
Igast raamatust vaatlesin viietuhandesõnalistkatkendit: esmalt laule Kristuse kanna-
tustest ja lisaks nii palju teksti, et kokku tuleks 5000 sõna. Neis katkendites jälgisin
korpuspäringusüsteemi Sketch Engine (vt Kilgarriff jt 2014) toel, millised foneetili-
sed, vormimoodustuslikud ja leksikaalsed erinevused ilmnevad kõige sagedamate
sõnade kasutuses. Lisaks vaatasin, kuidas kajastuvad selles materjalis mõningad
varasemas kirjakeeles täheldatud morfosüntaktilised jooned.

Häälikulised kujud joondusid suuresti murdetaustast. Paljude sõnade puhul
kasutati kõigis lõunaeesti tekstides ühesugust, põhjaeesti tekstides teistsugust
sõnakuju:s heng / hing, mes / mis, essi / isse, sönna / sanna, päiw / pääw, poig / poeg,
waiw / waew, wainlane / waenlane, taiwas / taewas, hä / hea ~ heä, hääl / heäl ~ heal,
pääl / peäl ~ peal, auwustama / auustama, sis / siis, iks ~ ikkes / ikka, kige / keige,
nida / nenda, hend / end. Põhjaeesti lauluraamatuteskasutati vaid i-algulist tüve issa

’isa’, samas kui kõigis lõunaeesti omades tuli ette nii i- kui ka e-ga algavaid kujusid
valikust essa ~ essä ~ issä ~ issa.

Mõningate selgepõhja- jalõunaeestilise erinevusegakeelendite puhul leidus siiski

marginaalseid sellest erinevaid kasutusi, näiteks Quandti lõunaeesti lauluraamatus
69 lõunaeestilise kik-vormi kõrval 1 põhjaeestiline keik ning Marraschi põhjaeesti
lauluraamatus 9 peäle kõrval 1 päle ning 8 wasto kõrval 1 wasta.

Võru murdele iseloomulik ä-vokaalharmoonia (Keem, Käsi 2002: 34) esines kõi-

gis lõunaeesti tekstides, kuid varieerus seal nii sõnuti kui ka raamatuti palju. Palju
sõnu tulid samas tekstiski ette kord a-lisel, kord ä-lisel kujul. Virginiuse jt laulu-
raamatu mõlemas trükis oli ä-lisi kujusid kõige enam (nt sõna önnisteggija oli ä-line
vaid neil), Quandti lauluraamatus juba vähem. Eriti vähe oli neid Hassel, pisut enam

Königseeril ja taas rohkem Quandt jr jt lauluraamatutes, jõudmata siiski enam

Virginiuse jt lauluraamatu tasemeni. See üldine pilt avaldus ka sagedaimate ä ~ a

5 Häälikulistekujude, vormitunnuste ja sõnavaliku varieerumise näidetes on enne kaldkriipsu
paigutatud lõunaeesti tekstidele iseloomulikud,pärast kaldkriipsu põhjaeesti tekstidele ise-
loomulikud keelendid.



VIHT

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025842

varieeruvusegasõnade puhul, mis Virginiuse jt lauluraamatus esinesid üksnes ä-listel
kujudel temmä-, pühhä-, südda- ~ söä-, ärrä ja seddä (vt joonist 1). Quandti laulu-
raamatus esines neist vaid ärrä jäägitult ä-lisena, pühha-tüvi seevastu hoopis täiesti

a-lisena ning ülejäänud sõna(vormi)de ä-liste kasutuste osakaal oli üle poole. Has-
sel ja Königseeril domineeris pea kõigi sõnade puhul a-line kuju, ä-listkuju eelistas

Hasse vaid süddä- ja Königseer ärrä-tüvest. Quandt noorema eestvõttel valminud

lauluraamatutes soositi taas ä-lisi kujusid, kuid nende osakaal ei küündinud enam

päris Virginiuse jt lauluraamatu omani.

Vormitunnused vastasid samuti kummagikirjakeele tekstides enamjaolt lõuna-
ja põhjaeesti kirjakeele tavale: n-seesütlev / s-seesütlev, s-saav / ks-saav, tunnuseta /

d-tunnuseline mitmuse nimetav, mb-line / m-line keskvõrre, tunnuseta / n-tunnu-

sega ainsuse 1. pööre, t-tunnusega / d-tunnusega ainsuse 2. pööre, p-tunnusega /

b-tunnusega ainsuse 3. pööre, wa-tunnusega / wad-tunnusega mitmuse 3. pööre, tu-
või tet-kesksõna / tud-kesksõna, nu-kesksõna / nd- või nud-kesksõna, om / on. lle-

alaleütlev, nt kigille, esines vaid lõunaeesti lauluraamatutes, v.a isikuliste asesõnade

lühivormides, kus see esines ka põhjaeesti omades, nt talle. Erandina esines Quandti
lauluraamatus 170 p-tunnuselise ainsuse kolmanda pöörde vormi kõrval 7 põhja-
eestilise b-tunnusega vormi tulleb, tahhab, woib, teeb, elläb ja kahel korral mötleb.

Sisseütlevas kasutasid kõik lauluraamatud tunnuseta vormi ning lõunaeestis tte-
tunnuselist, põhjaeestis sse-tunnuselist vormi, nt taiwa, taiwatte / taewa, taewasse.

Lisaks leidus he-lisi vorme Virginiusel jt ( töttehe), Hassel (surmahe, taiwahe) ja
Quandtil (kerkuhe) ning h-line vorm Virginiusel jt (pörgoh).

Virginiusel jt esines üksikuid gaan-lõpulisi keelendeid, mis jäävad kokkukirju-
tatud kaassõnafraasi ja komitatiivivormi üleminekualale (Surma Häddägaan, Juda-
liste Wisigaan, Werregaan), lisaks oli kahel korralgaan lahkukirjutatud: Leiwä gaan,
Keele gaan.

Morfosüntaks järgis piirkondlikku mustrit saama-passiivi puhul: kõigis põhja-
eesti tekstides oli kasutusel tarind /saama + tud-kesksõna/ ja kõigis lõunaeesti

120

100 100 100 100 99
95

100

80

60

40

20

r
9

75 1 I86

| 78 7

1 58 I 59 i
38

j J J
0 000 b 00 1

Virginiusjt 1690,

1732

Quandt Hasse1747 Königseer1759 Quandtjrjt

776(1741) 1802

ärrä s süddä-, söä- temmä- ■ seddä pühhä-

Quandt jr,

Raudiall1810

Joonis 1. Sagedaimate ä-harmooniaga tüvede ä-liste kasutuste osakaal protsentides.



VIHT

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 843

tekstides tarind /saama + translatiivne tus-vorm/, ainsaks erandjuhuks Quandt noo-
rema ja teiste 1802. aasta lauluraamatus esinenud sa tettu.

Saama-tuleviku puhul võis samuti märgata senistes kirjakeeltes kehtinud tava

kestmist (vt joonist 2). Anton Thor Helle oli põhjaeestikeelset täispiiblit redigeerides
usinalt saama-tulevikkuvälja ja võtma-tarindit sisse toimetanud (Kilgi 2012: 27–30),
lõunaeesti kirjakeeles sellist muudatust ei tehtud (Ross 2013). Seetõttu pole üllatav,
et lõunaeesti tekstides kasutati meelsasti tarindit /saama + supiin/, samas kui põhja-
eesti tekstides kasutati seda märksa harvem ja eelistati tulevikulisust väljendada
muul moel, sh võtma-tarindiga. Hernhuutlikes lauluraamatutes esines siiski mõne-
võrra vähem saama-tulevikku ja mõnevõrra rohkem võtma-tarindit kui Virginiuse
jt omas. Võtma-tarindit kasutasid eriti hoogsalt Schmidt jaFrey, kelle lauludes esines

seda tulevikulises funktsioonis veel mitukorda enam kui Helle enda osalusel valmi-

nud lauluraamatus (Gutsleff jt 1727, 1753), nt Oh kes wottab minno süddant Surma

ihhustpeästada! (Schmidt 1741: 318) jasenniks kui siin ellan ma, wöttan truist’kan-
natada, jasopeäle häddas wata (Frey 1793:60). Ei Schmidt egaFreykasutanudkor-
dagi saama-futuurumit.

Saama-futuurumi vältimisega haakub hästi seegi, et samad autorid kasutasid

põhjaeesti autoritest kõige vähem määravat artiklit (vt joonist 3). Ehkki juba 1660.

aastatel oli Heinrich Göseken (1660: 57) oma grammatikasosutanud artikli see puu-
dumisele eesti keeles ja Christoph Blume oli sellest oma vaimuliku kirjanduse tõl-
getes peaaegu loobunud (Pärismaa 2025: 122–123), leidus seda saksapärasustkõigis
vaadeldud lauluraamatutes, nt Se kurrat, ke wäega wihhane, saat mönda waiwa sel

Wonale (Königseer 1759: 4). Kuna määrav artikkel ei leidnud seal kaugeltki üle-
üldist kasutust, oli see ilmselt sageli värsimõõdu vajadustest ajendatud täitesõna

Lõunaeesti lauluraamatud Põhjaeesti lauluraamatud

on

3

jU

nc
Zj

nn

15
11

nn m

12 12

5 6

: II ■ £ 4 ■ ■ 1
■1 >1 2l 1 1 0 0 I 1 1 I 1 0

Xx
o

A^

Hernhuutlikud Muud

/
> y y ^.y y y

/ x

Hernhuutlikud Muud

At>
„v

K
v

K
v .

5 # G>

■ võtma + da-infinitiiv ■ saama + supiin

Joonis 2. Saama-tuleviku ning tarindi /võtma + da-infinitiiv/ tulevikku väljendavate esinemiskordadearv 5000-sõnalistes lauluraamatukatkendites.



VIHT

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025844

nagu Gösekeni osalusel tõlgitud 1673.–1674. aasta kirikuraamatu lauludeski, kus ei

saadud samuti artiklita hakkama (Ross 2023b: 449), ehkki sama väljaande piibli-
katkenditest jäeti artikkel välja (Tafenau 2010: 182–183).

Hasse lauluraamatus leidus kuus korda vana kirjakeele üht markantseimat saksa-
pärasust, seestütleva vormis järeltäiendit, näiteks koggodus latsist ’laste kogudus’
ja ramatust wannast leppingust ’vana lepingu raamatust’ (Hasse 1747: 14, 23), mis

oli olnud tavaline XVII sajandi esipoole autorite Georg Mülleri, Heinrich Stahli ja
Joachim Rossihniuse keelekasutuses (Ross 2023b) ning esinenud harva ka sajandi
teisel poolel, näiteks põhjaeestikeelse Uue Testamendi mustandis, kust see 1687.

aasta Pilistvere piiblikonverentsil välja toimetati (Viht, Lohk 2022: 178). Instrumenti

väljendati seestütlevaga üksikjuhtudel kõigis lõunaeesti lauluraamatutes, v.a Quandt

jr, Raudiall 1810, nt Tapä om orjawitsustpalmit (Quandt 1776 [1741]: 102). Agenti
väljendati seestütleva vormigaharvadel juhtudelkõigis lõuna- ja põhjaeestikeelsetes
lauluraamatutes, enim Quandt jr ja Raudialli 1810. aasta teoses (14 korda), nt Sul,

pühhäl Waimule / Me auwo anname. /Sa risti rahwa römustus / Saat temmäst ütten

kittetus, /Ka Engli, Taiwa koggodus, / Nink mist Poig saap auwustetus (Quandt jr,
Raudiall 1810: 42).

Sõnavalik järgis paljuski murdetausta: osa sõnu esines vaid lõuna-, osa vaid

põhjaeestilistes raamatutes, nt woon ~ wonakenne / tal ~ talleke; ajastaig ~ ajasta /

aasta; kaema / watama; ütlema / räkima; ikma, tännitama / nutma, kaebama;
mannu / jure; ent / agga.

’Venda’ tähistava sõna puhul oli samuti selge erinevus: põhjaeesti lauluraamatu-
tes (ja korra erandlikult ka Quandtil) olid kasutusel wend-vormid ning lõunaeesti

tekstides ainsusevormid welli, welle, welles ja mitmusevormid wellitse, läske-wellitse,
wellitsid, wellitsed, wellitsil. Taolised mitmusevormid polnud varasemas lõunaeesti

Lõunaeesti lauluraamatud Põhjaeesti lauluraamatud
on R4

80 80 80 79
75

68

56

40 35

30 24

20

10

Hernhuutlikud Muud Hernhuutlikud Muud

X <\^ X X X X X X $ X X
/V/Z/ zz

a /
G> G"

Joonis 3. Artikli see esinemiskordade arv 5000-sõnalistes lauluraamatukatkendites.



VIHT

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 845

kirjakeeles tavalised. Näiteks Gutslaffil olid wellitse asemel kasutusel nimetavas wel-
jet või weliet, omastavas weljede või weljite; Wastses Testamendis nimetavas ja omas-
tavas welle ning Virginiuste tugevate lõunaeestipärasustega põhjaeestikeelses Vana

Testamendi käsikirjas nimetavas weljat, weljad või wellijat ja omastavas weljade.
Ainukesed vanema kirjakeele allikad, kus hernhuutlikes lauluraamatutes esile tule-
vat tüvekuju näha võib, on Joachim Rossihniuse 1632. aasta perikoobiraamat, kus

esines vorm Wellitzede (VAKK, Rossihnius 1632) ja Johannes Gutslaffi 1648.–1656.
aasta Uue Testamendi käsikiri, kus ta kasutas kolm korda fraasi wellizelicko Armo

’vennaarmastuse’ (EPAK sub veli, veliselik).

August Wilhelm Hupel (1818: 46) esitas oma sõnaraamatus welle ja wellitse

võrdväärsete mitmuse nimetava rööpvormidena sõnast welli, öeldes samas, et wel-
litse näikse pärinevat käibelt kadunud sõnast welline. Wiedemanni järgi on see sõna

deminutiiv sõnast weli, samamoodi kui sõna welikene (Wiedemann 1869 sub weli-

kene, weline). Wiedemann lisab XIX sajandi teise poolekeelekasutuse kohta, et taolisi

ne-liitelisi deminutiive nagu hanine, kanane, padane, preiline, sõzarene, wankerine

leidub vaid harva lõunaeesti murdes ja luulekeeles, üldises kasutuses on kene-liide
(Wiedemann 1875: 197).

Kene-liitelisi deminutiive leiduski omajagu ka kõigis vaadeldud lauluraamatutes

(vt joonist4). Nii lõuna- kui kapõhjaeestiomades olideminutiiveenam-vähem samal

määral, erilise deminutiivilembuse poolest tõusid esile vaid kaks sõelumisaegseid
laule sisaldanud lauluraamatut Hasselt ja Königseerilt. Kui vennastekoguduse juht
krahv Zinzendorf saatis 10. veebruaril 1749 laiali sõelumisaegseid liialdusi tauniva

manitsuskirja, oli selles esimeseks punktiks palve loobuda deminutiividest, mida

ei leidu Piiblis, nagu Seitenhölchen ’küljehaavake’ ja Bräutel ’pruudike’ (Peucker

2007: 81), mistõttu on arusaadav, miks deminutiive hilisemates lauluraamatutes

50

Lõunaeesti lauluraamatud Põhjaeesti lauluraamatud

/1R 44 45

40

30
28

26

25
23 23 23

21
20

15

.
19 17

16 il 1 1 13

5

Hernhuutlikud Muud Hernhuutlikud Muud

Ü A^ A^ V A^

z
/z z z zz zz zz

z
cr

Joonis 4. ke(ne)-deminutiivide esinemiskordade arv 5000-sõnalistes lauluraamatukatkendites.



VIHT

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025846

enam samavõrd külluslikult kasutada ei soovitud. Asjaolu, et deminutiivid kuju-
nesid sõelumisaja keeleliseks markeriks, millest hiljem ilmselt siinmailgi teadlikult

distantseeruti, võib seletada, miks ei joonistunud lauluraamatute materjalis välja
ootuspärast tendentsi, et Kagu-Eestis on järjekindlaltrohkem deminutiivekui mujal
Eestis, mida on märgatud nii regilauludes (Veskis 2025: 531) kui ka viimaste põlv-
kondade keelekasutuses (Arukask, Saar 2021: 10).

Lõpetuseks

Võrreldes vennastekoguduse lauluraamatuid mittehernhuutlikega, ilmnes vaid üks

joon, mis eristas vennastekoguduse teoseid ülejäänutest. Nimelt asuti just hern-
huutlikes lõunaeestikeelsetes raamatutes kasutama mitmusevorme wellitse (nime-
tavas), welliste (omastavas) jts, mida vennastekoguduse-eelses trükisõnas on siiani

märgatud vaid kord Rossihniuse perikoobiraamatus.
Enamjaolt järgisid tekstid sõltumata usuvoolust seniste kirjakeelte traditsioone

nii sõnade häälikkuju, vormitunnuste, tarindite kui ka sõnavaliku poolest. Sellest

leidus mõningaid lahknevusi, näiteks tuleviku väljendamises lähenesid lõunaeesti-
keelsed hernhuutlikud tekstid mõnevõrra põhjaeestilisele tavale. Adrian Virginiuse
trükki toimetatud kiriku ametliku lõunaeestikeelse lauluraamatu 1690. ja 1732.

aasta väljaandes kasutati meelsasti saama-futuurumit, väljendamata tulevikulisust

kunagi võtma-tarindiga, ning Heinrich Gutsleffi ja teiste koostatud ametliku põhja-
eestikeelse lauluraamatu 1727. ja 1753. aasta väljaandes oli soosingus just nimelt

võtma-tarind ning saama-tulevikku esines vaid üksikuid kordi. Vennastekoguduse
lõunaeestikeelsetes lauluraamatutes kärbiti erinevalt Virginiustest tugevalt saama-
tulevikku ning toodi sisse võtma-tarind.

Quandti lauluraamatus tuli ette veelgi erandlikke põhjaeestipäraseid keelen-
deid: 1 kord esineb wend valdava welli asemel, 1 kord keik valdava kik asemel ja 7

b-tunnuselist ainsuse kolmanda pöörde vormi valdavap-tunnuselise asemel. Põhja-
eestipärasuseks või pigem märkimata jäänud lõunaeestipärasuseks võib pidada veel

ä-harmoonia sagedast puudumist Hasse 1747. aasta ja Königseeri 1759. aasta laulu-
raamatus, mis eristusid kõigist ülejäänutest ka deminutiivilembuse poolest. Hasse

oli ühtlasi ainus, kes kasutas saksapärast elatiivset järeltäiendit, mis oli kiriklikust

kirjakeelest jubaaastakümneid tagasi välja toimetatud.

Arvestades vennastekoguduse suurt mõju eestlastele ning muusika olulisust

vennastekoguduses, väärivad hernhuutlikud laulud kindlasti lähemat tähelepanu.
Kuigi praegunekõige sagedamate ja silmatorkavamatekeelendite analüüs näitas pea-
miselt vaid seda, et neid kasutati enamasti samamoodi kui senises lõuna- ja põhja-
eesti kirjakeeles, tundub ootuspärane, et mujal hernhuutlaste keelekasutuses leidub

ka omapäraseid jooni, arvestades, kui tugevalt raputas vennastekoguduse liikumine

eestlaste elu jakuidas see oli peaaegu pidevalt kellegagi konfliktis. Vennaste keele eri-
lisuse hüpoteesi toetab näiteks Saaremaa superintendent Leonhard Samuel Swahni

1781. aastal Liivimaa kubermanguvalitsusele saadetud kiri, milles takurtis, et hern-
huutlikud talupojad kõnelevad erilist segapudrulist keelt (Põldmäe 2011: 177–178).



VIHT

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 847

Lisaks täiendavale keeleanalüüsile tasuks otsida üles nii trükitud kui ka käsi-

kirjaliste laulude saksa alustekstid ning jälgida tõlkemehhanisme. Võib-olla õnnes-
tub selle töö käigus leida lausa mõni algupärand. Iseäranis põnev oleks täpsustada,
milline oli tõlkimises-toimetamises eestlaste panus ja mida on hernhuutlikest laulu-
dest eestlaste keelde, folkloori ja luulesse kauemaks püsima jäänud.

Artikli valmimist on toetanud Kultuuriministeeriumi projekt „Eestlaste teekond euroo-

paliku kultuuri objektist subjektiks vennastekoguduse kirjavara peeglis” (KUM-TAS6)

ning Haridus- ja Teadusministeeriumi Eesti Keele Instituudi baasfinantseerimise projekt

„Eesti kirjakeele arengud 18. sajandil” (EKI-BAAS-2025/2).

VEEBIVARAD

EPAK = Eesti piiblitõlke ajalooline konkordants. Koost Kristiina Ross, Ahti Lohk, Eik Her-

mann, Inge Käsi, Maeve Leivo, Anu Pedaja-Ansen, Heiki Reila, Johanna Ross, Annika

Viht. Eesti Keele Instituut. https://www.eki.ee/piibel
VAKK = Vana kirjakeele korpus. Koost Külli Prillop, Külli Habicht, Epp Ehasalu, Valve-Liivi

Kingisepp, Jaak Peebo, Aune Esinurm, Argo Mund, Pille Penjam, Urve Pirso, Kristel Ress,

Carl-Eric Simmul, Piia Taremaa, Helina Tennasilm. Tartu Ülikool. https://vakk.ut.ee

KIRJANDUS

Annus, Endel (toim) 2000. Eestikeelne raamat 1525–1850. Estnisches Buch 1525–1850.

Estonian Book 1525–1850. (Eesti retrospektiivne rahvusbibliograafia I. Estnische retro-

spektive Nationalbibliographie I. Estonian Retrospective National Bibliography I.) Koost

Tiina Aasmann, Endel Annus, Ülvi Kalpus, Pärja Miljan. Tallinn: Eesti Akadeemiline

Raamatukogu, Teaduste Akadeemia Kirjastus.
Arukask, Madis; Saar, Eva 2021. Deminutiivid idapoolsete läänemeresoome rahvaste ani-

mistlikus keelekasutuses. – Emakeele Seltsi aastaraamat 66 (2020). Peatoim Mati Erelt.

Tallinn: Teaduste Akadeemia Kirjastus, lk 9–38. https://doi.org/10.3176/e5a66.01

Frey 1793 = [Peter Heinrich von Frey,] Ued waimolikkud laulud. Tallinn: Iwersen ja Wemer.

Goldschmidt, Harald; Richter, MartinW. 2018. Europäisch-FestländischeProvinzderBrüder-

unität Kdöß (HerrnhuterBrüdergemeine) auch Evangelische Brüder-Unität oder Unitas

Fratrum. − Bibel und Gesangbuch. https://bibel-gesangbuch.de/knowledgebase/b-euro-

paeisch-festlaendische-provinz-der-bruederunitaet-kdoer-herrnhuter-bruedergemeine-

auch- evangelische -brueder- unitaet- oder- unitas - fratrum
Gutsleff jt 1727 = [Heinrich Gutsleff, JohannMiddendorff, Hermann Johann Heitzig, Anton

Thor Helle,] Eesti-Ma Rahwa Laulo-Ramat. [2. tr.] [Tallinn: Eestimaa Konsistooriumi

kirjastuskassa.]
Gutsleff jt 1753 = [Heinrich Gutsleff, Johann Middendorff, Hermann Johann Heitzig, Anton

Thor Helle,] Eesti-Ma-Rahwa Laulo-Ramat. [lO. tr.] [Tallinn: Eestimaa Konsistooriumi

kirjastuskassa, J. J. Köhler.]

Göseken, Heinrich 1660. Manuductio ad Linguam Oesthonicam, Anführung Zur Öhst-

nischen Sprache. Reval: Adolph Simon.



VIHT

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025848

Hasse 1747 = [Matthias Friedrich Hasse, Common Prayer. Barby.]
Hupel, August Wilhelm 1818. Ehstnische Sprachlehre für die beyden Hauptdialekte, den

revalschen und dörptschen, nebst einem vollständigen ehstnischen Wörterbuche. 2. tr.

Mitau: J. F. Steffenhagen und Sohn.

Ilja, Voldemar 1995. Vennastekoguduse (herrnhutluse) ajalugu Eestimaal (Põhja-Eesti)
1730–1743. Helsinki: Suomen Kirkkohistoriallinen Seura, [Tallinn:] Logos.

Keem, Hella; Käsi, Inge 2002. Võru murde tekstid. (Eesti murded 6.) Tallinn: Eesti Keele

Instituut.

Kilgarriff, Adam; Baisa, Vít; Bušta, Jan; Jakubíček, Miloš; Kovář, Vojtěch; Michelfeit, Jan;

Rychlý, Pavel; Suchomel, Vít 2014. The Sketch Engine: Ten years on. – Lexicography,
kd 1, nr 1, lk 7–36. https://doi.org/10.1007/54060701400099

Kilgi, Annika 2012. Tõlkekeele dünaamika piibli esmaeestinduse käigus: verbi morfosüntaksi

areng ja lõplik toimetamisfaas. (Tallinna Ülikool. Humanitaarteaduste dissertatsioonid

27.) Tallinn: Tallinna Ülikooli Kirjastus.
Koski, Suvi-Päivi 2010. Zur Rezeption des Freylinghausenschen Gesangbuches in Schweden,

in Finnland und in Estland des frühen 18. Jahrhunderts. – Hymnologi, kd 39, nr I–2,

lk 15–60.

Königseer 1759 = [Christoph Michael Königseer,] Mönne illusa waimolikko Laulo. [Barby.]
Lotman, Piret 2023. „Wehl ühhet kaunit Laulut”. Eestikeelne kirikulaul varauusajal. – Muu-

tused, ümberkorraldused, uuendused. Varauusaja arengujooned Eesti- ja Liivimaal

1520–1800. (Acta Universitatis Tallinnensis. Humaniora.) Koost Madis Maasing, Marten

Seppel. Tallinn: TLÜ Kirjastus, lk 250−277.
Marrasch 1794 = [Jakob Marrasch,] Waimolikkud Laulud Jummala meie Önnisteggia kit-

tusseks ja Ma-rahwa önnistusse kaswatamisseks ülles pandud aastal 1791. Riga: Julius

Conrad Daniel Müller.

Peucker, Paul 2007. The songs of the Sifting: Understanding the role of bridal mysticism in

Moravian piety during the late 17405. – Journal of Moravian History, kd 3, nr 1, lk 51–87.

https://doi.org/10.2307/41179833

Plaat, Jaanus 2001. Usuliikumised, kirikud ja vabakogudused Lääne- ja Hiiumaal. Usu-

ühenduste muutumisprotsessid 18. sajandi keskpaigast kuni 20. sajandi lõpuni. (Eesti

Rahva Muuseumi sari 2.) Tartu: Eesti Rahva Muuseum.

Prillop, Külli 2025. Eestlane ja tema raamat 300 aasta eest. – Sirp 14. 111, lk 10.

Põldmäe, Rudolf 1936. Eesti vennastekoguduse kirjandusest XVIII sajandi keskel. – Eesti

Kirjandus, nr 6, lk 249–269; nr 7, lk 324–343.

Põldmäe, Rudolf 1939. Mango Hans. – Eesti Kirjandus, nr 9, lk 389–406.

Põldmäe, Rudolf 1940. M. Fr. Hasse ja usuliialduslik „sõelumisaeg” Lõuna-Eesti vennaste-

kogudustes. – Eesti Kirjandus, nr 1, lk 16–35.

Põldmäe, Rudolf 1981. Mango Hansu probleem. – Keel ja Kirjandus, nr 10, lk 596–603.

Põldmäe, Rudolf 1988. Vennastekoguduse muusikalisest tegevusest meie maal. – Teater.

Muusika. Kino, nr 3, lk 67–78.

Põldmäe, Rudolf 2011. Vennastekoguduse kirjandus. (Eesti mõttelugu 101.) Tartu: Ilmamaa.

Pärismaa, Liina 2025. Christoph Blume XVII sajandi teise poole kirjakeele uuendajana. -
Keel ja Kirjandus, nr I–2, lk 117–128. https://doi.org/10.54013/kkBo6aB



VIHT

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 849

Quandt 1776 [1741] = [Johann Christian Quandt,] Kolm kaunist waggause eenkojut. – [Tho-

mas Wilcox,] Kalli Me-Pissara Kristusse Hawu Paest. Ehk Üts lühhikenne Manitsusse

Sönna Kiki Pühhide nink Pattatside wasta. [Tlk Johann Förster.] Tarto: Mitserliiki

Essanda man.

Quandt jr jt 1802 = [Johann Christian Quandt jr, Aleksander Raudiall, Heinrich Andreas

Erxleben,] Mönne wastse Waimolikko Laulo
...

Barbi.

Quandt jr, Raudiall 1810 = [Johann Christian Quandt jr, Aleksander Raudiall,] Palwe

Palwusse, Eenpalwe nink Kittusse Laulo
... [Barby.]

Ross, Kristiina 2013. Vanad uuendused lõuna-ja põhjaeesti keeles. – Emakeele Seltsi aasta-

raamat 58 (2012). Peatoim Mati Erelt. Tallinn: Teaduste Akadeemia Kirjastus, lk 210–224.

https://doi.org/10.3176/esasB.lo
Ross, Kristiina 2023 a. Keelemõtte avaldumine laulutõlgetes: see kuningas sest auvust, põrgu-

konn, armutaim ja hiirekõrvul viigipuud. – See kuningas sest auvust, põrgukonn ja
armutaim. Eesti keelemõte 1632−1732. Koost Kai Tafenau, K. Ross, Aivar Põldvee, toim

K. Tafenau. Tallinn: EKSA, lk 391−442.

Ross, Kristiina 2023b. Avaldamata laulutõlked ja lauluraamatukriitika. – See kuningas sest

auvust, põrgukonn ja armutaim. Eesti keelemõte 1632−1732. Koost Kai Tafenau, K. Ross,

Aivar Põldvee, toim K. Tafenau. Tallinn: EKSA, lk 445−549.

Schmidt 1741 = [HermannLevin Schmidt,] Monned Kaunid Waimolikkud Laulud. [Tallinn:

Eestimaa Konsistooriumi kirjastuskassa.]
Siitan, Toomas 2003. Koguduselaulu reformist Liivi- ja Eestimaal XIX sajandi algupoolel. -

Usuteaduslik Ajakiri, kd 52, nr 2, lk 93–100.

Tafenau, Kai 2010. Heinrich Gösekeni käsikirja kohast 17. sajandi eesti piiblitõlke tradit-

sioonis. – Emakeele Seltsi aastaraamat 55 (2009). Peatoim Mati Erelt. Tallinn: Teaduste

Akadeemia Kirjastus, lk 176–200.

Veskis, Kaarel 2025. Deminutiivsufiksi -kEnE varieerumine eesti regilaulutekstides. − Keel ja

Kirjandus, nr 6, lk 510−539. https://doi.org/10.54013/kkBloa3
Viht, Annika; Lohk, Ahti 2022. Kvantitatiivne vaade Uue Testamendi 1630.–1730. aastate tõl-

getele. − Emakeele Seltsi aastaraamat 67 (2021). Peatoim Reili Argus. Tallinn: Eesti Tea-

duste Akadeemia Kirjastus, lk 169−194. https://doi.org/10.3176/e5a67.09
Vinkel, Aarne 1993. Adam Koljo küsimus. – Looming, nr 4, lk 569–571.

Virginius jt 1690 = Tarto-Ma Kele Laulu-Ramat. [2. tr.] [Toim Adrian Virginius, tlk Andreas

Virginius, Lorenz Moller, Marcus Schütz.] Riga: Johann Georg Wilcken.

Virginius jt 1732 = Tarto-Ma Kele Laulu-Ramat. [6. tr.] [Toim Adrian Virginius, tlk Andreas

Virginius, Lorenz Moller, Marcus Schütz.] Riga: Samuel Lorentz Frölich.

Võsa, Aira 2012. Vennastekoguduse mõju eestlaste eneseteadvusele: kolm palvekirja aastatest

1845–1846. − Ajalooline Ajakiri, nr 3−4, lk 239−268.
Võsa, Aira 2023. Herrnhutische Musik als ein Wegweiser zu dem kulturellen und nationa-

len Erwachen der Esten. – Die Herrnhuter Brüdergemeine im 18. und 19. Jahrhundert.

(Arbeiten zur Geschichte des Pietismus 69.) Toim Wolfgang Breul. Göttingen: Vanden-

hoeck & Ruprecht, lk 629−645. https://doi.org/10.13109/9783666565618.629
Wiedemann, Ferdinand Johann 1869. Ehstnisch-deutsches Wörterbuch. St. Petersburg:

Kaiserliche Akademie der Wissenschaften.



VIHT

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025850

Wiedemann, Ferdinand Johann 1875. Grammatik der ehstnischen Sprache, zunächst wie

sie in Mittelehstland gesprochen wird, mit Berücksichtigung der anderen Dialekte.

St.-Pétersbourg: Commisionaires de l’Académie Impériale des sciences.

Annika Viht (snd 1981), PhD, Eesti Keele Instituudi vanemteadur (Roosikrantsi 6, 10119

Tallinn), annika.viht@eki.ee

On the language of Estonian Moravian hymnals:
Introductory remarks

Keywords: history of language, Moravian Brethren, hymnals, Estonian, South Estonian

This article is a first attempt to analyze the Estonian language ofthe writings of the

Moravian (Herrnhutian) movement, which brought about profound shifts in world-
view and social life in Estonia. To this end, I compared the language of Moravian

hymnalswith that ofnon-Moravian ones.

I juxtaposed five South Estonian and two North Estonian Moravian hymnals
from the period 1741–1810 with the official Lutheran hymnals of the same era.

From each book, a 5,000-word excerpt was examined for variation in the use of the

most frequent linguistic elements. Most ofthe phonological, inflectional, lexical, and

morphosyntactic variation observedcan be attributed to dialectal background – that

is, to the differing conventions of the South and North Estonian standard languages.
Nevertheless, some deviations from this general pattern emerged. For example,

in their expression of futurity, the South Estonian Moravian hymnals aligned more

closely with the North Estonian tradition than with the South Estonian one, reduc-
ing the use of the saama-future construction and introducing the võtma-construc-
tion. In the first South Estonian Moravian hymnal, authored by Johann Christian

Quandt, additional rare instances ofNorth Estonian linguistic patterns were found.

The hymnals with the most distinctive language were that of Matthias Friedrich

Hasse (1747), compiled during the sifting period, and that of Christoph Michael

Königseer (1759), who partially drew on Hasse’s material. These hymnals featured

several times more diminutives than the others, as well as significantly less South

Estonian vowel harmony. Hasse was also the only author to use a postmodifier in

the elative case – an element that had already been rejected in the 17th century as a

German influence.

The only feature distinguishing Moravian books from other works was the plu-
ral form wellitse ‘brethren’. In earlier South Estonian sources, other forms had been

used, the most recent being welle.

Annika Viht (b. 1981), PhD, Institute of the Estonian Language, Senior Researcher (Roosi-

krantsi 6,10119 Tallinn), annika.viht@eki.ee



KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVI/2025 851

kande XVI sajandi meieisapalvetest läti

keeles. Oma artiklites oled tutvustanud

ka soome- ja saamikeelseid versioone.

Oled leedulane, Vilniuse ülikooli dot-
sent. On mõistetav, et Balti uuringutest
huvitatuna oled põhjalikult uurinud läti

kirjakultuuri ajalugu, aga kuidas jõudsid
soome-ugrikeelte juurde?

Täpselt nii – leedu filoloogiat õppides
sain palju teada läti keele kohta. Mind hak-

kasid väga huvitama läti keel ja selle erine-
vused leedu keelest ning siit saigi alguse
huvi soome-ugri keelte vastu. Esimene oli

liivi keel, kuna sellel oli läti keelega kõige
rohkem kokkupuuteid. Osalesin esimeses

ning seejärel kõigis järgmistes võrratutes

liivi keele suveülikoolides, kus kohtasin

paljusid soome-ugri keelte uurijaid, ja nad

vaimustasid mind – kuigi tundsin end

mõneti imelikult, sest kõik rääkisid mõnda

soome-ugri keelt, samas kui mina ei osa-

nud neist ühtegi. Leedus ei tegele vanade

Vestlus
Ernesta Kazakėnaitėga

Selle aasta 23.–24. mail toimus Riias kon-

verents, millega eesti ja läti uurijad tähista-

sid ühiselt 500 aasta möödumist kummagi
keele raamatukeeleks saamisest. Seal ava-

nes meeldiv võimalus tutvuda leedu uurija
Ernesta Kazakėnaitėga, kes on leedu ja läti

kirjakeele ajaloo kaudu jõudnud ka soome-

ugri keelteni. Avaldame siin lühiintervjuu
temaga.

Pidasid konverentsil „500 aastat läti

ja eesti raamatut ning kirjakeelt” ette-

INTERVJUU

Läti keel tõi
leedulase

soome-ugri
uuringute juurde

Kristiina Ross (vasakul) ja Ernesta Kazakėnaitė (paremal). Foto: Annika Viht



INTERVJUU

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVI/2025852

tekstide huvilised kuigi sageli soome-ugri
keelte uurimisega, sest meil on ajaloolises
mõttes üsna vähe ühist. Aga mina tahtsin

seda olukorda natuke muuta, sest usun,

et tavapäraste piiride ja traditsioonide

ületamise korral on meil üksteiselt palju
õppida. Seejärel õppisin natuke eesti ja
ungari keelt ning soome keel ilmselt ootab

veel oma aega.

Minu uurimistöö ei võrsunud aga sel-

lest huvist – see oli osaliselt juhus. Alates

2020. aastast olen väga huvitatud läti-

keelsest meieisapalvest ning tahan uurida

ja avaldada kõik selle kasutusjuhud vane-

mas kirjanduses. Ühes käsikirjas (nn
Bruno käsikirjas), mille leidis Haralds

Biezais Stockholmis, on kõrvuti läti- ja
muukeelsete versioonidega esitatud ka

soomekeelne palve. Kui hakkasin selle

kohta oma soome kolleegidelt pärima, sel-
gus, et keegi ei tea sellest midagi. Seetõttu

kirjutasimegi koos Petri Kallioga, keda

kohtasin liivi keele suveülikoolis, selle

kohta artikli.l Ta on suurepärane teadlane,
me plaanime koostööd jätkata ja valmis-

tame praegu ette uut uurimust.

Pean tunnistama, et seni põnevaim juh-
tum minu uurimistöös puudutab saami-

keelset palvet. Biezais ei tundnud seda ära,
kuna tekst oli tugevalt kahjustatud ja ras-

kesti loetav, aga ma ei tahtnud seda oma

uurimuses tundmatuks jätta. Seega proo-

visin igal võimalikul viisil aru saada, mis

keeles see on, olgugi et palja silmaga oli

näha vaid üksikuid sõnu. Kolmandal päe-
val, kui olin juba loobumas, leidsin lõpuks
midagi sarnast –ja see oli saami keel.

Seejärel pöördusin oma soome-ugri kol-

leegide poole ja sain teada, et tõenäoliselt

on tegemist vanima saami keeles säilinud

käsikirjalise tekstiga. Koos hea kolleegi
Rogier Bloklandiga koostasime selle kohta

publikatsiooni,2 mis tõstatab aga rohkem

küsimusi, kui vastab. Ent selles peitubki
asja ilu.

Kui ühtseks või mitmekesisekspead Soo-
mestLeeduni ulatuvatkultuuriruumi?

Traditsiooniliselt on leedu kirjasõna ja
ajalugu seostatud poola omaga ning läti

kultuurilugu eesti omaga, samas kui soome

kultuurilugu tundub olevat pisut kauge-
mal. Aga see sõltub vaatenurgast – või täp-
semalt sellest, millistest eeldustest lähtuda.

Kui vaadata laiemat pilti, siis ütleksin, et

see ruum on üsna ühetaoline, kuna usu-
tekstidel oli oluline roll. Ma polnud sellele

varem mõelnudki, aga avastasin meeldiva

üllatusena, et vanimal leedukeelsel tekstil

on palju ühist vanima eestikeelse tekstiga
– küll kaudselt, kuid nende tekkimise asja-
olud, ülesehitus (kolm samas järjekorras
esitatud palvet), koht raamatus, säilitamis-
paik jne on sarnased. Nagu näitab minu

enda juhtum, võib läti keele uurimine

tuua uut hingamist soome-ugri tekstide

uurimisse. Mitte kõik ei lähe alati plaani-
päraselt ja mõnikord peituvad avastused

seal, kus neid kõige vähem ootad. Tahak-
sin uskuda, et kunagi avastab keegi näiteks

eesti käsikirju uurides midagi leedu keele

kohta.

Käisid suvel Tallinnas. Mida siin tegid ja
nägid?

Kuigi olen viimastel aastatel Eestis üsna

palju käinud, on tänavune aasta vanade

tekstide uurijate jaoks eriline, seega taht-

sin kangesti näha teie selleteemalist näitust

„Eesti raamat 500”. Tegemist on muutuva

näitusega ja minul õnnestus näha selle teist

osa, kus sain palju teada eesti luule ja lau-

lude kohta. Näitus aitas mul paremini aru

2 E. Kazakėnaitė, R. Blokland, An early Lord’s

Prayer in a Southern varietyofSaami.-
ESUKA – JEFUL 2024, kd 15, nr 2,
lk 105–139.

https://doi.Org/10.12697/jefu1.2024.15.2.05

1 E. Kazakėnaitė, P. Kallio, The Lord’s Prayer
in Finnish by Georg Bruno from 16th century.
– ESUKA – JEFUL 2024, kd 15, nr 2, lk 31–45.
https://doi.Org/10.12697/jefu1.2024.15.2.02



INTERVJUU

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVI/2025 853

saada, kuidas Lätis ja Eestis leidsid aset

sarnased protsessid, mitte üksnes kirja-
sõna alguspäevil, vaid ka XIX sajandil.

Ühtlasi oli mul unistus näha oma sil-

maga vanimaid eesti keeles kirjutatud
tekste ningkolleegide Aivar Põldvee ja Lea

Kõivu abiga sain selle teoks teha. Veetsin

arhiivides ülimalt meeldejääva päeva. On

tõeliselt kuldaväärt, et teil on võimalik säi-

litada nii vanimat käsikirja kui ka vanimat

trükist ühes kohas ja oma kodumaal. Näi-
teks vanimat lätikeelset teksti ega vanimat

raamatut ei hoita Lätis, vaid Rootsis.

Viibisin Tallinnas nädal aega ja pühen-
dasin kogu tähelepanu raamatutele, külas-
tades antikvariaate, muuseume ja Eesti

Keele Instituuti. Ostsin nii palju raama-
tuid, et need ei mahtunud kohvrisse ära.

Oli meeldiv üllatus näha müügil üht vana

eestikeelsete raamatute bibliograafiat,
õieti lausa kaht eksemplari, nii et võtsin

mõlemad (üks on varustatud koguni toi-
metaja autogrammiga). Ostsin veel mitu

raamatu-uuringutega seotud vana trükist,

nagu „Eesti raamat 1525–1975. Ajalooline

ülevaade” (1978), „Kasuline kokaraamat”

(2007), „ A BriefHistoryofEstonian Book”

(„Lühike Eesti raamatu ajalugu”, 1993) ja
terve hulga veelgi vanemaid raamatuid,
nende seas eestikeelse Uue Testamendi

aastast 1816. Mõistagi viisin Leetu ka mitu

värske kogumiku „See esimene raamat”

eksemplari.

Mis tõi sind kirjakeele ajaloo uurimise

juurde ja kas sul on oma uurimistöös

mingi konkreetne eesmärk?

See oli puhas juhus. Õpingute ajal puu-

tusin kokku vanade leedukeelsete teksti-

dega ja lugesin neid nagu mõistatusi, sest

need erinevad suuresti tänapäevastest
tekstidest õigekirja, morfoloogia ja sõna-

vara poolest. Just see mind köitiski – soov

mõistatusi lahendada, teada saada ja vas-

tuseni jõuda. Ja mida rohkem uurid, seda

rohkem küsimusi tekib, nii et see valdkond

hoiab sind enda küljes kinni. Vastust oota-

vaid küsimusi on lihtsalt liiga palju.

Annika Viht Kristiina Ross



KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025854

kasutamist lihtsustada. Sellest tulenevalt

moodustavad EKLA-s leiduvate vennaste-

koguduse materjalide keskse osa käsi-

kirjad, mille kogusid 1910. aasta paiku
ERM-i kaastöölised. 2 Omaaegseid säilitus-

põhimõtteid järgides on selle kogumi
rahvaluulet sisaldavad käsikirjad antud

hoiule Eesti Rahvaluule Arhiivi kirjandus-
muuseumis.

Põldmäe andmeil seisis keerukas

materjal kaua aega korrastamata, kuni ta

1933. aastal eesti kirjanduse ülemastme

seminari astudes võttis selle töö professor
Gustav Suitsu pealekäimisel enda peale.
Põldmäe ülesanne oli käsikirjade provi-
soorne korrastamine ja sedelkataloogi
koostamine. Ei ole teada,kui kaugele Põld-
mäe oma tööga jõudis. Ta on meenutanud:

„Käsikirjade päritolu ja sisu põhjaliku-
maks selgitamiseks oli vaja süveneda ven-
nastekoguduse ajaloosse [---] Seminaritöö

mõõtmed kasvasid pidevalt ega tahtnud

alistuda lõplikule kokkuvõtmisele.” 3 Võib

arvata, et vajadus materjal läbi töötada ja
uurimuseks vormistada sundis töö min-

gil etapil pooleli jätma. Igatahes hakkas

Põldmäelt 1930. aastatel järjest ilmuma

vennastekoguduse kirjanduse käsitlusi.

Temast kujunes kauaks ajaks ainus selle

valdkonna asjatundja Eestis. Põldmäe

koostatud on vennastekoguduse kirjan-
duse peatükk 1965. aastal ilmunud „Eesti

kirjanduse ajaloo” esimeses köites. 4 Aasta-
tel 1974–1975 koondas ta oma teadmised

Siinne sissevaade Eesti Kultuuriloolise

Arhiivi vennastekoguduse käsikirja-
kogusse ei ole täielik, vaid osutab selle

ainulaadse kollektsiooni mitmekesisusele

ja mõnele probleemile selle uurimisel,

andes ülevaate kollektsiooni kujunemisest
ja pakkudes huvi äratamiseks mõningaid
rohkem isiklikele maitseotsustele kui ana-

lüüsile toetuvaid lugemisnoppeid. Teema-

kohast lisainformatsiooni saab huviline

Rudolf Põldmäe ülevaadetest „Vennaste-

koguduse säilinud käsikirjad”, „Eluloo-
kirjeldused lugemismaterjalina”1ja teistest

temakirjutistest, kus enamasti on vaatluse

all vennastekoguduse kirjalik pärand ter-
vikuna. Siinses kirjutises piirdutakse kul-

tuuriloolise arhiivi käsikirjakogudega, mis

sisaldavad vennastekoguduse materjale.

Vennastekoguduse käsikirjakogu
kujunemine

Teatavasti asutati Eesti Kultuurilooline

Arhiiv (EKLA) Tartus Eesti Rahva Muu-

seumi (ERM) koosseisus 1929. aastal Eesti

Kirjanduse Seltsi, Akadeemilise Ajaloo-
seltsi, Akadeemilise Kirjandusühingu ja
ERM-i enese arhiivikogude ühendami-

sel, et eri institutsioonide valduses ole-

vaid arhiive paremini hallata ja nende

MISTSELLE

Vennastekoguduse
käsikirjad Eesti

Kirjandusmuuseumi
kultuuriloolises
arhiivis

2 Samas, lk 398.

3 Samas, lk 13.

4 R. Põldmäe, Hernhuutlik kirjasõna XVIII

sajandil ja XIX saj. algul. – Eesti kirjanduse
ajalugu. I kd. Esimestest algetest XIX sajan-
di 40-ndate aastateni. Peatoim E. Sõgel.
Toim A. Vinkel. Tallinn: Eesti Raamat, 1965,
lk 205–229.

1 R. Põldmäe, Vennastekoguduse kirjandus.
(Eesti mõttelugu 101.) Tartu: Ilmamaa, 2011,
lk 398–424, 365–397.



MISTSELLE

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 855

mahukaks ülevaateks „Vennastekoguduse
kirjandus”, mis jäi käsikirja kümneteks

aastateks, kuni 2011. aastal andis selle välja
kirjastus Ilmamaa.

Töö arhiiviga jäi aga ilmselt toppama.
Alles 1973. aasta mais ja juunis on ven-
nastekoguduse käsikirjakoguga EKLA-s

tegelenud Leo Anvelt. 2. juulil 1973 koos-

tatudaruandes nimetas ta, et on vennaste-

koguduse töötlemata fondi materjalidest
moodustanud 327 säilikut, kontrollinud ja
täiendanud varem töödeldud osa. Arhiivi

korrastamise viis aga lõpule hoopis Velli

Verev, kes on 1976. aasta 26. novembri

aruandes märkinud, et vormistas 1976.

aasta oktoobrist detsembrini säilikud, st

kirjutas säilikutele pealkirjad, arhiiviviited

jm vajaliku, nummerdas lehedning kopee-
ris fondi nimestiku.s See on vennaste-

koguduse arhiiv EKLA-s, käsikirjakogu
nr 252, milles Verevi töö tulemusena oli

registreeritud 486 säilikut ajavahemikust
1733–1914.

Vennastekoguduse arhiivi käekäik

peegeldab olukorda, mis on valitsenud

ühelt poolt eestikirjandusteaduses, kus iga
teema jaoks piisab laias laastus ühest uuri-

jast, teiselt poolt EKLA-s: kuna arhiivi asu-

tamisest peale on EKLA-s nappinud töö-

jõudu, siis on arhiive korrastatud vastavalt

nende tähtsusele ja nõudlusele. 6 Vennaste-
koguduse arhiivi korrastamisega tegeldi
põhjalikumalt 1930. aastatel, kui Põldmäe

korrastas seda oma uurijahuve silmas

pidades, ja 1970. aastate algul, kui tal oli

käsil vastav monograafia. See ei tähenda

siiski seda, et töö teemakohase materjaliga
oleks täiesti seisnud.

Vennastekoguduse ja vaimuliku sisuga
käsikirjadena kirjeldatud materjali on

EKLA-sse järk-järgult laekunud kuni

1988. aastani, kokku 25 laekumist 1934.

aastast alates. Peaaegu pooled laekumi-

sed on olnud Teise maailmasõja aastatel

1940–1944. Suur osa sellest materjalist on

korrastatud kas EKLA segakogusse, näi-

teks lauluraamatud 7 ja pietistliku pastori
Johann Heinrich Schuberti (1692–1757)
jutlused Ignati Mihkli tõlkes aastast 1752,8
või varia-kogusse, näiteks „Sannomed
meie armsa Kröönlandi-maWenna Tanieli

ellamissest jakoio minemisest”. 9
Hulk peamiselt 1930. aastatel laekunud

käsikirju, mille seas teadmata põhjusel on

osa ERM-i vennastekoguduse käsikirja-
kollektsioonist, on aga jäänud korrasta-

mist ootama. Seoses Eesti Keele Insti-

tuudi ja Eesti Kirjandusmuuseumi ühis-
projektiga „Eestlaste teekond euroopaliku
kultuuri objektist subjektiks vennaste-
koguduse kirjavara peeglis” (2025–2027),
on jälle kord tekkinud suurem huvi selle

unikaalsekogu vastu ning kavas on ka seni

korrastamata materjal süstematiseerida ja
kirjeldada. Lisaks on kavaskogu vennaste-

koguduse materjal digiteerida, et muuta

see huvilistele kergemini ligipääsetavaks.
See töö nõuab palju aega, sest ümmargu-
selt paarisaja aasta vanused rohkest kasu-
tamisest väga määrdunud ja kohati kulu-

nud käsikirjad tuleb puhastada ja konser-
veerida, enne kui neid saab asuda süste-

matiseerima või digiteerima. Vaatamata

sellele on praeguseks fondi 252 juurde
korrastatud 57 säilikut (alates mapist
61:11). Nende hulgas on Põldmäe aastatel

1941–1942 EKLA-sse antud materjal (reg
1941/7,1941/10,1942/5), millega lisandus

kogusse kümmekond elulugu, jutlusi jm.5 EKM EKLA, f370, m 58 ja 63.

6 Eesti Kultuuriloolise Arhiivikolleegiumi
protokollid. – Mnemosyne teenistuses. Ko-
gumik Eesti Kultuuriloolise Arhiivi 75. aasta-
päevaks. (EKLA töid kirjandusest jakultuuri-
loost 2.) Koost P. Noorhani. Toim T. Saluvere.

Tartu: Eesti Kirjandusmuuseum, 2004, lk 150.

7 EKM EKLA, f 116, m 13:1, 16:1.

8 Samas, m 14:1.

9 EKM EKLA, f 169, m 200:8.



MISTSELLE

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025856

Vennastekoguduse käsikirju on

EKLA-sse jõudnud ka teiste isikute ja ins-
titutsioonide kogudega. Hulk käsikirju
leidub Eesti Rahva Muuseumi käsikirjade
kogus (fond 21). Osa neist on Põldmäe

tuvastanud vennastekoguduse käsikirja-
dena, nagu John Bunyani „Ristiinimese
teekonna” tõlgete ärakirjad.lo Vennaste-

koguduse käsikirjade hulka kuuluvad tõe-

näoliselt ka Mihkel Sarapuu „Ühe mehe

elu lugu mödaminewast aasta saajast
temast enesest üles kirjodetu” ja „Se Johan
Kalaisi Ello Käük”.ll Kas sinna kuuluvad ka

„J. F. Borsumi Reisiminne Konstantinopoli
Lina, Juda nink Egipti male...”, „Kristusse

tullemisse Pähhäl. Sel 1. Dec. 1754” ja
„MartinPull’i kirjut. piiblipaksune jumala-
sõnaline raamat a. 1766”,12 vajab veel kind-

laks tegemist, nagu vajab terve see kogu
läbivaatamist ja vennastekoguduse käsi-
kirjad selles tuvastamist. Õpetatud Eesti

Seltsi käsikirjakogus on lauluraamatuid,l3
vaimulikke jutustusi, näiteks Thomas

Wilcoxi omal ajal populaarse „Kallid mee

maggusad tilkad sest Kaljust Kristusest”

tõlge põhjaeesti keelde aastast 1758,14 John

Bunyani „Risti Innimesse tee-kond Taewa

linna poole”, 15 aga ka Mäletu Jaani auto-

biograafia, varasemaid eestlase kirjutatud
elulugusid.l6 Vennastekoguduse käsikirju
on kogunud Jakob Hurt. Tema fondis 43

on need paigutatud sarja „Vanad vaimu-

liku sisuga käsikirjad”, mille hulgas on

Lüütsepa Jaani ehk Taeva Jaani elulugu;l7
fondis 45 aga leidub muu hulgas tõlge

John Bunyani teosest „See Püha sõda...”,

mille võis Põldmäe arvates tõlkida Urvaste

koolmeister Mango Hans.lß Ka luuletaja
Henrik Visnapuu käsikirjakogus – Visna-
puu oli teatavasti ERM-i kaastöölinel9 – on

üks vennastekoguduse lauluraamat.2o Üht

ja teist on mõnes teiseski isikukogus (Otto
Alexander Webermann, Heino Kiik).

Vennastekoguduse käsikirjakogu
struktuur

Vennastekoguduse käsikirjakogus (f 252)
on esindatudkõik vennaste käsikirjaliigid,
vaimulikud tarbetekstid, nagu kõned, jut-
lused ja manitsused, lauluraamatud, elu-
lood, aga ka apokriivaline lugemisvara ja
trükis ilmunud raamatute ärakirjad. Suu-

rem osa neist on tõlkelist päritolu, kuid

on ka algselt eesti keeles koostatud tekste,

enamik lõunaeesti keeles. Põldmäe hin-

nangul pärineb põhiosa vennastekogu-
duse käsikirju XIX sajandi esimesest vee-
randist.2l Käsikirjade vanuse määramine

on keeruline, sest harilikult on need datee-

rimata. Käsikirjal võib leiduda tõlke alus-

teksti daatum, kuid käsikiri ise, kas tõlge
eesti keelde või sellekoopia, pärineb suure

tõenäosusega hoopis hilisemast ajast. Väga
harva on käsikirjale märgitud selle tõlki-
mise, kopeerimise või käsikirja omanda-

mise aeg, rääkimata teksti autori, tõlkija,
kopisti või käsikirja omaniku nimest, mis

teeb keeruliseks ka autorluse määramise.

Tarbetekstide hulgas on kõige enam,

tublisti üle kahesaja, kõnesid, jutlusi ja
manitsusi. 22 Tekstina võiks olla nende

10 EKM EKLA, f 21, m 245 ja 267; R. Põldmäe,
Vennastekoguduse kirjandus, lk 408.

11 EKM EKLA, f 21, m 258 ja 266.

12 Samas, m 111, 117 ja 233.

13 Nt EKM EKLA, f 192, m.A 7:1, 9:1, 10:1.

14 Samas, m.A 189:23.

15 Samas, m.A 185:7.

16 Samas, m.A 189:21. Selle teine variant

on vennastekogudusekäsikirjakogus f 252,

m 29:1.

17 EKM EKLA, f 43, m 43:6.

18 EKMEKLA, f45, m 18:1.

19 Vt Visnapuu muljeid kogumisretkedelt:
Henrik Visnapuu. (Vanavarakogumisretkedelt
7.) Tartu: Eesti Rahva Muuseum, 2009.

20 EKM EKLA, f212, m 29:3.

21 R. Põldmäe, Vennastekoguduse kirjandus,
lk 401.

22 Siin on teadlikult esitatud ainult käsikirjade
ligikaudsed arvud. Esialgsel hinnangul võib



MISTSELLE

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 857

hulgas vanim „Üts Juttus Talwiste Pühhäl

Kwandist Peetu Sel 1733 Aiastaial”. See on

Urvaste õpetaja jahernhuutliku kirjamehe
Johann Christian Quandti (1704–1750)
jutluse koopia. Käsikiri on kuulunud Paul

Treffnerile (1802–1874), nagu märgib
sissekirjutus „Paul Treffneri peris” raa-

matu esikaane siseküljel. Hugo Treffneri

onu Paul Treffner elas mõisatöölisena

Kuigatsi mõisas Sangaste kihelkonnas. 23
Sissekirjutused käsikirjades kinnitavad,
et talle on kuulunud suur raamatukogu 24
nii tarbekirjandust kui ka apokriivalist
lugemisvara.25 Säilinud on ka tema koos-
tatud tekste, näiteks „Minno P. Treffneri

wimäne Manitsus kikile mino Latsile;
Minno rahho paika saatmisse man: neile

ette luggeta”.26
Käekirja ning keelekasutuse järgi võik-

sid vanemate, XVIII sajandi käsikirjade
näited olla „Üts Juttus, n[ink] Palwe Abbi

Ello Rahwa Kummardamisse man. Sel 25

Martii 1774. Welli Reichel”27 ning „Üts Jut-
tus Sest önsasd Krawist Zinzendorw peetu
1754”.28 Herrnhuti vennastekoguduse loo-

jalt Nikolaus Ludwig von Zinzendorfilt

(1700–1760) on fondis 252 neli jutlust ja
üks pulma- ehk saajalaul.

Teise suure rühma käsikirjakogus
moodustavad lauluraamatud, mida on

pisut üle kolmekümne. Nende maht võib

ulatuda mõnest leheküljest pooleteise-

sajani, näiteks „Kannatamisse nink

Ülestõssemisse Laulu” 1843. aastast 29 ja
1863. aastast pärinev nootidega varusta-

tud lauluraamat.30 Esimese maht on 145,
teise maht 152 lehte. Tavapärasest laulu-

repertuaarist erineb pisut „Krahw Zinzen-
dorwi Pulma Laul”,3l mida oli lauldud

krahvi pulmapäeval 7. septembril 1722

Ebersdorfis krahvi mõisas. Laulule lisatud

selgitusest saab teada, et laul on välja kir-

jutatud „Meije armsa Peijo-Essadele pru-
gimisses” ja seda võiks lasta noorpaarile
ja kõigile saajalistele enne söömaaega ette

lugeda, „et Saja piddamisse ajal jutto lagge-
das es lääse, nink kahjolikko liigsöminne
ninkliigjominnemaad es löwwasse”.Laulu

ärakiri (või tõlge) on tehtud 16. oktoobril

1855, nagu osutab daatum käsikirja viima-

sel lehel.

Omaette rühma moodustavad

vennastekoguduse arhiivis elulood, mida

praegu on fondis 252 üle kolmekümne.

Enamasti on need muust rahvusest ven-

dade elulood, aga kogumis on ka kaheksa

naise elulood. Neist üks, aastaga 1863

dateeritud käsikiri jutustab 4-aastasest
tütarlapsest: „Lühhikenne tähhele pan-

nemisse wäärt ellokäük üttest nelia ajas-
talissest Latsekessest nimmega Anna

Maria Sundberg...”.32 Eestlaste elulugusid
on ainult üks, lühem variant Mäletu Jaani

eluloost. 33 Tinglikult võiks elulugude hulka

lugeda ka elu muutvate nägemuste kirjel-
dused, nagu „Üts Mannitsemine Läbbi

Kambertaini taiwast Awwaltedu Kigile
Pattatsile” ja „Selle kattetõistkümne ajas-
taja wanno poisikesse säitse Näggemist”.34

Mõnevõrra kompenseerivad eestlaste

elulugude puudumist vennastekoguduse

seni korrastamata materjali hulgast lisanduda

käsikirju igasse tekstiliiki. Žanrid on säilikute

kirjeldamisel traditsiooniliselt esitatud nii,

nagu on kirjeldatavas käsikirjas märgitud.
23 A. Võsa, Vennastekoguduse mõju eestlaste

eneseteadvusele: kolm palvekirja aastatest

1845–1846. – Ajalooline Ajakiri 2012, nr 3/4

(141/142), lk 247.

24 Vt nt EKM EKLA, f252, m 12:8, 20:4, 27:5.

25 Vt ka R. Põldmäe, Vennastekoguduse kir-

jandus, lk 406.

26 EKM EKLA, f 252, m 43:12.

27 Samas, m 39:15.

28 Samas, m 43:3.

29 Samas, m 62:2.

30 Samas, m 70:2.

31 Samas, m 43:2.

32 Samas, m 27:3.

33 Samas, m 29:1.

34 Samas, m 27:2 ja 64:3.



MISTSELLE

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025858

käsikirjakogus kirjad ja kirjavahetused.
Neid on fondis 252 ainult 15 säilikut, mis

sisaldavad kokku 22 kirja 13 adressandilt.

Enamik neist on läkitatud Jaanimäekogu-
dusele Rõuge vallas ja Jaanimäe koolmeist-

rile, vennastekoguduse tegelasele Juhan
Raubile (Johann Raupile, 1815–1878) aja-
vahemikus 1831–1873. Kõige varasem kiri

nende hulgas on Marcus Heinrich Winde-

kilde kiri Jaanimäe kogudusele 20. VIII

1831. Windekilde oli Tartumaaringkonna
vennastekoguduse üldjuht. Kõnealuses

kirjas veenab ta koguduseliikmeid laulude

sõnu pähe õppima: „Nüüd tullewa jälle ne

pikka pimmeda talwe õddangu. Sis wõtke

hendale wersi päest oppi, oppage sis ka

ommi latse – opke neile ka laulda ne wisi,

nink kui Teije nida tete eggaüts omman

tallun, sis saap see üts hä hõlli ollema tõis-

tele – nink Jummala rahho se kige üllemb

hä siin ilman saapkige teije waisusse man

teije söamid täütma; sis ollete rikka kaddu-
mata häpolest.”3s

Koolmeistri argipäevale heidab val-
gust Johann Leetsi kiri Johann Raupile 25.

septembrist 1869. Kõne all on külaskäik

teise velle juurde, kelle muret külaliste

kostitamise kulude pärast on Leetsi püüd-
nud hajutada: „[---] minna mötli, kül ma

saan solast leiwast sönus, se om minno

eggä päiwäne söök ja külm wessi kaiwun

minno kallis jook. minna mönni körd ka

himmustas seddä mes mul ei olle, tullep
sis meelde, mes Jaanist ütteldi, ei peä wäg-
gewät sömä, ei kanget joma. – ent kui sada

om, om annetedu ka se sönna, ja teen kik

mes mu tewä. ja söön mes muu söwa. nii

om minnu luggu töttega. ja pallen sis neild

ka seddä andis, sest koolmeistret om pea
ni kui küllä koer, ehk mötsa hund. kost

saab, sääld sööb.” 36

Lisaks eespool nimetatule leidub fon-
dis 252 trükis ilmunud vaimulike raama-

tute koopiaid, näiteks „Wõitelge! et teije
wõiksite kitsast wärräwast sisse minna...”,
mis on Tallinnas 1863. aastal ilmunud

põhjaeestikeelse raamatu tõlge lõunaeesti

keelde. 37 See on üks väheseid käsikirju,
mille trükialgupära on arhiivi korrastajail
õnnestunud kindlaks teha. Sisu poolest
ootamatud on kolm käsikirja majapida-
mise valdkonnast, „Ammeti asju kunst”,

„Oppus Linnasse nink Õlle Teggemissest”
ja „Oppus Willä n[ink] Kartohwli Wina

teggemisse ülle” ning üks keeleajalugu
puudutav käsikiri „Wõra kele Sõnna sel-
letusse Ramat, N[ink] Tallina kele Sõnna

Selletusse Ramatukenne”.3B

Käsikiri „Ammeti asju kunst”, mis

sisaldab nõuandeid raua ja vase poleeri-
mise, tinast asjade parandamise, raua- ja
kiviasja jätkamise ning paberi peale näh-

tamatute tähtede kirjutamise kohta, lõpeb
tekstiga hoopis teisest valdkonnast ja
nimelt luuvalu sõnadega: „Luu minna ütle

sulle, // Jummalapühhä sönna, / Ja Temmä

Poja tahtmist; / Püchä Waimo mele perrä:
/ Et sa omma Wallo jättät. // Jummala se

Essä. / Jummala se Poja. / Jummala se

Püchä Waimo / nimmel Amen.”39 See ei

ole kindlasti ainus tekst, mis võiks kõne-

aluse käsikirjakogu juures huvi pakkuda
rahvapärimuse uurijaile. Mõnikord võib

käsikirjade lugejat aga tabada ehe inimlik

puudutus sajandite tagant, nagu märkus

käsikirja „Estomihi im Jare 1778. Vom

Reichel. Ehk Paasto Pühhäpäiwäl” esi-

kaane siseküljel: „Tõstament om waja liggi
wõtta”.4o

Artikkel on valminud konverentsil „Kolo-
niaalkeelest rahvuskeeleks” 27. veebruaril

2025 peetud ettekandepõhjal.

Kristi Metste

37 Samas, m 60:7.

38 Samas, m 61:7–10.

39 Samas, m 61:7, l 16.

40 Samas, m 39:20.

35 Samas, m 1:7.

36 Samas, m 1:2.



MISTSELLE

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 859

teiste hulgas köster. Kui orelimängija või

surnumatja puhul on juba ametinimetuse

järgi selge, mis kohustusi kummalgi tuli

täita, siis köstriga on asi keerulisem.

Eesti keeles on sõna köster (alamsks
koster) saksa laen, saksa keelde on see

omakorda tulnud ladina keelest, milles

custos tähendab valvurit, vahti, järele-
vaatajat, -valvajat (lad custos templi). Kesk-

aja Euroopas on köstri ülesandeks olnud

tagada, et kirikuruum oleks jumalateenis-
tuseks ette valmistatud. Samas võisid tema

ülesandedolla palju mitmekesisemad ning
hõlmata varahoidja ja järelevalvaja omi.

Liivimaa toomkapiitlites olid näiteks oma

järelevaatajad (kustos), kelle amet segunes

varahoidja omaga. 3 Saksa kultuuriruumis

oli köster keskajal kellalööja. Kohatine

laialivalguvus ja ebamäärasus, mis ise-

loomustas tollase köstri ametikohustusi,
teeb temast intrigeeriva kuju. Eesti aja-
loo kontekstis on iseäranis huvipakkuvad
eestlastest köstrid. Muidugi pole lootust

teada saada, millal astus esimene eestlane

sellesse ametisse, aga küllap on olulisem

teadmine, et jubakeskajal selliseid leidus.

Linnaköster

Eestist on keskajast ja varauusaja algusest
andmeid peamiselt linnaköstrite, eelkõige
Tallinna omade kohta. Ülevaadet köstri

tööülesannetest, s.o vähemasti nendest,
mille eest linn maksis, pakub Tallinna rae

XV–XVI sajandi arvepidamine. 4 Selle järgi
tasus raad 1440. aasta suvel Püha Vaimu

kiriku köstrile 10 marka seierkella õigeks

Kui Urvaste köster Mango Hans (1713-
1780) sättis ja seadis töökorda seierkelli,
siis kas tajus ta ajasleppi, mis oli tema

ameti pidajaid juba sajandeid köitnud

kokku kella ja ajamõõtmisega?l Tõsi, pikas
ajaloolises vaates ütleb see seos köstriameti

kohta kaugelt liiga vähe – Eesti ajaloo-ja
kultuurimällu on köstrid põlistanud end

ju õige mitmel moel. Haridust saanud

meestenakujunes XVII sajandil eestlastest

köstritest ja koolmeistritest uus sotsiaalne

grupp, keda tuuakse ajalookirjutuses esile

kui eesti intelligentsi eelkäijaid. 2 Samal ajal
on teada kaunis vähe sellele eelnenud aja
köstritest ning nende tegudest, mis moel

või teisel sillutasid tulevasele eesti intelli-

gentsile teed.

Alates ristiusu kiriku algusajast keskaja
Liivimaal vajasid sealsed peamiselt saksa

päritolu kogudusevaimulikud enda kõr-

vale abijõudu nii teenistuste korraldami-
seks ja läbiviimiseks, kirikuhoone korras-

hoiuks ja kirikuvara eest hoolitsemiseks

kui ka hingehoiutööks ja kogudusega
suhtlemiseks. Taoliste abiliste sekka kuulus

Mõnda köstriametist

1 Mango Hans (ka Hans Thal) oli Urvaste

koolmeister jaköster, kes tõlkis pietistlikke
teoseid ning vennastekoguduse laule; vt ühte

värskeimatkirjatükki tema kohta: K. Prillop,
Eestlane ja tema raamat 300 aasta eest. – Sirp
14. 111 2025, lk 10. https://www.sirp.ee/eestla-
ne-ja-tema-raamat-300-aasta-eest/
2 Kõige värskemad ja põhjalikumad käsitlused

XVII sajandi köstritest jakoolmeistritest päri-
nevad Aivar Põldveelt, vt A. Põldvee, Vennad

Kilgid jakadunud Kungla. – Kultuur ja rahvas.

Mälestusteos Ea Jansenile. Koost I. Põltsam-
Jürjo, J. Kivimäe, toim H. Tamman. Tartu:

Rahvusarhiiv, 2021, lk 259–294; A. Põldvee,
Käsu Hansukirjad. – Tuna. Ajalookultuuri
ajakiri 2018, nr 4, lk 85–103.

3 T. Lukas, Tartu toomhärrad 1224–1558. Tar-
tu: Tartu Ülikooli Kirjastus, 1998, lk 63–64.
4 Vt Kämmereibuch der Stadt Reval 1432-

1507. Toim R. Vogelsang. 1.–2. kd. Köln–
Wien: Böhlau, 1976, nr 425, 443.



MISTSELLE

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025860

seadmise eest, mida tehti tollal päikese
järgi. Aastal 1441 kandis Tallinna raad

kuludesse 11 killingit köstrile ostetud 2

leisika (ligikaudu 17 kg) õli eest, millega
too õlitas seierkella. Ka umbes sada aas-

tat hiljem ei ole selles osas suuri muutusi,

seierkella eest hoolitsemine oli endiselt

köstri üks kohustusi: 1533. aastal maksti

vanale köstrile Martenile poole aasta

tasuna 9 marka Püha Vaimu seierkella sät-

timise eest.s Ent raad andis köstritele tei-

sigi tööülesandeid. 1532. aastal sai köster

üle 13 marga vahipidamise eest Oleviste

kiriku tornis, seda tegi ta täpselt 13 nädalat

ja 2 päeva. Niisugune erakorraline kohus-
tus oli igatahes tulusam kui lõputu kella

õlitamine. 1525. aastal ostis raad Niguliste
kiriku köstri käest 1 leisika vaske, mis näi-

tab köstrit kui kirikuvara valvajat, kel oli

õigus sellega tehinguid teha. Huvipakkuv
on 1523. aasta teade 3,5 marga maksmisest

Oleviste kiriku köstrile hommikumissa

(fromisse) eest. Milles täpsemalt köstri

tasustamist nõudnud tegevus seisnes, seda

arveraamatu lakooniline sissekanne ei ütle.

Keila kiriku vöörmündrite arveraamat

XV sajandi lõpust ja XVI sajandi esimesest

poolest näitab, et köstri kohustus oli püha
õli toomine toomkirikust, kus piiskop
oli selle pühitsenud. 6 Uus-Pärnu Nikolai

kiriku XVI sajandi alguse kirikuraamat

lisab omi nüansse köstri töökohustuste

kirevasse paletti. Nimelt sai köster kiri-
kult aastas 10 vakka rukist ja 2 marka. 7
Selle kahe marga eest pidi ta igal kesk-

päeval kella lööma – 9 korda, kui kell oli

12 –, samuti helistama Ave Maria kella

hommikul, kui ta pärast missat kiriku sul-

ges. Suurte pühade puhul helistasid kelli

siiski kellamehed. Keskajal oli kelladel

kui massimeediumil siselinlikus kommu-

nikatsioonis tähtis roll: kellad kutsusid

inimesi kokku, hoiatasid hädaohu eest,

tervitasid külalisi, aga saatsid ka lahku-

nut tema viimsele teekonnale. Matuste

korraldamisel oli köstril taas kord kandev

osa. Ärasaatmisel tuli Tallinnas XV–XVI

sajandi vahetusel kõigi kellade löömise

eest välja käia 4 marka, millest pool pidi
kuuluma kirikule, teine pool köstrile ja
tema abilistele.B Uus-Pärnus määrati 1500.

aasta paiku, etkõikide kellade helistamine

matustel maksab pool marka, millest 6 kil-

lingit läksköstrile.

Aeg oli kiriku jaoks oluline ning kesk-
aja köster valvas aja üle, täpsemalt õige aja
üle. See kehtib kirikukelladekui akustiliste

ajanäitajate kohta, mille igapäevane helis-

tamine kuulus tema töö hulka, ent sama-
moodi valitses köster seierkella vedrudest,
ratastest ja telgedest koosnenud keerulist

masinavärki. Kes teab, vahest tõstis tead-

mine, et tema hoole all olnud kellavärgis
nähti tollal taeva ja maa, riigi ja ühiskonna

korda ideaalsel viisil jäädvustatuna, köstri

iseteadvust, pani enda ja oma ameti üle

eriliselt uhkust tundma.

Köstrite päritolu hiliskeskaja linnas

jääb enamasti oletuste tasandile. On tõe-

näoline, et alevites, kus saksa elanikkonda

oli iseäranis napilt, olid ka köstrid valda-

valt eestlased. See muidugi ei tähenda, et

Eesti suurimas linnas – Tallinnas – köstrite

hulgas eestlasi ei olnud. Asjale võiksid val-

gust heita köstrite nimed, mis tulevad küll

harva ilmsiks. Tallinnast on näiteks teada

5 1520.–1530. aastate kohta vt Tallinna Linna-

arhiivi (TLA) arhivaali TLA.230.1.Ad32, fol

158, 184 a, 256b, 258, 268.

6 Keila kirikuvöörmündrite arveraamat (1472—
1553). Das Rechnungsbuch der Kegelschen
Kirchenvormünder. Toim P. Johansen. Tallinn:

Wassermann, 1926, lk 40, 60.

7 Pärnu linna ajaloo allikad 13.–16. sajandini.
I osa. Quellen zur Geschichte der Stadt Pernau

13.–16. Jahrhundert. Bd. I. Koost I. Põltsam,
A. Vunk. Pärnu: Pärnu Muuseum, 2001, lk

121.

8 T. Kala, Vaimulike elatusviisid hiliskesk-

aegses Tallinnas. – Vana Tallinn XIII (XVII).
Modus vivendi. Vastutav toim R. Pullat, toim

T. Kala, R. Pullat, L. Suurmaa, E. Hanson.

Tallinn: Estopol, 2002, lk 165.



MISTSELLE

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 861

köstrid Hans, Marten, Thomas, Hinricus;

Keilast Henneke, Hans, Nyckles, Jurgen.
Paraku on ainult nende põhjal päritolu
keeruline määrata, sest selliseid nimesid

kandsid niihästi saksa kui ka eesti soost

mehed. Veel vähem on teada keskajal
linnakirikute juures ametis olnud köstrite

haridusest jakirjaoskusest.

Külaköster

Keskajal seati köstriamet sisse ka Eesti

külas, ehkki selle kohta on teada vähe

konkreetset. 1504. aastal kinkis ordumeis-

ter Wolter von Plettenberg Viru-Jaagu-
pis ja Amblas ühe adramaa niinimetatud

köstrimaad, nii et küllap olid seal köstrid

ametis. 9 Läänemaa vakuraamatus aastatest

1518–1544 esinevad üksikud talupoega-
dest köstrid, nagu Anelema Hanno coster,

Ertsma küla Janus koͤster ning Peter koster

Säärekülast Kihnus.lo Andmete vähesusest

hoolimata on kindel, et köstrid olid Eesti

külas ametis juba katoliku ajal, samas on

võimatu hinnata nende koguarvu, nagu ka

seda, kui järjepidevalt neid ametisse seati.

XVI sajandi teisest poolest säilinud

vakuraamatud toovad samuti ilmsiks talu-

poegadest köstreid: näiteks aastal 1564 oli

Langa külas üksjalg Matts koster; Harju-
Madise kirikuõpetaja Bertelli juures seisab

vakuraamatus märge, et köster tegi tema

tarvis igasuguseid töid. Aastal 1596 töötas

Harju-Madise pastori heaks aga üksjalg
Peter de köster.ll David Dubberchi visitat-

sioon 1593. aastal tõi ilmsiks, et köster oli

ametis Ridalas, ent Martnas mitte; 1596.

aastal oli köster Käinas.l2

Talupoegadest köstrite kohustusi võib

vaid oletada, üldjoontes olid need kaht-

lemata sarnased linnaköstrite omadega:
ilmselt valvasid nad kirikuvara järele,
aitasid kirikut jumalateenistuseks ette val-

mistada, võib-olla oli nende ülesandeks

kellalöömine, matuste korraldamine või

muu säärane. Maal lisandus tõenäoliselt

veel kirikuõpetaja transportimise kohus-

tus, nagu võib järeldada David Dubberchi

1593. aasta visitatsioonil Keila köstri kohta

saadud info põhjal. Too pidi nimeltkiriku -
laekast saadud 40 marga eest ostma linnast

veini ja oblaate ehk armulaualeiba ning
saatma pastorit haigete külastamisel.l3

Põhimõtteliselt võis köstrile vajalikuks
osutuda keelteoskus, paljud kirikuõpeta-
jad vajasid kogudusega suhtlemiseks tõlki.

Läänemaa vakuraamatuköstrid olid adra-

talupojad, täpsemalt 1- või 1,5-adramaa-
lise talu peremehed. Eeldatavasti oli tegu
pigem heal järjel olnud talupoegadega.
XVI sajandi teise poole info järgi on köst-
rid olnud üksjalad ehk väljaspool kogu-
konnamaad uusi maid harivad talupojad,
kelle maksukohustused olid väiksemad

kui adratalupoegadel. Küsimus on, kas

tulenevalt nende väiksemast majandusli-
kust kandevõimest ja sellel rajanenud sot-

siaalsest prestiižist erinesid üksjalgadest
köstrite kohustusedkiriku juuresadratalu-

poegadest köstrite omadest.

Puuduvad allikad, mis lubaksid XV-
XVI sajandi talupoegadest köstreid siduda

kirjakultuuri või raamatutega. Üks vahe-

tult enne reformatsiooni tekkinud initsia-

tiiv väärib selles seoses siiski tähelepanu.

9 R. Winkler, Der estländische Landkirchen-

visitator David Dubberch und seine Zeit

(1584–1603). Ein Beitrag zur estländischen

Kirchengeschichte. Reval: August Mickwitz,
1909, lk 42.

10 F. Stackelberg, Das älteste Wackenbuch der

Wiek. (1518–1544). – Õpetatud Eesti Seltsi

Aastaraamat 1927. Tartu: K. Mattiesen, 1928,
lk 145, 148, 181.

11 Riksarkivet, Kammararkivet, Baltiska

fogderäkenskaper, 375.54.1: Landtbock vp
Padis, 1564–1565, fol 198r, 202 v; samas,

375.58.1: Des Ambtmans zu Padis Wacken-

Bucher anno 1596–1599, fol 14v.

12 R. Winkler, Der estländische Landkirchen-

visitator..., lk 25, 26, 38.

13 Samas, lk 33.



MISTSELLE

KEELJA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025862

Nimelt tegi Saare-Lääne piiskop 1521.

aastal maaomanikele ülesandeks pidada
ülal üht „vaest”, s.o talupoega, kes õpe-
taks lastele meieisapalvet, usutunnistust

ja kümmet käsku.l4 Palvete õpetamisest
ja harjutamisest kujunes luterlikul ajal
just köstri kohustus. Nii võiks küsida, kas

piiskopi märgitud „vaene” oli ehk juba
siis osutus talupojast köstrile. Või oli tol-

lal tegu kohustusega, mis alles n-ö otsis

endale ametimeest? Võimaliku otsingu-
aja lõppu võiks märkida Liivimaa ülem-

konsistooriumi asutamisega seoses (1633.
aastal) koostatud usu- ja kirikuelu kor-
ralduse kava, mis nägi ette, et iga kiriku

juures oleks ametis köster: kui ei õnnestu-

nud saada sakslast, siis sobis ka mittesaksa

talupoeg, kes oskas kõige paremini laulda

ja paluda, et noori õpetada.ls

Reformatsioon ja luterlik aeg

Reformatsioon ja luteri usu kiriku tulek

tõid muutusi ka köstrite seisundisse. Tal-

linnas kutsuti 7. augustil 1549 ellu nn

preestritelaegas, mille asutajate hulka kuu-

lusid teiste seas Niguliste ja Olevisteköster

(custodes), vastavalt Thomas ja Hinricus.l6

Intrigeeriv on asjaolu, et kui seoses uue

raamatu sisseseadmisega 1561. aastal kir-
jutati sinna ümber laeka asutamist puu-

dutav oluline info, siis köstrite nimed

jäeti ärakirjas laeka asutajate hulgast välja.
Näib, nagu oleks nad mingil põhjusel äkki

„halvaks” muutunud. Trahvihärrade arve-
raamatu järgi trahviti Niguliste köstrit

Thomast 1550. aastal sõnakuulmatuse eest

32 killingiga.l7 See viitab konfliktile raega:

niisiis võis köster olla ka mässumeelne,

kuid oleks ennatlik järeldada, et köstrid

just selle vahejuhtumi tõttupreestritelaeka
asutajate nimekirjast eemaldati.

Luterliku aja esimese poolsajandi aren-

gud viisid köstri kohustuste täpse mää-
ratlemise ja kirjaliku fikseerimiseni. Tal-

linnast pärinevad 1605. aastast Niguliste
kiriku märkmeraamatus ühed varaseimad

teadaolevad spetsiaalsed ettekirjutused
köstrile.lß Nende järgi pidi köster hoidma

kirikuruumi puhtana, valmistama selle

ette jumalateenistuseks, hoolitsema üht-
lasi, etkõikvajalik – kannud, karikad, vein,

oblaadid, linad, raamatud jms – oleks ole-
mas ja puhastatud. Kõikidel teenistustel,

ükskõik, kas need toimusid saksa, ladina

või rootsi keeles, pidi köster ise kohal

olema ja panustama laulu ning häälega
(mit singen und klingen). Veel tuli tal kor-

ras hoida kiriku arvepidamist, teha koos

surnumatja, kellalööja ja hundespois’iga
(’koerapoisiga’)kiriku heaks vahaküünlaid

jne. Jätkuvalt oli köstril tähtis roll matuste

korraldamisel. 1605. aasta eeskiri ei piir-
dunud ainult köstri kohustuste loeteluga,
vaid oluliseks on peetud välja tuua ka seda,
millest köstril tuli hoiduda. Näiteks oli tal

keelatud jagada hauaplatse ilma kiriku-

õpetaja nõusolekuta, peale selle ei tohtinud

tema eluviis olla laiduväärne, ta ise kerge-
meelne ega hooletu. Jubapaar aastat varem

oli Niguliste kiriku märkmeraamatusse

kirja pandud, et köster vabastatakse edas-

pidi kohustusest kirikukelli helistada, tema

14 Akten und Rezesse der Livländischen Stän-

detage. 3. kd. Toim O. Stavenhagen,
L. Arbusow. Riga: J. Deubner, 1910, nr 117.

15 J. Kõpp, Kirik ja rahvas. Sugemeid eesti

rahva vaimse palge kujunemise teelt. [Stock-
holm:] Eesti Vaimulik Raamat, 1959, lk 137;
vrd O. Sild, Kirikuvisitatsioonid eestlaste maal

vanemast ajast kuni olevikuni. Tartu:K. Mat-
tiesen, 1937, lk 75–76.

16 TLA.236.1.122: Protokollbuch des Stadt-

ministeriums 1549–1616, fol Iv. Vrd L. Kõiv,
Preestritelaekast ministeeriumini: evangeelsest
vaimulikuametist ja vaimulikkonna organisee-
rumisest Tallinnas 16. sajandil ja 17. sajandi
algul. – Vana Tallinn, kd 33 (37). Peatoim

J. Kreem, toim T. Kala, L. Kõiv. Tallinn: Tallin-
na Linnaarhiiv, 2024, lk 85.

17 TLA.230.1.Ad41: Rechnungsbuch der Wett-
herrn 1521–1570, fol 81b.

18 TLA.31.1.142: Denkelbuch der St. Nikolai-

Kirche 1603–1906,61v, vrd 38r.



MISTSELLE

KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025 863

peale jäi ainult seierkella õigeks sättimine.

Igapäevase palvekella helistamise võttis

enda peale hundespois. Maakogudustes oli

hiljemalt XVII sajandil ametis kirckomehs,
kellele langesid tülikad või füüsilist pingu-
tust nõudvad kohustused, nagu trahviraha

sissekasseerimine ja kellalöömine.l9

Köstrist kui ebamäärase hulga kohus-

tustega kirikuteenrist kujunes XVII

sajandi alguseks selgete piirjoontega amet,

mille puhul nihkus raskuspunkt füüsilist

jõudu nõudvatelt tööülesannetelt intel-

lektuaalsematele. See n-ö intellektuaalne

pööre sidus köstriameti edaspidiseks tuge-
valt koolihariduse, kirjasõna ja raamatu-
kultuuriga. Uue köstrikuvandi esindaja-
tena tulevad esile Bartholomäus Gilden

(ka Gilde, sündinud ligikaudu 1580), kes

oli Tartus linnaköster, kohaliku eestlaste

kooli õpetaja ning – vähe sellest – kasuk-
sepp; Tallinnas tegutses samal ajal köster-

raamatuköitja ChristoffElbing, kelle vara-

inventar sisaldab ei rohkem ega vähem

kui 454 raamatut.2o Keskajast kulgenud
arengu ilmseltkõige tähtsam tulemseisnes

aga traditsiooni loomises: mitme sajandi
jooksul harjuti köstriametis nägema mitte

ainult sakslasi, vaid ka mittesakslastest

linnaelanikke ja eesti talupoegi.
Kui kirjatöö alguse juurde tagasi tulla,

saab nentida, et muutustest hoolimata säi-

litas köster oma ametis lähedase sideme

aja ja ajamõõtmisega. Aeg oli kirikus

oluline, et teada õiget hetke ristimistali-

tuse, laulatuse või matuste läbiviimiseks.

Nõndasamuti oli kasvava tähtsusega ini-

mese siia ilma tuleku ja siit lahkumise aja
täpne dokumenteerimine.

Inna Põltsam-Jürjo

20 E. Tarvel,Kultuur. – Tartu ajalugu. Koost

R. Pullat. Tallinn: Eesti Raamat, 1980, lk98-
99; vrd V. Reiman, Bartholomäus Gilden. -
Sirvilauad. Eesti Rahva tähtraamat 1899. aasta

jaoks. Tartu: Eesti Üliõpilaste Selts, 1898,
lk I–2; vt ka L. Aarma, Põhja-Eesti vaimulike

lühielulood 1525–1885. Tallinn: Vali Press OÜ,
2007, lk 82; TLA.230.1.8t7/III: Inventarien

1605–1606, fol 25r–35r.

19 Vt R. Winkler, Der estländische Land-

kirchenvisitator..., lk 14; vrd I. Põltsam-Jürjo,
Eesti keel jakirikuvisitatsioonid 17. sajandil. -
Tuna. Ajalookultuuri ajakiri 2019, nr 4, lk 17.



KEEL JA KIRJANDUS B–9/LXVIII/2025864

Jüri Kivimäe („Katekismuseajastu algus.
Sissejuhatus Eesti raamatuaastasse”),
Raimo Raag („Elusaatus Põhjasõja varjus:
Reinerus Reineruse poeg Broocman”),
Katrin Kalamees-Ruubel („Eestikeelse
kirjasõna õpetamine”), Jaan Bärenson

(„Piibel ja nõukogude aeg”) ja Piret Krii-

van („Raadio saatest raamatulooks”). Kon-
verentsi korraldasid Laurentsiuse Selts ja
Emakeele Selts.

18.–23. augustil toimus Tartus 14.

rahvusvaheline fennougristika kongress
(CIFU XIV). Kongressi peakorraldaja oli

Tartu Ülikooli eesti ja üldkeeleteaduse ins-

tituut, osales teadlasi 17 riigi ülikoolidest

ja teadusasutustest. Kutsutud esinejad olid

Kristiina Ross (EKI, „Challenges of stan-
dardizing a small Baltic Finnic language
(until the end of the 18thcentury): The case

of Estonian”), Jussi Ylikoski (Turu ülikool,
„On contemporary research into Uralic

grammar”), Ágnes Lukács (Budapesti teh-
nika- ja majandusülikool, „The construc-

tion of Hungarian grammar: Insights from

language acquisition research”), Eszter

Ruttkay-Miklián (Eötvös Lorándi ülikool,

Budapest, „The legacy of Éva Schmidt. A

lifework on, to and for the Khanty”) jaValts

Ernštreits (Läti Ülikool / Tartu Ülikool,

„Building a future for Livonian”). Nädala

jooksul korraldati neljas kategoorias süm-
poosiume: fennougristika üldküsimused;

keeleteadus; etnoloogia, religioon ja folk-
loor; ajalugu, eelajalugu ja arheoloogia.
Eestist osalesid Tartu Ülikooli, Võru Ins-
tituudi, Eesti Kirjandusmuuseumi, Eesti

Rahva Muuseumi, Tallinna Ülikooli, Eesti

Keele Instituudi ning Eesti Muusika- ja
Teatriakadeemia teadlased.

7.–11. juulini peeti Krakówis Rahvus-

vahelise Huumoriuuringute Seltsi (ISHS)
35. konverents. Osales umbes 200 uuri-

jat üle maailma. Eestit esindasid Kirjan-
dusmuuseumi folkloristid Liisi Laineste,

Anastasiya Fiadotava, Sergei Troitski ja
Piret Voolaid. Eesti teadlaste korraldatud

paneelsessioonil „Online humor” (seo-
tud Marie Skłodowska-Curie projektiga
„Developing humour literacy: analysing
production, content and reception of

humour to bring positive change in the

public sphere” 2025–2028) arutleti oskuse

üle ära tunda ja mõista huumorit kon-

tekstis. ISHS-i president Liisi Laineste tut-
vustas väljaannet „Handbook of Humor

Studies” (2024), milles analüüsitakse

internetihuumorit interdistsiplinaarsest
vaatenurgast. Piret Voolaid esitles grafiti
andmebaasi www.folklore.ee/graffiti kui

toimivat kogukonnateaduse ja rahvus-
vahelise ühisloome näidet ja võrdleva

uurimise allikat.

9. augustil korraldati Alatskivil Liivi

muuseumis festival „Eesti kirjanik 2025.

Naiste voli”. Esinesid Berit Petolai, Eva

Koff, Kairi Look, Lilli Luuk ja Kaur Riis-

maa. Vestlusringis arutlesid naiste rolli üle

kirjanduses Johanna Ross, Valner Valme ja
Mari Niitra.

10. augustil toimus Kuusalu rahvamajas
XI Eduard Ahrensi konverents „Enne ja

pärast Ahrensit”. Tänavusel eesti raa-

matu juubeliaastal räägiti eestikeelsest

kirjasõnast nii enne kui ka pärast Ahren-
sit. Esinesid Tiina Kala („Eesti keel kesk-

aegses pragmaatilises kirjakultuuris”),

RINGVAADE

LÜHIKROONIKA



ÕNNITLEME

AUGUST

8. Jelena Skulskaja, kirjanik –75

13. Kai Tafenau, klassikaline filoloog, keeleteadlane, tõlkija –5O
21. Marja Kallasmaa, keeleteadlane –75

23. Tiina Leemets, keeleteadlane–6O
27. Maimu Berg, kirjanik–BO
29. Ülar Ploom, kirjandusteadlane, tõlkija, kirjanik –7O

SEPTEMBER

9. Eeva Park, kirjanik –75

15. Õnne, Kepp, kirjandusteadlane –7O
26. Katrin Kaugver, tõlkija –75

29. Kaupo Meiel, kirjanik, ajakirjanik –5O



JÄRGMISTES NUMBRITES:

• Carolina Pihelga lõhnapoeetika
• Amerikaniseerunud eestlase kuju huumoris

• Koroonakriisi metafoorne mõtestamine

ISSN 0131-1441e-ISSN 2346-6014

TELLIMISE INDEKS
78167

Hind 3.80 €


	Keel ja Kirjandus : KK : Eesti Teaduste Akadeemia ja Eesti Kirjanike Liidu ajakiri no. 8-9 08.2025
	FRONT
	Cover page
	Title

	MAIN
	Kirjalik soome keel: kas ehe rahvakeel või midagi hoopis muud?
	Eesti keel XVIII sajandi kirikumeetrikates
	Punktike ja palatalisatsioon Lähivaade XIX sajandi esimese poole kirjaviisiuuendusele
	Milleks piibel ja kuidas seda lugeda? Pietistlikud eessõnad ja lugemisjuhised Eesti- ja Liivimaa piiblites
	Ilmalikud laulud infoallikate ja haridusvahenditena talurahvavalgustuse ajal
	Pudemeid baltisakslaste igapäevasest kirjalikust eesti keelest XVIII–XX sajandil
	Mitmekeelsus hernhuutlaste käsikirjades
	„Mo südda ligob mo sees.” Kirjakeelest kirjanduskeeleks
	Marcus Heinrich Windekilde ning keeleolud Schleswigis ja Liivimaal 1838. aastal
	Hernhuutlaste käsikirjade läti keelest XVIII sajandil ja XIX sajandi alguses Kirjaliku traditsiooni ja kohalike murrete mõjud
	Sissejuhatavalt hernhuutlike lauluraamatute keelest
	INTERVJUU
	Läti keel tõi leedulase soome-ugri uuringute juurde

	MISTSELLE
	Vennastekoguduse käsikirjad Eesti Kirjandusmuuseumi kultuuriloolises arhiivis
	Mõnda köstriametist

	RINGVAADE
	LÜHIKROONIKA

	ÕNNITLEME

	BACK
	Cover page


	Illustrations
	Untitled
	Kaart 1. Keelevalik kihelkonniti XVII sajandil.
	Kaart 2. Keelevalik kihelkonniti 1720. aastal.
	Kaart 3. Keelevalik kihelkonniti 1750. aastal.
	Kaart 4. Keelevalik kihelkonniti 1780. aastal.
	Pilt 1. Otto Wilhelm Masingu „Õppetus kuida neid luggemise lehti kassuga prukida” (1821b: 5).
	Pilt 2. Eesnimede loend Rosenplänteri aabitsas (1823). Palatalisatsioon on märgitud nimedes Jaan, Mart, Mats, Madli, Pólli, aga mitte näiteks nimedes Annikas ja Pert.
	Pilt 3. Tekstinäide Carl Gottlieb Reinthali 1845. aastal ilmunud aabitsast (lk 16).
	Pilt 4. Palatalisatsiooni märkimise järjekindlusetus (vrd nimekujusid Mart ja Mart ning Jaan ja Jaan) Äksi 1824.-1833. aasta meetrikaraamatus (RA, EAA.1266.2.5, I 13p).
	Pilt 5. Rosenplänteri päevaraamatu algus (EKM EKLA, f 192, m 86:1 (M.A)).
	Pilt 6. Jacob Wilhelm Reinhold Ewerthi sissekanne Äksi meetrikaraamatus 22. mail 1831, palatalisatsioon on märgitud neljal korral nimes Mart, näha on ka tildega õ-d nimes Krõõt (RA, EAA.1266.2.5, I 162p).
	Kristiina Ross (vasakul) ja Ernesta Kazakėnaitė (paremal). Foto: Annika Viht

	Tables
	Tabel 1. Mikael Agricola teosed soome keeles.
	Tabel 2. Turu katoliku piiskopid u 1300−1522.
	Tabel 3. Välismaal õppivad Soome üliõpilased reformatsiooni ajal.
	Tabel 4. Soome keele ühiskondliku staatuse paranemine XIX sajandil.
	Joonis 1. Keelevaliku dünaamika ajas.
	Joonis 1. Sagedaimate ä-harmooniaga tüvede ä-liste kasutuste osakaal protsentides.
	Joonis 2. Saama-tuleviku ning tarindi /võtma + da-infinitiiv/ tulevikku väljendavate esinemiskordade arv 5000-sõnalistes lauluraamatukatkendites.
	Joonis 3. Artikli see esinemiskordade arv 5000-sõnalistes lauluraamatukatkendites.
	Joonis 4. ke(ne)-deminutiivide esinemiskordade arv 5000-sõnalistes lauluraamatukatkendites.


