https://doi.org/10.54013/kk79409

Dekadents teatrisituatsioonis
Oscar Wilde'i ,Salomé” naitel

TANEL LEPSOO

Artiklis kérvutan peamiselt kaht teatrisituatsiooni. Esimene périneb Prantsuse teat-
rist 1896. aastal, kui leidis aset Oscar Wilde’i tragoodia ,,Salomé” maailmaesietendus,
teine Eesti teatrist, kui tekst joudis siinmail esmakordselt lavale 1919. aastal ja ka hil-
jem suurt tdhelepanu sai.'! Samuti heidan pilgu 1990. aastate piirimaile, mil ndidend
tile poole sajandi pikkuse pausi jérel taasavastati. Teatrisituatsiooni all métlen siin
tisna tavapdrases tdhenduses teatriteksti retseptsiooni — lavastusviise ning etenduste
kohta avaldatud kriitikat. Ent situatsiooni moiste kitkeb veel muudki: peale sotsio-
loogilise vaatepunkti ka konkreetsete tegude ja konede paigutamist abstraktsesse
konteksti, mida filosoofid (ennekdéike Jean-Paul Sartre (1973), aga ka nt Hannah
Arendt (1998)) nimetavad inimolukorraks (pr condition humaine, ingl human condi-
tion).

Nonda piitian mdista ithe ndidendi avaldumisviise dramaatilises kontekstis, kus
dramaatiline ei tdhenda ainult tegelastevaheliste suhete pingestatust, vaid ka lava ja
saali vahelist pingestatust, milleta esimesel ei saaks olla siigavat motet. Nditeks kirju-
tab lavastaja ning teatrijuht Louis Jouvet 1952. aastal postuumselt avaldatud mérk-
metes:

Igal pédeval, hooajal ning ajajirgul asetab teater situatsiooni, asetab kahtluse alla kik,
mis laheb korda tema poolehoidjatele, ta tekitab neis segadust ja nordimust, ta hévi-
tab keskpirase turvatunde, milles nad elavad.

Teater on situatsioonis vaid siis, kui ta lammutab, selleks et taasluua ja meile pak-
kuda inimolukorda.

Teatri enese situatsioon seisneb selles, et tal seda endal ei olegi. (Jouvet 2009:
252-253)

Jouvet on ammutanud inspiratsiooni ennekoéike Sartre’i kirjatoodest, kes oli aja-
vahemikul 1944-1948 lisaks oma filosoofilistele peateostele joudnud avaldada suu-
rema osa kirjandusteoreetilistest seisukohtadest, mis paadisid monograafiaga ,,Mis
on kirjandus?” (1997 [1948]). Hiljem p66rdus Sartre situatsioonis olemise kontsept-
siooni juurde tagasi konkreetselt teatri kontekstis artiklikogumikus ,,Situatsiooni-
teater” (1973). Lithidalt kokkuvoetuna tdhendab Sartre’i jargi situatsioonis olemine
kirjanikule - ja sellest tulenevalt teosele — valjumist oma miljoost, mis ei saa, eri-
nevalt deterministlikust arusaamast, teda 16puni médratleda, ning po6rdumist nii

! Salomé nimekuju on eesti traditsioonis varieerunud, artiklis kasutan ka tsiteerimisel akuudiga
varianti.

KEEL JA KIRJANDUS 1-2/LXVII/2024 177



LEPSOO

iseenese kui ka lugeja vabaduse poole. Seda Jouvet silmas peabki, iiteldes, et teatril
endal (mingit eeldefineeritavat) situatsiooni ei ole.

Teatrisituatsioon osutub ponevaks ja keeruliseks seetottu, et teater on alati kol-
lektiivne looming. Wilde ei saanud kuidagi moelda ,,Salomé” puhul Eesti teatri-
publikule, aga ta pidas vdgagi silmas Pariisi oma. Paul Pinna ning Linnar Priimagi
vaatasid lavastajatena iseenesestmadistetavalt Eesti publiku peale. ,,Salomé” Eesti laval
on seega iihekorraga kantud Wilde’i poordumisest prantslaste poole (mis on antud
juhul veel spetsiifiliselt po6rdumine inglise publiku poole, ja ithtaegu sellele publikule
selja keeramine), kuid ka rdakimine Elmerice Partsi voi Merle Jadgeri suu labi Eesti
teatrivaatajaga. Sartre’i situatsioonis olemise kontseptsioon, mis piiiiab iihelt poolt
valtida marksistlikku ajalooliste protsesside tilehindamist ning teisalt ei soovi piir-
duda teoste psithholoogilise tolgendamisega, on siinkohal t6hus abivahend. Wildei
tekst, mida voib pidada dekadentsi ilminguks,? ei ole loodud kirjeldamaks inimeste-
vahelisi suhteid igapédevaelus, ent samal ajal ei holju see abstraktses stimbolistlikus
universaalsuses: tekst on oluline oma ajaloolises kontekstis, mitte ainult esteetiliste
eesmarkide poolest, vaid ka seetottu, et on sotsiaalselt ja poliitiliselt laetud.

Artikli eesmark ongi vaadelda, kuidas iiks kirjanduslik tekst sobitub erinevatesse
aegadesse ja kultuuridesse ning kuidas algset struktuuri minetamata voib see radkida
lugu, mida teatud ajahetkel vajatakse, ent see ei ole alati iiks ja seesama lugu. Et tegu
on miitidiga, tuleb sellele kahtlemata kasuks, kuid siinkohal ei ole mul soovi rohutada
miilitide universaalsust ning elujoudu, vaid keskenduda dekadentliku kirjanduse
voimalikele iilekannetele, vottes arvesse sotsiaal-kultuurilisi erinevusi XIX sajandi
Ladane-Euroopa ning 1920. ja 1990. aastate Eesti vahel. Etteruttavalt voib {itelda, et
dekadentsielementide iilekanne Eesti kultuurimaastikule teenib pohimotteliselt eri-
nevat eesmdrki, kui on nendelsamadel elementidel lahtekultuuris, mis kaugeltki ei
tahenda, et nende efekt oleks vihem viljakas voi teisejirguline. Enne konkreetsete
teatrisituatsioonide analiiiisi tuleb aga heita pilk prantsuse dekadentsile iildiselt ning
vaadata, kuidas paigutub Wilde'i ,,Salomé” sellele maastikule.

Wilde'i ,Salomé”, prantsuse dekadents ning Sartre'i kriitika

Miitidi seitsme loori tantsust, millega jumalanna Istar lootis teispoolsusest tagasi
voita oma armastatu, leiab juba Vana-Babiilooniast. Ajaloolisel Salomél, kes stindis
umbes aastal 15 pKr, on Piiblist parit Heroodiase tiitrega tisna véhe tihist. Viimast
Markuse ja Matteuse evangeeliumides nime pidi vélja ei tooda, esmamainimine

? Prantsuse teatriloos kasutatakse tildjuhul moistet dekadents harva ja jutumérkides, et viltida
sona hdirivat hinnangulisust, ning eelistatakse radkida siimbolismist. T4napdeval on mérgata
vabamat kasutusviisi, kuid siimbolismi moéiste ei ole kadunud. Wilde’i ndidend on nii stimbolist-
lik kui ka dekadentlik, kuid koik siimbolistlik ei ole dekadentlik. Artiklis kasutan ldbivalt moistet
dekadents, ehkki prantsuse kultuuriruumi uurimisel oleks tipsem kasutada moistet dekadentism
kirjandus- voi kunstiesteetilise voolu tdhenduses ja radkida dekadentsist kui iildisemalt tunde-
maailmale iseloomulikust joonest.

178 KEEL JA KIRJANDUS 1-2/LXVII/2024



LEPSOO

périneb Flavius Josephuselt, selle votavad tile Seneca, Livius ja Plutarchos.’ Prantsus-
maal kujutatakse Saloméd paljudes katedraalides, millest erilise tuntuse on voitnud
Roueni katedraali portaal, kus Salomé hoiab kandikul Ristija Johannese pead. Suure
populaarsuse saavutab miiiit aga XIX sajandil, kui parast Napoléoni sojaretki Egip-
tusesse tekib suur huvi idamaade vastu. Gustave Flaubert on iiks neist, kes leiab sealt
taolisel médral sensuaalsust, kirge ja hukutavust, et see kiirgab dgedalt Stéphane
Mallarmé, Jules Laforge’i, Jules Massenet jt loomingusse. Flauberti proosapoeem
»Piiha Antoniuse kiusamine” (1849), romaan ,,Salammbd¢” (1862) ja jutustus ,,Hero-
dias” (1877) on koik sarnasest atmosfddrist kantud, viimases radgitakse ka otseselt
Salomést, kes oli juba 1874. aastal inspireerinud Gustave Moreaud. Joris-Karl Huys-
mansi romaanis ,,Araspidi” (1884), mida peetakse dekadentsi piibliks ja millel on
kindel koht Wilde’i loomingus, on kesksel kohal Moreau maal Salomést. Need on
vaid tiksikud ja koige olulisemad niited.

Salomé miiiidi selline levimus Prantsusmaal lubab viita, et Wilde sai inspirat-
siooni ennekoike prantsuse kirjandusest, ning on iihtlasi pohjus, miks ta kirjutas
ndidendi prantsuse keeles (seda lugesid ja korrigeerisid tema sobrad, ennekoike
Marcel Schwob). Niidendi suurim erinevus teistest levinud teisenditest seisneb
selles, et Salomé ei piirdu tantsuga Herodesele, vaid vastutasuks saadud Johannese
(Johanaani) pea on tema selgesonaline soov ja tahe. Kui Markuse evangeeliumist
voib lugeda: ,,Ja Heroodiase tiitar astus sisse ja tantsis. [---] Ja tiidruk liks vilja ja
titles oma emale: ,Mida ma kiisiksin?” Aga too iitles: ,Ristija Johannese pead!”™
(Mk 6:22-25), siis Wildei versioonis kélab: ,,HERODES: ,,[---] Ara kuula oma ema!
Tema annab sulle alati halba néu. Ara tee temast vilja!” SALOME: ,,Ma ei tee emast
vilja. Omaenese 16buks kiisin ma Johanaani pead hobevaagnal” (Wilde 2023: 40)
Salomé tegelaskuju individualiseerimisega kirjutab Wilde piiblimiiiidi ilmaliku iha
konteksti ja seob selle tugevamini juba prantsuse romantismis olulisel kohal oleva
femme fatale’i mitidiga. Rohk liigub prohveti ohverdamiselt vastamata kire ja keela-
tud armastuse valda.

Prantsuse ajakirjanduses on ,,Salomé¢” esmane dramarkimine 1891. aasta 16pul,
kui teatatakse selle ettelugemisest Wilde'i poolt ning planeeritud etendamisest 1892.
aasta veebruaris Théatre d’Artis, mida juhib Paul Fort (Ollion 2014: 103).* Sellest
siiski asja ei saanud ning Wilde plaanis nditeméangu esitada Londonis, seekord lausa
toonase suurima staari, Sarah Bernardiga peaosas. Millest niisugune otsus, on raske
titelda, sest Wilde pidi teadma, et kristlikke teemasid Inglismaal lavale tuua ei tohi.
Proovid algasid, lavakujundust hakati ette valmistama, Prantsusmaalt saabus terve
delegatsioon toimuvaga tutvuma, kuid nédal hiljem etendus keelati. Linnar Priimagi
(2023: 75-76) oletab, et tsensori jaoks oli tekst selgelt piibliaineline ning lisaks blas-
feemiline, kuna moonutab algset sisu.

Niidend avaldati triikis 1893. aastal kirjastuses Librairie de 'Art indépendant,
kuid selleks ajaks oli keelustamisest tekkinud komu vaibunud ja tekst ei pakkunud

* Miitidi kujunemisloo ning Salomé kujutamise pohjaliku tilevaate annab Udo Kultermann
(2006).

* Martine Ollioni (2014) véitekiri annab tervikliku iilevaate ndidendi kujunemisloost ning vastu-
votust.

KEEL JA KIRJANDUS 1-2/LXVT1/2024 179



LEPSOO

ajakirjandusele suuremat huvi enne, kui 1896. aastal Aurélien Lugné-Poe, kes
oli asunud juhtima sedasama Théatre d’Arti ja selle imber nimetanud Théatre
de I'Euvre’iks, ndidendi méngukavva vottis. Tosi, Wilde'ist endast, tema kohtu-
protsessist ja vangistusest oli Prantsusmaal vahepeal olnud palju juttu, suurelt osalt
suhtuti Inglismaa puritaanlusse tisna irooniliselt ja tileolekuga, mistottu Lugné-Poe,
kel ei olnud suuremat soovi skandaali tekitada,’ tiritas algusest peale rohuda pigem
»Salomé” esteetilisele poolele kui autori vérvikale isiksusele, seda enam, et Wildei
tilejadnud looming, ja ennekdike just tema teised nédidendid ei ithtinud teatrijuhi
ning lavastaja siimbolistlike toekspidamistega.

Lavastuse kontseptsiooni ning vastuvotu juurde tulen tagasi allpool, siinkohal
teen korvalepoike prantsuse kirjandussituatsiooni, tuginedes Sartre’i marksismist
mojutatud kasitlusele. Olgu kohe selgelt titeldud, et oma raamatus ,,Mis on kirjan-
dus?” kasutab Sartre kiill marksistlikku meetodit, motestades kirjandust ja kirjaniku
rolli klassivoitluse aspektist, kuid ei samasta end marksismi kivinenud dogmadega.
Sartre’i soov on paigutada marksistlik moistestik filosoofilisse debatti, et seda rikas-
tada ning arendada. Siinse arutelu kontekstis voimaldab just klassiteadvuse vaatluse
alla votmine joonistada selgemini vélja XIX sajandil l16pu Prantsuse ning XX sajandi
alguse Eesti ithiskonna suurimad erinevused.

Sartre’i motiskluse peamine eesmérk on nididata Teise maailmasdja jargse kir-
janikkonna asetumist radikaalselt erinevasse situatsiooni vorreldes varasemate
perioodidega. Selle kirjeldamiseks votab ta vaatluse alla kirjaniku staatuse keskajal,
feodaalajastul, XVIII sajandi valgustusajastul ning siinkohal huvipakkuvalt ka XIX
sajandil. Arutluse nurgakivi on kirjaniku suhe voimul oleva klassiga ning Sartre nai-
tab, kuidas just prantsuse kirjanikele on ,, XVIII sajand ajaloos ainulaadne 6nneaeg
ning peatselt kaduv paradiis” (Sartre 1997: 105). Kirjanik on pdrit kodanluse hulgast,
ent ta ei suhtle kodanlusega kuigipalju, vaid veedab aega aristokraatide seltsis. See
voimaldab tal vaimusilmas tousta oma tegelikust sotsiaalsest seisusest korgemale,
tunnetada end erilisena, paljuski lubada endale seda, mida isegi suuraadlikele pol-
nud lubatud. Tema olukorda lihtsustab asjaolu, et ,valitsev klass ei usalda enam oma
ideoloogiat. Ta on asunud kaitsepositsioonile, ta iiritab teataval méaral uute ideede
levikut aeglustada, aga ei jad ise samas nendest ideedest puutumata.” (Sartre 1997:
105)

Koéik muutub Prantsuse revolutsiooniga, sest aristokraatia on asendunud voi
asendumas kodanluse voimuga. Kodanlus aga ei soovi enam &petamist ega val-
gustamist, vaid tahab kindlustada oma véimu ja ideoloogiat. Demokraatia ning
mottevabadus on formaalselt saavutatud ning kirjanik, kes seni on saanud kirjutada
valitseva korra vastu, peaks niiiidd hakkama otsekui valitsevat korda kiitma. Seda ta
aga teha ei soovi. Uhelt poolt seetdttu, et kirjandus, mis kutsub loomupdraselt iiles
vabadusele - see on Sartre’i pohitees —, ei saa kinnistada korda, mis pohineb endiselt
rohumisel; teisalt seetottu, et kirjanik igatseb taga oma varasemat positsiooni ega
soovi kodanlusega iihte sulada. Tosi, osa lepib selle uue olukorraga, ent mitte enamus
(ega paremus, titleb Sartre), kes keelduvad:

* Ainuiiksi Wilde'i nimi oli piisav selleks, et soovi korral oleks saanud kes tahes suuremat sorti
skandaali iiles puhuda. (Vt lisaks Ollion 2014: 230.)

180 KEEL JA KIRJANDUS 1-2/LXVII/2024



LEPSOO

See keeldumine pédstab kiill kirjanduse, ent paneb paika raamid jargmiseks poo-
leks sajandiks. Alates 1848. aastast kuni 1914. aasta sdjani pani publiku radikaalne
tihtsus autori kirjutama pohimotteliselt koigi oma lugejate vastu. Ta kill miiiib oma
teoseid, ent polgab neid, kes neid ostavad, ning piitiab neid oma ootustes pettuma
panna. Levinud on seisukoht, et parem on olla tundmatu kui edukas, ja kui kuulsus
saabub kunstnikule tema eluajal, on tegu arusaamatusega. Ja kui avaldatud teos
juhtumisi ei haava lugejaid piisavalt, siis tuleb sellele lisada solvav eessona. (Sartre
1997: 124-125)

Siinkohal huvipakkuvatest autoritest vihjab Sartre (1997: 132-133) vastuolulisele
Baudelaire’ile, kes ,, kuulutades maailma dekadentsi, miirib oma uhkusehaavu mot-
lemisega postuumsele kuulsusele”, ning peatub korduvalt Flaubertil:

Kodanlik kirjanik ning neetud kirjanik on selle tulemusel samas paadis; nende ainus
erinevus seisneb selles, et esimene viljeleb valget psithholoogiat ning teine musta
psithholoogiat. Kui Flaubert kuulutab, et ta ,kutsub kodanlaseks igatiht, kes mot-
leb madalalt’, mairatleb ta kodanluse psithholoogiliselt ja idealistlikult, see tahen-
dab sellesama ideoloogia perspektiivist, millest ta vaidab end keelduvat. (Sartre 1997:
130-131)

Kodanliku klassi hiivesid nautida sooviv kirjanik, kes polgab oma lugejat ning
piitiab oma klassist viljapoole ja ennekoike korgemale tousta, tunneb nostalgiat oma
varasema staatuse jarele ja reaalse aristokraatia puudumisel piitiab teha kujutluses
iseenesest vaimuaristokraadi.

Raisa Rexer (2015) naitab Flauberti ,,Tundekasvatuse” analiiiisis, kuidas kirjaniku
tihiskonnakriitilise pilgu varjus — hoolimata sellest, et romaani tegevus toimub pea-
asjalikult Pariisis, — peitub idamaise maailma vélude ihalus. Peategelane Frédéric on
plisimatu ja pidevas pettumuse ning minnalaskmise seisundis, sest igapdevaelu ei
paku talle voimalust korgemale tousta. Tema romantilisi ideaale pormustab erooti-
line kujutlusmaailm, ta suudab leida Pariisist kas ideaali voi seksuaalsuse, kuid mitte
seda fantaseeritud sensuaalsust, kus need kaks poolust sulanduksid ja mida autor ise
kadis Egiptuses otsimas. Just sellest teeb Flaubert alternatiivi igapdevaelu madalusele,
kodanlikule ahnusele, boheemlaste tithisusele, mida ta polgab ja millega ta kardab
samastuda. Nautides neidsamu hiivesid, mida tema peategelane, loodab Flaubert
temast korgem olla oma erilise tundemaailma kaudu. Nii jatkab Sartre:

Sellega teeb ta [Flaubert — T. L.] kodanlusele mérkimisvédrse teene: ta toob koju
tagasi need missajad ja heidikud, kes muidu véiksid proletariaadi poolele iile minna,
veendes neid, et on voimalik kodanlane endast vilja juurida pelgalt sisemise dist-
sipliiniga — kui nad omaette motlevad {illaid motteid, voivad nad rahuliku siiddame-
tunnistusega tunda lobu oma hiivedest ja eelistest; nad elavad endiselt kodanlikul
viisil, naudivad kodanlase kombel oma tulusid ja kiivad kodanlikes salongides,
ent see on {iksnes niilikkus, tdnu tundmuste {illusele on nad oma seisusest korge-
male téstetud. Uhe hooga annab Flaubert ametikaaslastele selle, mis voimaldab neil

KEEL JA KIRJANDUS 1-2/LXVT1/2024 181



LEPSOO

sdilitada puhta stidametunnistuse — suuremeelsus leiab eelistatud véljenduse kunsti-
loomingus. (Sartre 1997: 131)

On lihtne moista, miks ,neetud kirjanikud” hakkasid juba tisna varakult
poorduma selliste kodanlike vairtuste vastu, mis vastanduvad koige selgemalt
aristokraatlikele. Koige selgem viis eristada aristokraatiat kodanlusest ei kii mitte
tarbimisharjumuste voi riietumistavade, vaid utilitaarsusesse suhtumise kaudu.
Aristokraat, aristokraatlik kirjanik voi kodanlik vaimuaristokraat vihkab koike, mis
on kasulik. Aristokraatlik eluviis seisneb puhtas tarbimises, dratarvitamises, poleta-
mises.

Kuigi on arvatud, et XIX sajandi 16pu dekadentlik kirjanik ei olnud veel valmis
teadlikult eitama progressiideed, sest selleks oli vaja oodata dra bergsonismi ning
freudismi stigav moju’ (Godiveau 2017: 42-43), voib utilitaarsusevastasust (,,kunst
kunsti pirast”) leida juba romantismiajastust. Vastuseisu tehnoloogia arengule
iseloomustavad kiillaltki ilmekalt nii romaan ,,Araspidi” kui ka tema autor oma
erinevates avaldustes. Intervjuus, mille Huysmans andis Le Figarole 1900. aastal,
kiisib ajakirjanik ettevaatamatult, kas kirjanik on moelnud asuda tagasi minis-
teeriumitoole. Sellele saab ta vastuseks pika ja iisna viljapeetud kirjanduslikus stii-
lis vandumise, mille kdigus kirjanik sarjab nii telefoni (mida ta nimetab ,,rapaseks”
ja ,koige jalgimaks leiutiseks”) kui ka laiemalt elektri kasutuselevottu, mis on elu
muutnud viljakannatamatuks - ,telefonihelin pidevalt kuklas” (Huret 1900) -,
teiste sonadega liiga kiireks ja efektiivseks. Pole seega imestada, et romaanis eral-
datakse progress ning tehnoloogia selle utilitaarsest kontekstist ega nahta nditeks
vedurites transpordivahendeid, vaid kiidetakse nende graatsilisi ning erutavaid
vorme. Huysmans toukub selgelt naturalismist, millele nad koos Emile Zolaga
olid aluse pannud, poé6rdudes mitte progressi, vaid nostalgia radadele. Soltumata
ilmselgest irooniast, mis romaani ,,Araspidi” iseloomustab — sest tegu on pigem
autori kriitika kui kaasaelamisega peategelase Des Esseintes’i dekadentsi suhtes —,
ei soovi Huysmans enam liikuda naturalismi sissetallatud radadel, nagu ta ka raa-
matu eessénas margib:

Mul on meeles, kuidas pirast ,, Araspidi” ilmumist veetsin moned paevad Médanis.
Kui me tihel parastlounal kahekesi jalutasime linnast viljas, jdi ta [Zola - T. L.] kor-
raga seisma, vaatas mulle kurjalt otsa, ning heitis mulle seda raamatut ette. Ta iitles,
et olen andnud sellega naturalismile tdsise hoobi, et ma kaldun koolkonnast korvale
ning et sellise romaaniga ma poletan koik sillad enda jérel. Sest et kirjandus ei saa
toimida sellisel, vaid ithesse koitesse kammitsetud viisil. Ja sobralikult — sest ta on
viga tubli mees — 6hutas ta mind tagasi poorduma juba sisse tallatud radadele ning
hakkama tegelema olmeteemadega.

Ma kuulasin teda ning métlesin, et tal on thekorraga nii digus kui ka ta eksib. Tal
on oigus mind siitidistada naturalismi donestamises ning tagasitee labiloikamises,

¢ Henri Bergsoni ega Sigmund Freudi ideed ei stindinud iile66, ent juba pikka aega hilisromanti-
liste ja stimbolistlike kirjanike motlemises juuri ajanud determinismi- ning ratsionalismivastasus
leidis endale korraga sobiva sdnavara.

182 KEEL JA KIRJANDUS 1-2/LXVII/2024



LEPSOO

aga ta eksib, sest romaan, mida tema silmas pidas, oli minu jaoks hinge vaakumas,
14bi kordamiste kulunud, méttetu — meeldigu see talle siis voi mitte. (Huysmans
2016: 760)

Huysmans (2016: 764) tiheldab samas eessonas, et hoolimata ,tohuvabohust’,
mida raamat pohjustas, oli siiski iiks kirjanik — Barbey dAurevilly —, kes maistis, et
siit enam kaugemale minna ei saa, lausudes: ,,Parast sellist raamatut ei jdd autorile
muud valikut kui kuul péhe lasta voi altari ette viskuda.” ,,Nii tegingi,” mainib Huys-
mans, kes aastad hiljem ldks oblaadina kloostrisse.” Ka Sartre kirjutab:

Teose utilitaarsusest saab tdielikult loobuda siis, kui muuta see 16puks ebainimlikuks.
Siis tekib lootus absoluutse loomingu, luksuse ja raiskamise kvintessentsi jirele, mis
on selles maailmas tarbetu, sest see ei ole sellest maailmast ega meenuta midagi —
kujutlusvoimet kisitletakse kui oskust tingimusteta eitada reaalsust ja kunstiteos
stinnib universumi kokkuvarisemisest. Voime leida Des Esseintes’i ddrmuseni viidud
kunstlikkuse, koikide meelte siistemaatilise vélja lillitamise ning iihes sellega 16puks
keelekasutuse lammutamise. [---] Selle hiilgava ja surnud kirjanduse 16pp-punkt on
eimiski. (Sartre 1997: 135-136)

Prantsuse kirjandus votab hoopis teistsuguse ilme pérast Esimest maailmasoda
ning sealt saadud haavadele piiiiab iihiskonnas pigem leida lepitust ning lootust -
kuni jargmise ilmaso6jani, mis muudab kirjanikuks ja inimeseks olemise pohimotteid
taielikult. Eesti kirjandus ja kirjanik aga on pérast Esimest maailmasdda hoopiski
riikliku ja kultuurilise iilesehituse situatsioonis ning tillataval kombel po6rdub selle-
sama dekadentliku prantsuse kirjanduse poole, mis ésja oli oma lopu leidnud. Ent
enne selle lihemat kisitlemist tuleb heita pilk ,,Salomé” esmalavastuse vastuvotule
prantsuse ajakirjanduses.

+Salomé” vastuvott Prantsusmaal

Nagu eespool mainitud, lavastas ,,Salomé” Prantsusmaal Aurélien Lugné-Poe - koige
enam siimbolistlikku teatrit kujundanud teatrijuht. Stimbolismi eelkiijaks teatris
peetakse Villiers de LIsle- Adami niidendit ,,Axel” (1872), milles autor ptiiiab ithen-
dada mitut erinevat maailma (religioosset, traagilist, kirglikku), mis ei ole eraldi ega
tiheskoos taandatavad igapdevasele reaalsusele. On loogiline, et siimbolistlik tea-
ter poordub jark-jargult konkreetsetest kujutamisviisidest eemale, abstraktsemate
suunas, sealjuures muutub héirivaks koik materiaalne, koguni niitleja fiitisiline
keha, mida piititakse sageli peitagi kardinate ja looride varju. Tulemuseks on iihelt
poolt tekstile suurema tahenduse andmine, mis kiivitab vaataja kujutlusvéime, kus
see maailmade paljusus saaks takistamatult korraga eksisteerida, ning teisalt selge
vastasseis naturalistlikule teatrile, kus Lugné-Poe opetaja André Antoine samal ajal

7 Oblaat on kristliku ithenduse riippe voetud ilmalik, kes ei pea tditma kogukonna koiki reegleid.

KEEL JA KIRJANDUS 1-2/LXVT1/2024 183



LEPSOO

demonstreerib lavalt publikule lausa veriseid lihakintsakaid. Nagu margib kresto-
maatiline Prantsuse teatrilugu, on stimbolistlik teater sajandilopu Prantsusmaal
voitlev, vihkav ja polgav antinaturalistlik teater, mis oma hinge ja vaimukérguse,
varjud, puudumise ja vihjamise vastandab konkreetsele ja naturalistlikule ,,alakeha
teatrile”. (Jomaron 1992: 720)

Lugné-Poe soov on paigutada ,,Salomé” lavastus siimbolistlikule arengujoonele
ja tthtaegu viltida suuremat skandaali, tuues lavale teose, mille autor oli samal ajal
amoraalse kditumise tottu vangis.® Voib arvata, et just see oli pohjus, miks Lugné-Poe
pani Herodiase paazi - kelles Wilde ndeb meestegelast - méngima Suzanne Després.
Valik oli teravmeelne, sest Després oli juba ménginud nii mondagi meestegelast, sh
Lugné-Poe lavastuses Hamletit, ent selline valik vihendas silmatorkavalt paazi ja
noore siiiirlase vahelist eksplitsiitset homoseksuaalset suhet (HERODIASE PAAZ:
»1a oli mulle vend, ldhemgi kui vend”) (Wilde 2023: 25). Wilde ise seda oigeks ei
pidanud, ent suhtus moistvalt. Skandaali tdepoolest ei tdusnud’® ning vastuvott toi-
mus {isna tuttavas raamistikus.

Toonase Pariisi teatri tegijad, publiku ja ka kriitika vo6ib lihtsustades jagada kol-
meks. Esiteks need, kes ilma igasuguste reservatsioonideta siimbolismikantsi ehk
Théatre de I'(Euvre’i tegevust taevani kiitsid, seejérel need, kelle eelistus oli pigem
prantsuse rahvusteater ja korgkunst, ning viimaks Antoine’i juhitud Théatre Libre’i
timber koondunud naturalismi pooldajad, kelle loomulikult vastanduval arvamu-
sel pole siinkohal suuremat moétet peatuda. Nagu Martine Ollion (2014: 190-195)
tahelepanuvairselt vilja toob, oli Wilde ise oma kirjas Robert Rossile 10. mértsist
1896 viljendanud huvi peamiselt kolme tdhtsa kriitiku arvamuse kohta. Neist esi-
mene, Henry Bauér oli Echo de Paris’ veergudel siimbolistide innukas toetaja,
Francisque Sarcey (Le Temps) ja Jules Lemaitre (Journal des Débats Politiques et
Littéraires) aga esindasid pigem esteetilis-konservatiivset peavoolu. Pole iillatav, et
just Bauéri sulest voib lugeda vaid kiitvaid ja vaimustunud sénu.

Kui piitida tabada kiitvate arvustuste kvintessentsi, siis peamiselt ollakse nous
kahes asjas. Esiteks publiku soosivas vastuvotus ning teisalt Saloméd kehastanud
Lina Munte dnnestunud rollisoorituses. Nii kirjutab Bauér:

Me nigime kunstnikku, kes oma kassiliku keha nétkuses pani Herodese ihast
joobuma. Kui ta oma armunud hulluses suudles mahaldigatud pea veriseid huuli,
tombus meil sisikond krampi ja tundsime valu. Oma idamaises hukutavas naiselik-
kuses, uskumatult traagilises jous, koige vooramas metsikuses ta oligi Salomé. Ja oli

8 Pdrast vabanemist 1897. aastal suundus Wilde Inglismaalt otse Pariisi ega po6rdunud kunagi
enam saareriiki tagasi (Bristow 2008: 234).

? Ttilitsemist, touklemist jms loomulikult oli, nagu ikka ajastule kohane: nii olevat muu hulgas
viimasel hetkel dra hoitud Rodolphe Darzensi ja Maurice Maeterlincki duell. Darzens oli pea
professionaalne duellant, kes olevat Wilde'i nditeméngu kiitnud, erinevalt Maeterlinckist (Ollion
2014: 184). Viimane oli saanud suurema tihelepanu osaliseks tidnu ,,Printsess Maleine’ile” 1890.
aastal ning teistele tekstidele, sh ,,Pélleas ja Mélisande’i” esietendumisele 1893. aastal Lugné-Poe
lavastuses. Maeterlinck suhtus siiski Wilde'i ndidendisse pigem heatahtlikult - ta oli tiks neist,
kes Wilde'i Londonis kiilastas —, kuid pingeid vois tekitada asjaolu, et ndidend niis tema enda
loomingule liigagi lahedane: ,,Salomé” avastseen niiteks matkib ,,Printsess Maleine’i” algust.

184 KEEL JA KIRJANDUS 1-2/LXVII/2024



LEPSOO

sellega vilja teeninud publiku andunud ning entusiastlikud kiiduavaldused. (Bauér
1896)

Koige vaimustunuma arvustuse leiab aga toona koigest 22-aastase Jean de
Tinani' sulest:

[---] mulle nis, et mootmatus korguses sai temast [Lina Muntest — T. L.] sonul-
seletamatu ja jumaldamisvdirne olend, kes olles tousnud korgemale oma ,,rollist’,
toi ellu poeetilise kontseptsiooni, muutus muinasjutuliseks ja reaalseks, hinnaliseks
ja ainulaadseks. [---]

See hiil ja ilu tdmbasid mind oma keerises kunsti ja armastuse naudingute kuris-
tikku. Hadle ja Zestide kaudu avastasin, et minus peitub saherdune sensuaalsus, raev,
ornus ja ekstaas, mida ma polnud varem kogenud. Olin sedavord lummatud, et see
tegi haiget. (Tinan 1896)

Kaks tiihisjoont torkavad kummagi kriitiku mérkustes silma. Esmalt lavastaja
suutlikkus tuua vaataja silme ette mitte lihast ja verest seksuaalselt mojuv maine
naine, vaid miiiitiline figuur (,,ta oligi Salomé”; ,,t6i ellu poeetilise kontseptsiooni”)
ning teisalt vallandada fiiiisiline terav afekt (,,tundsime valu”; ,,see tegi haiget”). Siin
on viike tiletélgendamise oht, sest sarnasus voib tulla toonasest konventsionaalsest
keelepruugist ning tleiildisest ootusest teatrietendusele pohjustada stigavaid tun-
deid, ent kindel voib olla selles, et mis tahes tunded kriitikuid saalis valdasid, siis
arvustused nditavad tekstis sisalduvat autorikavatsust ning sellest tulenevat ootus-
horisonti.

Kui vaadelda iilejaanud kriitikat, siis Le Figaro heidab ette aeglast tempot, kuna
tekstis on kordused, mida niitlejad veelgi pikemaks venitavad (Fouquier 1896),
Sarcey ja Lemaitre nimetavad molemad néidendit igavaks ning otsekui oleksid nad
kokku leppinud, nieb esimene selle autoris Flauberti ,tublit opilast” (Sarcey 1896)
ja teine tekstis ,,Flauberti ja Maeterlincki jaljendavat stiiliharjutust” (Lemaitre 1896).
Igavus aga ndib orgaaniliselt kuuluvat stimbolistliku teatri juurde ning ka asjaosali-
sed pole sellest suuremat probleemi teinud.

Kui otsida dekadentsist madalaid tunge, roppust, meelemiirke ja kodanliku
moraali teotamist, siis Wilde’i ndidend ega veel vihem Lugné-Poe lavastus neid ei
paku. Kui aga néha selles vastandumist ratsionaalsele ja deterministlikule natura-
lismile, maisele igapdevasusele ja lihtsakoelistele kodanlikele vdartustele ning sen-
suaalse ja miiiitilise teispoolsuse otsingut, siis leiab dekadents kergesti iihise keele
stimbolismiga.

1 Aasta hiljem avaldas Tinan romaani pealkirjaga ,,Penses-tu réussir” (,,Proovi hakkama saada”),
mida Mallarmé vordles Flauberti ,,Tundekasvatusega”. Tinan suri 24-aastaselt siidamehaigusesse.

KEEL JA KIRJANDUS 1-2/LXVT1/2024 185



LEPSOO

~Salomé” Eestis
Draamateater tutvustab etendust 22. oktoobril 1919 Paevalehes:

Draamateatri juhatus, olles tingitud Eesti teatri publikumi edenemise tasapinnast
praegusel ajal, on repertuaari votnud peaasjalikult reaal-psiiholoogilisi draamasid.
Sellega ithes aga tahab teater katseid teha ka teatrikunsti tileiildise edenemise voi-
maluste sihis tulevikus. Ses mottes on repertuaari voetud Oskar Wilde ,,Salomé”, mis
reedel 24. skp. esimest korda ette kantakse. Draamateatri juhatus on omalt poolt,
hoolimata suurtest ainelistest kuludest, koik teinud, et selle niidendi ettekanne Eesti
teatri elus siindmuseks voiks saada. (Draamateatri biiroo 1919)

Teatriajaloolased méaratlevadki lavastust eesti teatri- ja kunstimaailmas ,,sensat-
sioonina, mida hindasid nii kriitika kui ka laiem publik” (Rédhesoo 2011: 134), ja
ylaineid 166nud siindmusena’, mis leidis ,,itksmeelset tunnustust uudsusi ootavailt
kriitikuilt” (Tormis 1978: 70, 73). Viidates Priit Pdldroosi mailestustele, toob Tor-
mis esile, et etendused leidsid tdhelepanu kunstilise intelligentsi ning vabameelse
haritlaskonna ja noorsoo hulgas, kuid koitsid ka operetipubliku koorekihti ning
lausa viikekodanlust. Selle edu pohjuseks peab Poldroos asjaolu, et ,[iJgaiiks
sai midagi oma maitse kohaselt. Oliveidi moodsat, ekspressionistlikku
kunsti, oli tantsu, mida, kui just tahad, voib ka pikantseks pidada. Oli ka Pinnat, mitte
just koomilist, aga ikkagi Pinna?” (Tormis 1978: 73; vt ka Poldroos 1985: 160-161)

Eespool viidatud Draamateatri juhatuse mérgukiri ilmestab, et suurt stindmust
piititi tdepoolest luua mitmel rindel: dekoratsioonid ja kostiitimid tegi Ado Vabbe,
lavastajaks ja tiheks peaosaliseks valiti Paul Pinna, tolkija oli Henrik Visnapuu ning
Salomé rolli oli kutsutud Tartust pdrit ja vdlismaal kogemusi omandanud plastika-
opetaja Elmerice Parts.!" Sellisest heterogeensusest tingitud vastuolud ei jdanud
kriitikutele ega asjaosalistele endile muidugi markamata. Ennekoike joonistub kom-
mentaarides vilja erinevus varem vaid tantsijana tiles astunud Partsi ja Pinna realist-
likuma mingustiili vahel. Pinna on Partsi kohta kirjutanud jargmist:

Néiteméngus polnud ta kunagi varem esinenud. Kuna aga Salomé osatiitjal oli tdh-
tis just tantsuoskus, siis riskeeriti selle eksperimendiga. Ja see dnnestus. E. Parts ise
oli loomult, voiks 6elda, dekadentlik olevus. Tema pooleldi laulev koneviis ja hidle
modulatsioon olid omapirased ja ei oleks kuidagi sobinud tihessegi realistlikku ette-
kandesse. K6ik need omadused olid aga sobivad kéesolevaks Saloméks ja harmonee-
rusid Vabbe peaaegu dekadentliku dekoratsiooniga. [---] Mina Herodesena ja Liina
Reiman Herodiasena olime Partsiga vorreldes vahest liiga realistlikud, kuid see oli
juba paratamatus. Igatahes ,,Salomé” 16i laineid. Eriti kaasakiskuv oli E. Parts ja tema
looritants Herodese ees. (Pinna 1995: 189)

1 Vit lisaks, sh Partsi arengust erootilise tantsu laadis Maripuu 2021, 2023.

186 KEEL JA KIRJANDUS 1-2/LXVII/2024



LEPSOO

Seda erinevust toob iildjoontes kriitika esile kas pigem positiivses votmes: ,,Tuge-
vaks vastasmangijaks pr Partsile oli P. Pinna olgugi et ta hoopis teises stiilis oma osa
labi viis” (Jansen 1919) vdi siis neutraalsemas toonis: ,,Kuna niiiid iiks pool, mida
ma pr Partsi pooleks nimetaks, stiliseerides méngis, oli teine pool, Paul Pinna pool
nimelt, harilik Estoonia mang. Herra Pinna méangis Herodest nii nagu ta Jaan Hirm-
sat ja Napoleoni méangib” (Hindrey 1919)

Kui Partsi tants jatab pigem kiiduvairse mulje, siis muus osas tekitab ta pea koigis
vastakaid reaktsioone. Nii méletab Poldroos (1985: 110), et ,,Saloméd tantsis ja ainult
tantsis Elmerice Parts, sest ta kdnelemine oli vdimatu. Ma pidasin seda siis kriiska-
miseks ja koige hullemaks kriiskamiseks lauset: ,, Anna mulle Johhanaani paaa!” Ikka
nelja d4d4-ga. Aga Partsi tantsu neelasin kiill silmadega.”

Koige kriitilisema tilevaate leiab véljaandest Naiste To66 ja Elu Helmi Reiman-
Neggo sulest, kes ei iitle midagi halba otseselt Partsi tantsu kvaliteedi kohta, kuid
peab seda ndidendi temaatikaga kokku sobimatuks: ,,[---] ka tema tants oma roomsa,
tralliva tooniga oli hoopis liig vihe sensuaalne” (Reiman-Neggo 2013: 285)."* Kui
Partsi viline ilu ja tantsuoskus vihegi leppimist leiab, siis iilejaanud lavastuse kom-
ponentide osas on kriitik halastamatu: ,,Siis tuli Salomé. Ta avas oma suu ja ma négin
ta kuldseid hambaid. Uleiildse kiis ta 6htu otsa {imber irevil hammastega.” (Reiman-
Neggo 2013: 283) Partsi méng, mis tuleb sellest, et ,,naine, kes sunnitud on niitama
omadusi, mida ta ildse ei oma, afekteerib”, on seetottu ,,tehtud” ja tema ,,kdik vara-
ndagemine, ka koketerii, méjub plebeiliselt” (Reiman-Neggo 2013: 284). Allmérku-
ses arutleb kriitik, miks Parts, kes on ,,hinge ja keha poolest tdiesti kodanlise orien-
tatsiooniga naine, peab [---] isesuguses enesepettes siiski kinni soovist kehastada
miiiitoste miistilisi olevusi” (Reiman-Neggo 2013: 285)." Sarjata saavad Vabbe mujal
kiidetud kostiitimid: kogu trupp on ,,kokkulapitud seltskond ilma ilu ja hiilguseta” ja
Herodias ,,mingisuguses hallis kodukleidis” (Reiman-Neggo 2013: 283). Kdige enam
aga tekitab pettumust Pinna, kes ,,katsus kogu aeg istujate (sic!) reast vilja piitida ja
trepil seistes esineda — mis temalt aga viimse kuninglikkuse varjugi r66vis ja ta min-
giks koletuks kollaseks karglejaks nahkhiireks muutis”. Ja autor votab kokku: ,,Saal
ta niitid oli, see ,vana kool” par excellence, kdige oma paatose ja rauskamisega. Ja
nii inetu (sest et naeruvadrilik!), nii andeksandmatult inetu!” (Reiman-Neggo 2013:
285)

Ma ei piitia siinkohal kuidagi pettunud teatrivaataja emotsiooni voi iihe eba-
onnestunud etenduse pohjal (saalis oli kiillm ja osa niitlejatest ilmsesti veel nohu-
sed) vihendada lavastuse ajaloolist vaartust ja uuenduslikkust voi vaielda vastu Jaak
Réhesoole (2011: 134), kes iitleb, et ,,sisult toetas ndidendi erootikat ,,Siuru” dsjane
meeltepilgar” Peatun Reiman-Neggo kirjato6l nii pikalt, sest selles on lisaks vahetule

12 Aja ja mahu puudusel ei ole olnud véimalik vaatluse alla votta ,,Salomé” hilisemaid lavastusi
Prantsusmaal, kuid on huvitav mérkida sarnaseid ootusi ka seal: nt 1921. aastal lavastatud

ja kiimme aastat hiljem Pariisi toodud Georges Pitoéffi lavastusele heidetakse samuti ette, et
Ludmilla Pitoéffi Salomé ei ole kriitiku ootuste kohaselt piisavalt ,,sensuaalne ja perversne’, vaid
nagu ,,drahellitatud laps” (Michael 1931).

1 Silmas on peetud kuuldust voimalikust Juuditi kehastamisest. Pinna lavastab ,,Salomé” tuules
Hebbeli ,,Judithi” (1920) ja Tammsaare ,,Juuditi” (1921), kus méangivad vastavalt Liina Reiman ja
Netty Pinna.

KEEL JA KIRJANDUS 1-2/LXVT1/2024 187



LEPSOO

vaataja emotsioonile sonaselgelt kirjas ootushorisont, millele kriitik pithendab kolm
pikka lehekiilge.

Wilde'i ndidendi kohta toob ta vilja kaks ,,meeleolumomenti”: iiks neist on ,,usku-
mata intensiivse dudustunde jark-jarguline tekkimine” ja teine ,, méddratu sensuaalne
ponevus [---] mis kéib kui leitmotiiv ldbi teose”. See peaks pdddima pea fuiisilise
vaatajakogemusega:

Kujutan omale ette, et digesti instseneerituna, stiilikindlalt ldbito6tatuna ,,Salomé”
peaks mojuma publikumi peale nii hirmsa intentsiteediga, et see duduse pérast kisen-
daks, ja kole 1opustseen — Salomé purustamine — ainult kergendaks otsekui vabane-
mine hirmsast luupainajast. (Reiman-Neggo 2013: 280)

Wilde'i teksti iiks voimalikest vaariti lugemise viisidest on ka iisna selgelt vilja
toodud:

Aga meie tahame koike oma kodanlise ideoloogia seisukohalt ,,hingeliselt” maitsta!
Ja meie katsume végisi Salomés niha hingeelulist arenemist, mis ta perversiteedi
»moistetavaks” teeks! Ja meie radgime Salomé armastusest... (Reiman-Neggo 2013:
281)

Seega tuleks Reiman-Neggo jirgi Wilde'i miitoloogilis-stimbolistliku nédidendi
puhul vilistada nii varasem psithholoogilis-realistlik tolgendusviis kui ka pigem eks-
pressionistlik lavakujundus ja méngustiil.

Sama rohutab eespool viidatud Sotsiaaldemokraadi arvustuses Helmi Jansen, kes
kirjeldab esmalt pikalt Wilde’i ndidendi idamaist ja tunnetest tulvil atmosféiri, et
siis nentida: ,,Tosi on ka, et Salomé ei pakkunud seda kuju, mis olid enesele loo-
nud poeedi kujutuse jdrele. [---] Selleks ei olnud kiillalt kohased tema andmed, kuju,
millel puudub aprus, héil, millel ei ole kola, mis madal ja viikese ulatusega” Kuid -
»Pr Parts 16i midagi muud. Peab iitlema, 16i kaunis iimmarguse, terve kuju. See oli
teadvuseline naine, naine kdige halvemas mottes, kirgline, tasumishimuline, &el,
kes, maksku mis maksab, oma peab saama”” Uldjoontes on kriitik aga igati rahul nii
Partsi manguga kui ka lavastuse pretensioonikusega tervikuna, mis piitidis enamat
»harilikust vdikesest igapdevasest kasitoost” ja ,,nditlejate rahulikust argipdevasest
askeldamisest”. (Jansen 1919)

»Salomé” esmalavastuse tegi teatrisiindmuseks asjaolu, et oli otsustatud kanda
tavapdrasemast suuremaid kulutusi, seatud kunstiliselt korge eesmirk, kaasatud
andekaid kunstnikke viljastpoolt ja eemaldutud tavapérasest mangustiilist. Nimi-
osatiditja ,,dekadentliku olevusena” oli pigem ekspressiivne kui intensiivne, lavastus
pigem heterogeenne kui stiilipuhas ja etendused pigem suurejoonelisust kui kam-
merlikkust taotlevas atmosfadris. Esmalavastuse sellise mojuga saaks kiillap selgi-
tada ,,Salomé” edasist kiekaiku Eesti lavadel, mis jatkus peamiselt vabachuetendus-
tena. Seda nii iildse esimese vabadhuetendusena Eestis Viljandi lossimégedes kui ka
hiljem mitmeski teises paigas. Uhtekokku voib dra mirkida vaid neli teatrihoonesse

188 KEEL JA KIRJANDUS 1-2/LXVII/2024



LEPSOO

planeeritud lavastust: peale esmalavastuse veel Ugalas 1925. aastal ning Vanemuises
1930. ja 1993. aastal.'*

Kui Andres Tukk visandab Ugalas 1925. aastal ,,Salomé” eksootiliste ja vaate-
manguliste lavastuste laadis'> - kriitik kiidab ,,véimsat lavapilti”, ,,hdsti valitud kos-
tiitime”, ,,kolossaalset lavaarhitektuuri” ning ,vordlemisi haid tuliefekte” (Vaba Maa
1925) -, siis Eduard Tiirgi lavastus Vanemuises paneb kriitiku mitte ainult imetlema,
vaid ka tundma: etendus ei ole seekord pooratud vilisele efektile, vaid mojub kirg-
liku ja sensuaalsena. Lisaks ndib, et see on iiks vihestest kordadest, mil Johanaani
draloigatud pea ei tekita vaatajas teatraalset dudust (voi nalja'®), vaid osutab Salomé
idamaist kirglikkust ja méjub nii nagu prantsuse kriitikutele ka eesti vaatajale inten-
siivselt:

Eriti mojukaks kujunes monoloog Johhanaani peaga, kus 6hetav kirekus ja selle raske

traagika leidis otsese ja ehtsa tolgitsuse. Samuti onnestus koigiti tantsuosa, millesse

oli sélmitud palju vérvikust ja sordiini all médssutsevat kires66stu. On kahtlematult
selge, et eesti laval on M[aria] Turk vast ainuke, kes suudab Salomé kuju kanda, ja ta

tegi seda kdesoleval esietendusel koigiti vddrikalt. (R] 1930)

Uuesti joudis ,,Salomé” Eesti lavale alles 1988. aastal Andres Lepiku vabaohu-
lavastusena Ugalas Anu Lambiga peaosas, mille kohta kriitik titleb, et see on ,,ithelt
poolt traditsioonilises komoodiavotmes (teatraalsus, vabastav lopuefekt), teiselt
poolt aga jadb vaataja suhtes distantseerituks” (Vihalemm 1988). Linnar Priimde
lavastuses 1993. aastal Vanemuises Merle Jadgeriga peaosas on kavatsuslikult esi-
kohal mitte psithholoogiline, vaid vaimne pingestatus.'” Ja vihemalt osaliselt 6nnes-
tunult, sest nii kirjutab Andrus Laansalu (1993):

Koolitus on ta [Merle Jadgeri - T. L.] loomupéraselt pingestatud meelelaadi muutnud
litundlikuks niiansside méngimise tarvis. ,,Johanaan”, iitleb ta, ja veel nime esimene
pool kélab anduva ning 6rna ootusena, mille iile kiill justkui tume virvendus voogab.
Kuid nime teine pool leegitseb juba hévituskires ja kittemaksunaudingus.

' Elmerice Partsil oli au méngida veel kolmes ,,Salomé” vabadhulavastuses: esmalt Ugalas
Hanno Kompuse ja Karl Jungholzi kde all 1920. aastal kaks etendust ja Jungholzi lavastuses 1922.
aastal ning siis Draamateatris 1923. aastal Paul Sepa lavastuses (kummalgi korral iiks etendus);
1925. aastal mangis Lilli Feldmann Andres Tuki lavastuses Ugalas; 1926. aastal mangis Adele
Roman Rudolf Engelbergi lavastuses Draamastuudio teatri vabadhuetenduses, mis hiljem liks
iile statsionaari; Andres Sérev t6i Parnu To6listeatris ndidendi vabas 6hus lavale Adele Romaniga
ithe etendusena 1928. aastal ning 1929. aastal samuti {ihe etendusena Margarete Deinhardtiga
peaosas; 1930. aastal toimus tiks vabadhuetendus Eduard Lembergi (Lemmiste) lavastuses Narva
teatris, Salomé rollis Ross Teder; 1930. aastal lavastas Eduard Tiirk ndidendi Vanemuises Maria
Tiirgiga peaosas ja 1935. aastal mingiti Eduard Tiirgi juhtimisel vabadhulavastus Valga Sades,
samuti Maria Tiirgiga peaosas. (T4dnan siinkohal Piret Kruusperet suure abi eest.)

15 Kolm aastat hiljem, 1928. aastal Parnu Toolisteatri vabadhulavastuses toimus etendus siida6dl,
millele eelnes eksootilistes kostiitimides niitetrupi tdrvikurongkaik 14bi linna.

16 ,Stseen, kus timukas keldrist Johhanaani peaga tuleb, on naljakas” (Vihalemm 1988).
17 Pole iillatav, et selle tottu ka etteheited igavusest (vt Murutar 1993).

KEEL JA KIRJANDUS 1-2/LXVT1/2024 189



LEPSOO

Kuid sarnaselt Pinna lavastusega mérgatakse ka selles eklektilisust:

Merle Jadger Saloména ei peta, niitleja on rolli vaart. Aga ta ei saa aidata uppujaid
enda korval. Pigem ikka vastupidi — tema lavavabadus, teksti- ja mottevalitsemine
paljastavad, et osa médngukaaslasi on vette hiipanud ilma, et nad ujuda maistaksid.
Treener-lavastajal on sama hida ning vesi on teadagi stigav. (Tonts 1993)

Wilde'i lavastuse esimene vaatus oli ka testi mannetu ja teostuslikult toores, laval
(peale nimiosalise) diletandid, kel teksti kuuldava tilestitlemisegagi kovasti tegemist,
muust radkimata. (Ehasalu 1993)

Moélemal juhul heidetakse Priimidele ette, et ta on lavale toonud mitte-
professionaalseid naiitlejaid, lisaks korvalosalistele lausa ithe peaosatiitjana Onu
Bella (ehk keemiadpetajast poplaulja Igor Maasiku). Sarnaselt Elmerice Partsi lisa-
misega psithholoogilis-realistliku ja vdga professionaalse mangustiili korvale, piitiab
Priimidgi oma lavastust harjumuspérastest lahendustest voorutada esteetiliste vali-
kutega. Mitte ainult lavastajana, vaid ka toonase teatrijuhina oli tema eesmark teatrit
uuendada ja tosta selle kunstilist taset. Nagu margib lavastaja intervjuus, on ka aeg
muutunud: ,,Sajandi 16pp ja dekadentsimeeleolud on ilmselt joudnud Eestis teatri-
seinte vahele” (Priimagi 1993).

Nii voib tildistada, et ,,Salomé” lavastamisel Eestis on olnud kaks peamist ees-
mirki. Uhelt poolt ndidata idamaist eksootikat (mida séltuvalt vaataja komblus-
astmest teinekord ka erootikaks nimetatakse), uhkeid kostiitime ja tulevarki, dudust
ja kirge; teiselt poolt teatrit uuendada, seda realistlik-psithholoogilisest kontekstist
vilja tuua korgema kunstilise pretensiooni kaudu. Viimane ei saa toimida kadudeta
ning lavastust on paratamatult mojutanud olemasolev traditsioon, voiks iitelda lausa
mateeria, mis on visa painduma soovitud suunas. Teater kui kollektiivne kunst on
seetdttu alati muutustele vastupanevam, kui ei ole tegu just véga iihtse trupi prog-
rammilise tegevusega, kel 6nnestub kiirelt oma publik leida (neid niiteid leiab Eesti
teatriajaloost mitmeid). Antud juhul on lavastus olnud suunatud véga laiale pub-
likule ning kriitilised voi vastukdivad arvamused néitavad pigem teatrisituatsiooni
toimimist kui mittetoimimist. Huvitav on mérkida veel seda, et nii Reiman-Neggo
kui ka Janseni arvustused sisaldavad tisna sarnast viisi Wilde’i teksti moista ning selle
dekadentlik-siimbolistlikku atmosfiiri sisse elada, kuid modlemad on sunnitud nen-
tima - {iks dnnetuna ning teine méistvana -, et seda lavalt leida ei olnud. See iihtib
eespool nimetatud stimbolistliku teatri piitidega viia toimuv vaataja kujutlustesse,
ja on selge, et see onnestub paremini lugejal kui end iiles ehitava teatri katsetustes.'®

18 Kdesolev artikkel ei uuri asjaolusid, mille mojul ,,Salomé” Eestisse joudis ja mida eeskujuks
voeti, kuid tuleks siiski nimetada Moskva Kammerteatri mojuvoimsat 1918. aasta lavastust, mida
mainib Ants Lauter (1979: 57-58) oma milestustes ja mis kiillap teistelegi teatritegijatele tuttav
oli.

190 KEEL JA KIRJANDUS 1-2/LXVII/2024



LEPSOO

Dekadentsi dekadents

Ma ei ole eespool ldhtunud naiivsest eeldusest voi lootusest, et XIX sajandi 16pul
Prantsusmaal ilmavalgust ndinud ndidend véiks Eestis lavastatuna kakskiimmend
aastat hiljem kutsuda esile samasuguseid reaktsioone. Pigem huvitavadki mind need
arenguloolised erinevused, mis tulenevad markimisvadrselt teistsugustest ihis-
kondlik-poliitilistest voi kultuurilistest oludest (mitte tikski prantsuse teatrikriitik ei
lohuta oma lugejat sellega, et kiillap ajapikku ldhevad asjad paremaks, mis on eesti
toonases kriitikas tavaline').

Kahe maailmaséja vahel olid Euroopas dekadentlikud meeleolud vihehaaval
asendumas uue, kuid {isna sarnase nihtusega, mida Hegeli miaratluse jargi voib
nimetada ,,0nnetuks teadvuseks”. ,Vaimu fenomenoloogias” asetab Hegel dnnetu
teadvuse otseselt suhtesse religioosse maailma taandumisega intellektuaalsest maa-
ilmast.” Kirjanduslikust vaatepunktist on seda kontseptsiooni kasutanud Philippe
Chardin, keskendudes sellele osale suurest Euroopa romaanikirjandusest, mis on
lahti Gitelnud traditsioonilisest balzacilikust intriigipohisest romaanist, kuid ei ole
veel vormitehniliselt n-6 moderniseerunud sel mairal, et hiiljata lihast ja verest
tegelaskujud. Nende romaanide tegelased, aga ka kirjanikud ise, on onnetud see-
tottu, et nad on ise lahti iitelnud Jumalast voi on neile kohale joudnud arusaam,
et maailm on seda paratamatult tegemas. Nad on peaasjalikult intellektuaalid, kes
kannatavad sonaohtruse, kergemoelise hullumeelsuse ning enesetapumotete kées.”!
Chardini pohiautoriteks on Musil, Proust, aga ka Gorki ning Aragon. Nende tegela-
sed kannatavad enam-vihem samade siimptomite kies mis varasemate dekadentide
omad, ent erinevalt Baudelaire’i voi Wilde'i loomingust ei domineeri nende maa-
ilmas sensuaalsus, meeletus ega meelemiirgid, vaid intellektuaalne targutamine ning
fuisiline jouetus (Chardin 1998: 35-41). Seda iileminekut markab ka Eestis, piisab
kui vorrelda Felix Ormussoni (1915) Indrekuga ,,Ioe ja diguse” teisest osast (1929).
Jumalateotus, mis nditeks Baudelaire’i drgitas aktiivsusele, on asendunud passiivse
mahajéetuse ning pettumustundega.

Pierre-André Taguieft (2000: 339-392) on niidanud, kuidas dekadentsi on toit-
nud vastandumine esmalt utilitaarsusele, seejérel selgelt viljakujunenud progressi-
ideele. Onnetu teadvuse tekkimiseks kirjanduses voiks pidada eemaldumist deka-
dentsist just kahel pohjusel: esmalt tegelaste intellektualiseerumise ning selle tottu
voi sellega seonduvalt kirjanduse apolitiseerumise kaudu. Enne Teist maailmasoda
hakkab dekadentsiideed vahehaaval enese poole sikutama natsionalistlik ideoloogia,
mis néeb tihiskonna allakiiku poliitiliselt (eliidi ndrbumine keskklassi korval, demo-
kraatia kui allakiik ja labastumine) ning rikastab arutlusi koikvoimalike rahvatervise

19 ,Tema [Lilli Feldmanni — T. L.] esimest tantsuesinemist ei tahaks siin puudutada, iga algus on
raske [---]” (Oma Maa 1925).

20 Onnetu teadvus tuleb teadvuse kahestumisest (Hegel 2018: 123[122]). Vt lisaks ,,ilusa hinge”
kontseptsiooni, mille puhul tekib tiletamatu vastuolu inimese siidamepuhtuse ja maailma kole-
duse vahel (Hegel 2018: 380[355]-381[356]).

1 Olen selles votmes kisitlenud Reed Morni romaani ,, Andekas parasiit” ning novelli ,Kauguse
vang” (Lepsoo 2020).

KEEL JA KIRJANDUS 1-2/LXVT1/2024 191



LEPSOO

teemadega (degeneratsioon, périlikkus jne). Kuid mis ehk koige olulisem: konserva-
tiivne ja rahvuslusele suunatud dekadents kaotab oma peamise komponendi, mil-
leks on avatus koigele uuele ja voorale. Sellest tulenevalt, jadnud ilma kirjanike ja
kunstnike toetusest, dekadents mandub, politiseerub ning kaotab vihehaaval ainsa
vastase, kuna tihiskonnas hakkab kaduma progressiusk. Progressiideest saab riahk-
lemine (pr mouvmentisme) ja dekadentsist miski, mida Taguieft*? tdhistab moistega
kibestumine (pr ressentiment),” milles on kadunud koik see positiivne, erootiline ja
sensuaalne, mis iseloomustas dekadentsi hiilgeaega XIX sajandi 16pul.

Eestis on dekadentsi arenguprotsessid sootuks erinevad. Mirjam Hinrikus (2020)
on esile toonud Friedebert Tuglase vigagi dnnestunud médratluse ,teoreetiliselt
eurooplane”. See tegelaskuju on ehk koige selgema vormi votnud Felix Ormussonis,
ent seda voib kahtlemata laiendada mé6dunud sajandi alguse intellektuaalile ja kir-
janikule endale. Ja mitte kitsalt Eestis, vaid ka Pohjamaades. See on uus tousikute
klass - ja sellega on seletatav kirjanike irooniline, sageli eneseirooniline kisitlus —,
kes on veel igati teadlik oma talupojakultuurist, kuid kes soovib elada peent linna-
inimese elu. Ta erineb oma kodanlikest kolleegidest XIX sajandi 16pu Euroopas,
ennekoike Prantsusmaal, kellel on hirm kaotada kittevoidetud vaimuaristokraadi
staatus ning kes lisaks soovivad sdilitada kodanlikke vaartusi (sealjuures puht-
materiaalset varalist vairtust), mida nende perekondades on polvkondade kaupa
talletatud. Eesti uuskodanlik urbaniseerunud haritlaste klass on ilma traditsiooni-
deta, ta ei ole kaitsepositsioonil, vaid ehitab iiles uut kultuuri. Ta ei ole ,pariselt”
eurooplane, sest Euroopa on siht tema silme ees, ta tunnetab kohaliku kultuuri not-
rust, vaadeldes ihaleva pilguga Euroopa suurust. Ta elab Tartus voi Tallinnas, ehkki
tahaks elada Pariisis voi Berliinis, voi tdpsemini tahaks, et Tartu ja Tallinn oleksid
nagu Pariis voi Berliin. Sellest tulenevalt ei ole ta ka tige ega polastav oma publiku
suhtes nagu prantsuse dekadent, kes tahab tdommata selge joone iseenda ja publiku
vahele ning kellel lastakse seda teha, kuni pole reaalset ohtu maailmakorrale** voi
muljet, et kunsti ei tehtagi tiksnes kunsti parast. Nagu tidheldab Sartre, utilitaarsusest
keeldumisega annab kirjanik vabatahtlikult oma loomingu puhta meelelahutuse tee-
nistusse, sest kodanlus suudab isegi mitteutilitaarsusest midagi kasulikku valja pigis-
tada, mis nditab, et intellektuaal oma vaimukuses ji siiski piirjelite kavalusele alla.
Eesti vasttiarganud linlik intellektuaal aga ei keeldunud positiivsest iilesehitustoost ja
kultuuri arendamisest, tema peamine murekoht, nagu Hinrikus (2020) néitab, seis-
nes selles, et tema ihad ja soovid olid oma ajast ees. Ta ei taha minna kuhugi kuld-
sesse minevikku, vaid vastupidi, ta nuriseb, et maailm talle piisavalt kiiresti jarele ei
joua.

22Vt kibestumise kohta tapsemalt Taguieff 1990.

» Moiste on viga laia tdhendusega; Taguieff (oma teisteski teostes) tugineb peamiselt René
Girardile ja Gilles Deleuze’ile.

* Flauberti ja Baudelaire’i kohtuprotsessid said toimuda vaid seetottu, et Napoléon IIT aegne
reziim samastas moraali poliitikaga ja ndgi amoraalses sonavotus riinnakut valitseva klassi vastu
(Dupray 2007). Samal pohjusel saabus Prantsusmaale dekadents varem kui teistesse riikidesse,
sest nii teise vabariigi kui ka teise keisririigi suhtes tunti iiletildiselt suurt pettumust, eriti harit-
laskonna hulgas (Godiveau 2017: 10).

192 KEEL JA KIRJANDUS 1-2/LXVII/2024



LEPSOO

Kokkuvote

Kui ndha dekadentsis nostalgiat méodunud aegade hiilguse jérele, millest tuleneb
nurisemine praeguse iile, siis on suurem osa prantsuse kirjandusest alates Joachim
Du Bellay ,,Rooma muististest” (1558) ja lopetades Michel Houellebecqi ,,Havita-
misega” (2022) dekadentlik, millega sarnast on eesti kirjandusest keeruline leida.
Eespool mairatlesin, tuginedes ennekdike Sartre’ile ja Taguieffile, dekadentsi anti-
teetilisena ehk kolmese vastandumisena: esmalt kodanlikule moraalsele véartus-
ruumile, teiseks utilitaarsele ja deterministlikule maailmavaatele ning kolmandaks
lihtsakoelisele progressiideele. Nii poordutaksegi XIX sajandi 16pul romantilise
ideaali ammendumisel sensuaalsete ja pahelisemate unistuste poole. Saatusliku
naise kuju sobitub nendega histi, sest seda on voimalik leida nii miitoloogiast kui
ka — mis veelgi olulisem — palju konkreetsemast fantasmeeritud kultuurikontekstist
ehk siis idamaadest. Dekadents ei ole seega ilmtingimata minevikuihalus, vaid voib
olla ildine teisesuse ihalus, olgu see siis teistsuguse maailma ihalus voi suutlikkus
nédha igapdevastes esemetes muud peale nende esmase kasutusvoimaluse. Kultuu-
ril - niiteks eesti omal - ei pea olema sajanditevanust aristokraatlikku pérandit,
et tekiks dekadentsile soodne pinnas, piisab millegi kaugema voi korgema igatsu-
sest. Pole seega {illatav, et moodunud sajandi alguse eesti dekadents ja kultuuriline
tilesehitustoo kiisid kasikides ja et selles oli suur roll tolkijatel, lavastajatel ja mujalt
inspiratsiooni ammutavatel kunstnikel. Teatriajaloo analiiiis nditas, et ,,Salomé”
poole poordutaksegi siis, kui tihiskond ja kultuur on parasjagu suures muutuses ja
on tekkinud teadvustatud vajadus tavapiarasest erineva ja korgema kunstilise vaar-
tuse jdrele. Nonda voib radkida ka dekadentsi 16pust, mis saabub siis, kui positiivne
vastandumine kaob ja asendub puhta negatiivsusega: kui kaob usk progressi, ei saa
keegi sellele ka vastanduda; kui kaob avatus teisele, siis tthiskond stagneerub ja iihe-
tilbastub; kui iha, mis on revolutsiooniline, aetakse segi pelga seksuaalsusega, mille
eest hoiatab Deleuze (1995: 95-97), siis kaob ka dekadents oma sensuaalsusega ja
jdrele jadb vaid kibestunud rahklemine. Peab lootma, et nii ei ldhe.

I Artikli kirjutamist on toetanud Eesti Teadusagentuuri rihmagrant PRG934  Kriisi tava-
lisuse kujutamine: diskursus, kirjandus ja pilt".

KIRJANDUS

Arendt, Hannah 1998. The Human Condition. Chicago: University of Chicago Press.

Bauér, Henry 1896. Les Premiéres représentations. — Echo de Paris 13. I, 1k 3.

Bristow, Joseph (toim) 2008. Oscar Wilde and Modern Culture: The Making of a Legend.
Athens-Ohio: Ohio University Press.

Chardin, Philippe 1998. Le roman de la conscience malheureuse: Svevo, Gorki, Proust, Mann,
Musil, Martin du Gard, Broch, Roth, Aragon. Geneve: Droz.

Deleuze, Gilles 1995. Dialogues avec Claire Parnet. Paris: Flammarion.

Draamateatri biiroo 1919. Oskar Wilde ,,Salome” ,,Draamateari” niitelava — Pievaleht 22. X,
1k 4.

KEEL JA KIRJANDUS 1-2/LXVT1/2024 193



LEPSOO

Dupray, Fabienne 2007. Madame Bovary et les juges: Enjeux d'un proces littéraire. — Histoire
de la justice, nr 17, 1k 227-245. https://doi.org/10.3917/rhj.017.0227

Ehasalu, Ténu 1993. Oj, sina vana Vdindmoinen! - Sirp 19. II, 1k 8.

Fouquier, Henry 1896. Les Théatres. — Le Figaro 12. 11, 1k 3.

Godiveau, Jocelyn 2017. Modernité et antimodernité de la décadence: De Charles Baudelaire
a Aubrey Beardsley. Doktorit66. Université de Nantes.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 2018. The Phenomenology of Spirit. Tlk Terry Pinkard.
Cambridge: Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/9781139050494

[Hindrey, Karl August] 1919. Oskar Wilde'i ,,Salome”. — Pidevaleht 25. X, 1k 1.

Hinrikus, Mirjam 2020. Theoretically European and/or upstart. — Nordic Literature of Deca-
dence. Toim Pirjo Lyytikdinen, Riikka Rossi, Viola Parente-Capkové, M. Hinrikus. New
York: Routledge, Ik 175-191. https://doi.org/10.4324/9780429025525-14

Huret, Jules 1900. Retiré de la vie: Avec Joris-Karl Huysmans. — Le Figaro 3. 11, 1k 1.

Huysmans, Joris-Karl 2016. (Euvres complétes et annexes. Paris: Arvensa Editions.

Jansen, Hlelmi] 1919. ,,Salomé” O. Wilde. Draamateater. — Sotsiaaldemokraat 28. X, 1k 2.

Jomaron, Jacqueline (toim) 1992. Le Théatre en France: Du Moyen Age a nous jours. Paris:
Armand Colin.

Jouvet, Louis 2009. Témoignages sur le théétre. Paris: Flammarion.

Kultermann, Udo 2006. The Dance of the Seven Veils: Salome and erotic culture around
1900. - Artibus et Historiae, kd 27, nr 53, 1k 187-215. https://doi.org/10.2307/20067116

Laansalu, Andrus 1993. Kuu piiiidmise voimalikkusest. — Postimees 9. III, 1k 9.

Lauter, Ants 1979. Kiidud teedelt. Artikleid. Koost Helvi Einas. Tallinn: Eesti Raamat.

Lemaitre, Jules 1896. La Semaine dramatique. — Journal des Débats Politiques et Littéraires,
17. 1L, 1k 1-2.

Lepsoo, Tanel 2020. Mediated world and attention crisis: Unhappy consciousness a hundred
years ago. — Interlitteraria, kd 25, nr 1, 1k 110-123.
https://doi.org/10.12697/1L.2020.25.1.11

Maripuu, Anne-Liis 2021. Performativity of gender by early modern dancers on and off stage:
The case of Elmerice Parts and Gerd Neggo. — Methis. Studia humaniora Estonica, nr
27-28,1k 223-243. https://doi.org/10.7592/methis.v22i27/28.18450

Maripuu, Anne-Liis 2023. Erootikast ja varasest moderntantsust Elmerice Partsi loomingu
niitel. - Ariadne Long. Soouuringute ajakiri, nr 1-2, Ik 39-60.

Michael, R. 1931. Salomé, drame d’Oscar Wilde: Danses hindoues. - CAction républicaine,
kd 25, nr 164, 1k 4.

Murutar, Kati 1993. Et millestki valesti aru ei saaks: ,,Salomé” esietendub 30. jaanuaril ,Vane-
muises”. — Postimees 3. II, 1k 7.

Ollion, Martine 2014. Face a la critique: Salomé, Oscar Wilde, Lugné-Poe et Richard Strauss.
Paris, 1891-1910. Doktorit66. Université Paris-Sorbonne.

Oma Maa 1925. ,,Salome” uuel lavastusel ,,Ugala” teatris 14. ja 15. martsil. - Oma Maa 17. 111, 1k 1.

Pinna, Paul 1995. Minu eluteater ja teatrielu 1884-1944. Tallinn: Faatum.

Priimagi, Linnar 1993. Néden Saloména just Merle Jadgerit. — Liivimaa Kroonika 28. 1, 1k 7.

Priimégi, Linnar 2023. Oscar Wilde'i estetism ja dekadents. An Intention. — Oscar Wilde,
Salomé. Tlk L. Priimidgi. Loomingu Raamatukogu, nr 9-10. Tallinn: SA Kultuurileht, Ik
49-78.

194 KEEL JA KIRJANDUS 1-2/LXVII/2024



LEPSOO

Paldroos, Priit 1985. Teel enda ellu. Milestusi. Tallinn: Kommunist.

Reiman-Neggo, Helmi 2013. Salome Tartus. - H. Reiman-Neggo, Kolm suurt dnne. (Eesti
mottelugu 110.) Koost Hando Runnel. Tartu: Ilmamaa, 1k 279-285.

Rexer, Raisa 2015. Sex education: Obscenity, romanticism, and creativity in Flaubert’s letters
from the Voyage en Egypte and LEducation sentimentale. — Nineteenth-Century French
Studies, kd 44, nr 1, 1k 95-110. https://doi.org/10.1353/ncf.2015.0019

RJ 1930. ,,Salome”. Oskar Wilde'i draama. Esietendusena ,Vanemuises”. — Postimees 17. X,
1k 4.

Rahesoo, Jaak 2011. Eesti teater. Ulevaateteos. Tallinn: Eesti Teatriliit.

Sarcey, Francisque 1896. Chronique théatrale. — Le Temps 17. II, 1k 1-2.

Sartre, Jean-Paul 1973. Un théatre de situations. Paris: Gallimard.

Sartre, Jean-Paul 1997 [1948]. Quiest-ce que la littérature. (Collection Folio. Essais 19.) Paris:
Gallimard.

Taguieff, Pierre-André 1990. Nationalisme et réactions fondamentalistes en France: Mythol-
ogies identitaires et ressentiment antimoderne. — Vingtiéme Siécle. Revue d’histoire,
nr 25, 1k 49-74. https://doi.org/10.3406/xxs.1990.2224

Taguieff, Pierre-André 2000. Leffacement de l'avenir. Paris: Galilée.

Tinan, Jean de 1896. Salomé, un acte dOscar Wilde. — Mercure de France, nr 3, lk 415-417.

Tonts, Ulo 1993. Publik vaatab tervet etendust. - Hommikuleht 13. TV, 1k 18.

Tormis, Lea 1978. Eesti teater 1920-1940. Sonalavastus. Eesti NSV Teaduste Akadeemia Aja-
loo Instituut. Tallinn: Eesti Raamat.

Vihalemm, Triin 1988. ,,Salome” Kaevumael: lubab see midagi. - Rahva Haal 4. IX, 1k 4.

Wilde, Oscar 2023. Salomé. Uhevaatuseline tragéddia. Tlk Linnar Priimigi. - Loomingu
Raamatukogu, nr 9-10. Tallinn: SA Kultuurileht.

Tanel Lepsoo (snd 1970), PhD, Tartu Ulikooli prantsuse kirjanduse kaasprofessor (Lossi 3,
51003 Tartu), tanel.lepsoo@ut.ee

Decadence in the theatrical situation on the example of
Oscar Wilde's "Salomé”

Keywords: literary studies, French theatre, Jean-Paul Sartre, symbolism

The article stems from Jean-Paul Sartre’s concept of being in a situation, applied to
examine two theatrical situations: the premiere of Oscar Wilde's one-act tragedy
“Salomé” in France, and the stage productions of the play in Estonia before and after
World War II. The article demonstrates, in line with other studies, that in the French
context, decadence mainly arises from the reluctance of bourgeois intellectuals to
acknowledge their class membership and a yearning for the lifestyle of the aristoc-
racy of the intellect, whereas in Estonia, (French) decadence is harnessed for cultural
development and lofty aesthetic goals. It is noteworthy that “Salomé” is introduced
to Estonian audiences during the building phases of the nation and hence also cul-

KEEL JA KIRJANDUS 1-2/LXVT1/2024 195



LEPSOO

ture, both in 1919 and 1989. Due to spatial and temporal distance, the play’s sensual-
ity wanes, and eroticism transforms into an exoticism of sorts. The directors find it
challenging, and mostly do not aim, to apply the style and techniques characteristic
of symbolism in the broader context of a realistic and psychological theatrical tradi-
tion. In conclusion, decadence, with its openness to the Other and inherent opposi-
tion to utilitarianism and progress, is inherently positive, and its retreat signals soci-
ety’s stagnation and a pervasive bitterness.

I Tanel Lepsoo (b. 1970), PhD, University of Tartu, Associate Professor of French Literature
(Lossi 3, 51003 Tartu), tanel.lepsoo@ut.ee

196 KEEL JA KIRJANDUS 1-2/LXVII/2024



