
Eesti dekadentlik sonett
REBEKKA LOTMAN

Charles Baudelaire’i „Kurja lillede” erinevates väljaannetes („Les Fleurs du mal”, 
1857, 1861, 1866, 1868) leidub 72 sonetti. Neist viimasele, postuumsele väljaandele1 
kirjutas Théophile Gautier saatesõna, kus ta nimetab Baudelaire’i stiili dekadent-
likuks (Gautier 1868: 16–17). 1883. aasta maikuus avaldas Paul Verlaine ajakirjas 
Le Chat Noir märgilise soneti „Langueur” („Raugus”), mille esivärss kuulutas: „Je 
suis l’Empire à la fin de la décadence” – „Ma olen impeerium langusaegade lõpus” 
(vt Sisask 2018: 53), ühendades ühiskonna kui terviku allakäigu üksikisiku oma-
ga.2 Sonetil oli fin de siècle’i luulele tohutu mõju, seda on nimetatud dekadentsi ars 
poetica’ks (Borel, Bouillane 1959: 417) ning selle kõige esinduslikumaks näiteks (Weir 
2018: 9–12). XIX sajandi lõpu prantsuse kirjandust ongi hakatud vaatlema kui deka-
dentlikku ning Paul Bourget’ (2011 [1883]) essee „Kurja lilledest” ja Baudelaire’ist 
rajab sellele teooriale vundamendi. Niisiis on alates dekadentliku kirjanduse sünnist 
etendanud selles tähenduslikku rolli just sonetid. 

Eesti kirjandusteadvusse jõudis dekadents samuti koos sonettidega, kui 1905. 
aasta „Noor-Eesti” I albumis ilmus Johannes Aaviku artikkel „Charles Baudelaire 
ja dekadentismus” (1905), mida saatsid Baudelaire’i sonettide tõlked pealkirjadega 
„Spleen” ja „Himu”. Esimesed eesti algupärased dekadentlikud sonetid ilmusid 
neli aastat hiljem, „Noor-Eesti” III albumis, ent nende tippaeg saabus järgnevail 
kümnendeil.

Siinsel artiklil on kaks eesmärki. Esiteks näidata, millises kultuuriloolises 
kontekstis kujunes eesti dekadentlik sonett, tuginedes eelkõige Gustav Suitsu ja 
Johannes Aaviku kirjavahetusele nooreestlaste avaalbumi ilmumise eel. Teiseks vaa-
deldakse eesti dekadentliku soneti poeetikat, eristades tinglikult (tegelikkuses sageli 
omavahel põimuvat) kolme tüüpi, millel omakorda ilmneb mitu alaliiki. Seega ei vaa-
delda siin dekadentsi kitsalt fin de siècle’i kunstivooluna, mis paigutub kindlalt pii-
ritletud aega ja ruumi, vaid laiemas tähenduses: stilistiliste ja esteetiliste strateegiate 
kogumina, mille sihiks on seada küsimuse alla ja lagundada kujunenud tavad, sh 
moraalsed hoiakud (vt nt Murray 2016), ning mille peateemad on melanhoolia ja 
spliin, seksuaalne iha ja ka loovus (Kirikal 2023: 873). Et dekadentlik kunst korraga 
tõukub ja radikaalselt eemaldub eelnevast esteetikast, on selle ilmnemine sonetis kui 
lääne kirjandusloos enim kasutatud kanoonilises luulevormis mitmetasandiliselt 
sobiv. Vaagides püsiva ja muutliku vahekorda kultuuris, on Baudelaire kirjutanud: 
„Modernsus on mööduv, põgenev, sattumuslik; ta on kunsti üks pool, kuna teine on 

1 1868. aasta „Les Fleurs du mal” sisaldab varasematele lisaks neljateist luuletust, samas on selles 
võrreldes esmaväljaandega tsensuuri tõttu välja jäetud kuus luuletust.
2 Vt pikemalt dekandentsi alguse kohta Nissen, Härmänmaa 2014, Baudelaire’i „Kurja lillede” ja 
Verlaine’i rollist selles lk 2–4.

https://doi.org/10.54013/kk794a8

158 KEEL JA KIRJANDUS 1–2/LXVII/2024



159

LOTMAN

KEEL JA KIRJANDUS 1–2/LXVII/2024

igavene ja muutumatu” (1968: 553; Krull 2000: 34). Ühest küljest võibki ettemäära-
tud reeglitega sonetivormi tõlgendada kunsti kivinenud osapoolena seda enam, et 
Baudelaire ise valis selle oma dekadentlike luuletuste peavormiks – lühis traditsiooni 
ja uuenduse vahel tekib juba kanoonilise vormi ja modernse sisu kaudu. Teisalt ei 
ole see suhe nii ühene: hakkas ju Baudelaire ühtlasi selle kinnisvormiks nimetatud 
luuletuse vormireegleid murendama. 

Dekadentsi ilmumine Suitsu ja Aaviku kirjavahetuses

Nagu märgitud, ilmusid esimesed Baudelaire’i luuletuste tõlked „Noor-Eesti” ava
albumis Johannes Aaviku sulest3 koos tema dekadentsi põhijooni ja ideelisi aluseid 
tutvustava kuulsa saatetekstiga „Charles Baudelaire ja dekadentismus”. Aaviku hin-
nangul on tegu nähtusega, mis end kõigist harilikest, seni kehtivaist vormest lahti 
ütleb, leides maitset ebaloomulikus ja patoloogias – see on langus või isegi dege-
neratsioon. Dekadentsi motiivistikku kirjeldab autor vastandite vahel kõikuvana: 
„Kord uputab ta ennast kõige jälgimatesse, loomuvastastesse pattudesse, bacchant-
likkudesse orgiatesse, kunstlikkudesse, raffineeritud lõbudesse, säälsamas püüab ta 
asketismuses ja kristlikus müstikas oma piinatud ja närtsinud hingele rahu leida” 
(Aavik 1905: 194–195). Dekadents kätkeb Aaviku järgi seega ühtaegu madalat ja 
patust ning ülevat ja müstilist – ehkki ühelt poolt on tõepoolest tegu vastanditega, 
siis teisalt ühendab mõlemat poolust loomulikkusest kõrvalekaldumine, kas eba- või 
üleloomuliku otsingud. 

Samal ajal, nagu on täheldanud Kaia Sisask (2018: 58), püüdis Aavik end deka-
dentlusest distantseerida, kirjutades sellest moraalsete kategooriate alusel; näiteks 
ütleb ta, et Baudelaire’i „luuletustest lehvib tõesti iseäralik haiglane, mäda vaim 
vastu”. Sisask küsib: „Kas oli Aavik siin ehk veidi silmakirjalik ega julgenud avali-
kustada oma tegelikke sümpaatiaid? Väidab ju Suits, et Aaviku kirjanduslikud huvid 
algasidki nimelt dekadentlusest.” (Sisask 2018: 59)

Võimalikule vastuolule Aaviku tegelikus suhtumises Baudelaire’i ja selle kohta 
avalikult väljendatu vahel on osutanud ka Katre Talviste (2007: 339), märkides, et 
Baudelaire’i „loomingut propageerinud Aavik ise suhtus sellesse siis ja edaspidigi 
suurte reservatsioonidega”. Dekadentsi äärmuslike vastandite ühtsuseks nimetanud 
Aaviku endagi hoiakust ilmneb kahetisus selle suhtes: vaatamata mõningasele reser-
vatsioonile on Baudelaire’i tähtsus ja tähendus Aaviku jaoks vaieldamatu, vastasel 
juhul ei oleks ta tema luuletusi tõlkinud ega lugejaile tutvustanud. 

3 Ehkki neid peetakse enamasti esimesteks Baudelaire’i eestindusteks, oli üks tema tekst eesti
keelsena ilmunud juba kolm aastat varem, 15. juunil 1902 ajalehe Uus Aeg „Mõtteterade” rub-
riigis, kõrvuti tsitaadiga Aino Kallaselt ja Immanuel Kantilt. Kõnealune aforism toob samuti 
motiivina sisse languse, mis annab inimeksistentsile sügavuse: „See isik, kes suudab ennast mõne 
kombe orjusest vabastada, on suuremat auustust väärt, kui mees, kes kunagi langenud pole, kuna 
viimane on kiusatuse eest alaliselt kõrvale hoidnud. Baudelaire” (Mõtteterad 1902). Tõlkijat pole 
märgitud, seda möödunud sajandi alguse üht loetumat lehte andis toona välja kriitik ja näitejuht 
Andres Pert, kes võiski olla eestinduse autor. Ent selle mõttetera ilmumine jäi üksikuks ja eraldi 
aktiks, mida ei kommenteerita.



160

LOTMAN

KEEL JA KIRJANDUS 1–2/LXVII/2024

Aaviku artiklit „Noor-Eesti” I albumis on peetud isegi programmiliseks osaks 
avapaugust, millega noored hakkasid end vanade paradigmade murendamise kaudu 
kehtestama. Talviste hinnangul tulebki Baudelaire’i tekstide toomist eesti kirjandus-
ruumi vaadelda nooreestlaste euroopastumis- ja moderniseerimisprogrammi kon-
tekstis. Ta lisab: „Konflikt viljeldava poeetika ning publiku ootushorisondi vahel oli 
selles programmis ette nähtud ning Baudelaire’i rolliks kujunes selle konflikti jõuline 
teadvustamine” (Talviste 2007: 339). Saatesõnas kirjutab Aavik prantsuse kultuuri-
ruumis toimunud kokkupõrkest alalhoidliku ja vanameelse publiku ning kivistunud 
traditsioone lõhkuva dekadentsi vahel – ehkki konservatiivsed kriitikud ja akadee-
milised ringkonnad taunisid dekadentsi, märkis see revolutsiooni, mis tõi kaasa 
uue vabaduse ning võimaluse väljendada senisest peenemaid elamusi (Aavik 1905: 
196). Konflikti kirjeldamist võib näha dekadentliku kunsti tähenduse ennetava sel-
gitusena, eeldusel, et see peegeldub Baudelaire’i tekstide avaldamise järel siinseski 
kultuuriruumis. Niisiis on Aaviku artikkel korraga distantseeriv, teisalt dekadentsi 
kunstilisi vahendeid õigustav. Selle avaldamise eel aastatel 1903–1904 peetud kirja
vahetusest Suitsuga ilmneb aga, et Baudelaire’i komplekt vaevu üldse tohtis Noor-
Eesti avanumbris trükivalgust näha. Sellest perspektiivist vaadatuna ei ole Aaviku 
paiguti moralistlik hoiak dekadentsi suhtes üksnes põhjendus, vaid tõenäoliselt ka 
teksti ilmumise eeltingimus.

Eesti dekadentsi diskussioon algabki nende kahe noormehe korrespondentsis. 
Millalgi 1903. aasta lõpus saatis 8. detsembril 23. sünnipäeva tähistanud Johannes 
Aavik 20. novembril 20-aastaseks saanud Gustav Suitsule enda tõlgitud Baudelaire’i 
luuletusi. Paraku ei ole kiri ega kõik sellega saadetud tõlked säilinud, küll aga saab 
lugeda Suitsu vastust 21. detsembrist 1903. Selles reageerib ta Baudelaire’i tekstidele 
ilmse vastikusega:

Olen kõik Sinu saadetused kätte saanud. Ka Baudelaire’i. Mis viimasesse puutub, siis 
on see ebaloomulik, pathologilik, haschischi järele haisev dekadent mulle lihtsalt vas-
tik, täitsa väljakannatamata ja äraseedimata, jälkuse tundmus asus mul tema vängeid 
„õisi” vaadeldes rinda. Kas ei haava ka kõige lihtsamat ästhetika tundmust näit. järg-
mine lause: „Me haigdes ajudes kui soolikate kari üks rahvas kurateid keeb, kiunub 
kihiseb.” [---] Kõik see exotlik kraam on hullem kui mõni apokalypse. Igatahes minu 
maitse niisugune „luule” küll ei ole. Ma imestan, kuidas Sa oma aega säärase jampsi-
mise Eesti keelde kiskumise pääle oled kulutanud. [---] Üleüldse olen ma ebaloomu-
lise, haiglase närvipoesia vastu. (Suits 1969: 550)

Noor Suits ei pea 1903. aastal Baudelaire’i luulet isegi päris luuleks, pannes sõna 
jutumärkidesse, ning üldistab kirja lõpus, et on igasuguse ebanormaalse ja haiglas-
liku luule vastu. Vahemärkusena olgu öeldud, et päris nii see siiski polnud: vaid mõni 
kuu hiljem, 10. märtsil 1904, teatab ta Aavikule ilmse uhkusega, et annab järgmi-
sel sügisel välja Juhan Liivi „Laulud”, „milledest mõned väga õrnatundelised ja nii  
peenikesed, läbipaistvad on, et neid normal-inimene kirjutadagi ei võiks” (Suits 
1969: 554). Seega hindas Suits küll patoloogilist luulet, aga see pidi olema ka õrna-
tundeline. 



161

LOTMAN

KEEL JA KIRJANDUS 1–2/LXVII/2024

Taas pole säilinud Aaviku vastukiri Suitsu kriitikale. 1904. aasta veebruaris 
lähetab Suits talle uue kirja, mille sisu võib tuua selgust Aaviku kahetise, kasutades 
Sisaski sõnu – silmakirjaliku hoiaku põhjuste kohta Baudelaire’i luuletuste saate-
tekstis. Nimelt kirjutab Suits, et Baudelaire’i tõlgetest lubab ta ilmuda ainult üksikuil 
ning saatesõnagi saab trükiloa vaid teatavatel tingimustel: „Baudelaire’ist võiks see 
„Réversibilité” ja mõned „väiksed luul. prosas” ilmuda N. E-stis, teised ialgi mitte. 
Oleks sa decadentismi ülevaadet vähe laiendaks, siis oleks ka see ehk kaunis sün-
nis avaldada.”4 (Suits 1969: 552) Ning tõepoolest, Suitsu eelmises kirjas talle lausa 
kehalist õõva tekitanud luuletuse „Lugejale” tõlge ei ilmunud Noor-Eesti kirjastuse 
alt – Aavik avaldas selle, nagu ka soneti „Vaenlane” tõlke alles 1912. aastal Tallinna 
Teataja kirjanduslisas Külaline (Baudelaire 1912a, 1912b).5 Nii võib oletada, et Aavik 
võttis Baudelaire’i ja dekadentsi suhtes ambivalentse hoiaku, et tekst vastaks rohkem 
albumi toimetaja ootustele. 

Nagu Suits lubas, ilmusidki albumis kolm väikest poeemi proosas: „Võõras.  I”, 
„Jooge endid joobnuks. XXXIII” ja „Sadam. XLI” ning „Kurja lilledest” kolme luu-
letuse eestindus: „Sa Ingel...”, samuti kaks sonetti tõlkepealkirjadega „Spleen” („De 
profundis clamavi”6) ning „Himu” („La Destruction” ’hukatus’). Sisask näeb nende 
sonettide pealkirjade teisenduste taga kaht põhjust: esiteks luuletuste illustreerimine 
dekadentsi märksõnadega, teisalt võis tõlkija pidada Baudelaire’i meeleheitekarjet 
Jumala poole nooreestlaste ateismiga sobimatuks (Sisask 2018: 80–81). 

Nende tõlgetega uuendatakse juba vormiliselt varasemat, saksa kultuuri kaudu 
itaalia mudelil rajanevat eesti sonetti: „Spleeni” ja „Himuga” saabuvad eesti sonetti 
seni valitsevate viisikjambide7 kõrvale pikemad värsiread, 12–13-silbilised, reegli
päraselt 6. või 7. silbi järel tsesureeritud aleksandriinid, samuti Marot’ soneti riimi
skeemid, kus kolmikud algavad paarisriimiga. Valdav osa Baudelaire’i „Kurja lillede” 
sonettidest vastab klassikalisele prantsuse sonetile,8 ent selles on traditsioonilist 
vormi murendavaid luuletusi. Näiteks mõlemad Aaviku tõlgitud sonetid sisalda-
vad nii originaalis kui ka eestindustes viie riimiahela asemel seitset: teine katrään 
toob sisse uued riimid, skeemidega: ABBA/CDDC/EEF/EEF („La Destruction” – 
„Himu”) ja ABBA/CDDC/EEF/FGG („De profundis clamavi” – „Spleen”). Viimase 

4 On huvitav märkida, et samas kritiseerib Suits ka Aaviku lähetatud Verlaine’i luuletuse tõl-
get: „Verlaine’i luuletus ei ole Sul just mitte kõige paremini ümber pandud („Läbi metsa s ä ä l 
kumab kuu, hääli t e e b  iga puu”)” (Suits 1969: 552). Hiljem ilmub Suitsult endalt selle tõlge, 
algusridadega „On üle metsa / nüüd valge kuu / ja okstes sosin / käib otsatu / lehtede varjus...” 
(Prantsuse bukett 1909: 81). Tõlke autorsusega valitseb aga segadus: nimelt leidub arhiivis Vassili 
Mölderi kalligraafiline, paraku dateerimata ärakiri sellest 1909. aastal Suitsu nime all avaldatud 
tõlkest, märkega: „Valge kuu. Verlaine’i järele J. Aavik” (EKM EKLA, f 169, m 18:9, l 1). Tõenäoli-
selt on siin Mölder lihtsalt eksinud.
5 Ülevaadet Baudelaire’i eestindustest vt Talviste 2007: 280–284. 
6 Viide Psalmide raamatu „Palveteekonna laulule”, mis kõlab eestikeelsena: „Põhjatuist sügavusist 
hüüan ma sinu poole, Issand” (Ps 130:1).
7 Germaani keeltes said viisikjambid itaalia tähtsaima värsimõõdu, üksteistsilbiku (lisaks sonetile 
ka nt tertsiini ja trioleti meetrum) vasteks; saksa luulekultuuri kaudu eesti kirjandusse jõudnud 
sonetis sai samuti viisikjambist selle luulevormi kanooniline värsimõõt.
8 Värsimõõduks aleksandriin, nelikud süliriimilised (ABBA/ABBA), kolmikud algavad erinevalt 
itaalia sonetist paarisriimiga, levinuimad skeemid on CCD/EDE, CCD/CCD ja CCD/EED.



162

LOTMAN

KEEL JA KIRJANDUS 1–2/LXVII/2024

puhul on uuenduslik seegi, et tertsetid koosnevad üksnes paarisriimidest. Kuid 
Baudelaire katsetas sonettides ka meetrikaga. Aleksandriinide kõrval kohtab näi-
teks kümmesilbikut („Un Fantôme”), veelgi lühemate värssidega kaheksasilbikut 
(„Le Guignon”), sonetis „Le Chat” vahelduvad kümme- ja kaheksasilbikud, „La 
Musique’is” aleksandriinid ja viisiksilbikud. Veel varieerib Baudelaire stroofiskeemi-
dega, nt „L’Avertisseur” kujutab endast sülisonetti (katräänid ümbritsevad tertsette). 
„Noor-Eesti” albumisse tõlgitud „De profundis clamavi” on reeglipärane aleksand-
riin, kuid „La Destruction” on originaalis hoopis viisikjamb. Võib vaid oletada, miks 
eelistas Aavik sellegi 12–13-silbilisse värsimõõtu tõlkida, ent tõenäoliselt oli tegu 
tähendusliku ekvivalendi otsimisega meie kultuuriruumis: aleksandriin tekitas eesti 
soneti kontekstis sama võõristusefekti, mille jambiline pentameeter prantsuse tradit-
sioonis oli tekitanud. 

Sisulises plaanis vastanduvad Baudelaire’i sonettide tõlked mitmeti ja teravalt 
varasemale eesti sonetile, kus „mina” määratlesid ennekõike tema kaunid tunded 
Eestimaa vastu, kõneledes valdavalt „meie” nimel. Nüüd ilmus sonetti individualistlik 
luulemina, kes seisab silmitsi enda ängi ja spliiniga. „Spleenis” on luulemina lange-
nud hauasügavusse, kus teda ümbritsevad hirm ja teotus. Meelsasti vahetaks ta enda 
eksistentsi kas või jäledaima looma oma vastu, ent on määratud enda spliini. Lõpu-
värsis seiskub selles õõvas elades isegi aeg: „Mu’s kutsub kadedust ka kõige jälgim 
konn, / kes unes tarduda võib tervel talvelgi: / nii pikkamisi aeg siin venib edasi” 
(Baudelaire 1905a). „Himus” on luulemina aga haaratud deemonist, kes täidab ta 
patuse ihaga. Kunstiga ahvatledes tarib deemon ta kõrbesse, „kus elab ammust a’ast 
kurb Igavus, / sest sääl ei kuulda appihüüdeid” (Baudelaire 1905b). Lisaks senise eesti 
soneti taustal enneolematule luuleminale nihestavad need tõlked piire sõnavara ja 
kujunditega, nt „jälgim konn”, „haavu veriseid”, „roojastatud riideid”, „verine masin”. 
Taolised sõnad puudusid eesti varasemas sonetis, mille kaanoni keskme moodustas 
luulemina pisendamine ja ümbritseva ülendamine.9

Suitsu kirjade põhjal võib oletada, et teda ärritas Baudelaire’i tugev sõnavara, aga 
mitte ainult: teisal selgub tema vastikus loiduse, tegevusetuse, ennui vastu. 1903. aasta 
21. detsembri kirjas Aavikule kirjeldab ta, kuidas Gabriele D’Annunzio tähtteos temas 
vimma tekitab: „Läilaks läheb mulle „Surma Triumfi” meeskangelane oma igavese 
armatsemise ja vedelemisega, olgu see ka kui petlikkude värvidega kujutatud. Vaat’ 
mis mina talle nõuu annaksin: tööd teha! See on üks elu päätingimistest, selle vastu 
eksimine on looduse vastu eksimine.” (Suits 1969: 550) Niisiis ei talu Suits dekadent-
likku lodevust. „Noor-Eesti” esikalbumi avatekstiski pealkirjaga „Noorte püüded” vas-
tandub ta otsesõnu dekadentlikule eluhoiakule, nimetades seda „mooduhaiguseks”, 
„skeptitsismuseks”, millega kaasneb tuim ükskõiksus ja mis on seega tagasikiskuv 
jõud, loomata midagi uut. „Ei villa ega nahka,” noomib Suits (1905: 9). Ja lisab:

Skepsisest räägime kui l i i a l d a t u d,  h a i g l a s e s t  nähtusest, kui ühiselulisest 
p a h a s t, mis vaimuelu ei värskenda, vaid suretab. [---] Ka meil Eestis on see haigus 
lahti. Ma arvan, et teist vist küll pea igaüks Eesti Oneginid ja Rudinid on näinud, kes 

9 Vt selle kohta pikemalt Lotman 2019: 95–98.



163

LOTMAN

KEEL JA KIRJANDUS 1–2/LXVII/2024

oma sugulastest küll mitmeti lahku lähevad, aga kellede tüüpus selle läbi juba eemalt 
ära tunda on, et nad Childe Haroldi mantlit kannavad. (Suits 1905: 9, 10)

Suitsu sõnul tekkis see Euroopas alguse saanud ja iseäranis Prantsusmaal õil-
mitsev nähtus Eestis 1890. aastatel loomuliku reaktsioonina 1870. aastate rahvus-
liku ärkamisega kaasnenud vaimustusele. Edasiminekuks oleks aga tarvis see selja-
tada. Ta kutsub üles tegudele, tõstes esile Eestis nappivaid väärtusi, nagu „j u l g u s, 
e n e s e p ä ä l e l o o t m i n e, e t t e v õ t m i s e  v a i m, u s k  e l u  s i s s e  ja t u l e -
v i k u  l o o t u s” (Suits 1905: 7–8). 

Suits väärtustab jõudu, energiat ja edasiminekut, mitte langemist ja loidust. 
Tuleb lisada, et kui d’annunziolik ja baudelaire’ilik dekadents on talle vastukarva, siis 
nietzschelik vaimustab teda. Märtsis 1904 kirjutab ta Aavikule, et on lugenud saksa
keelsetena teoseid „Nõnda kõneles Zarathustra”, „Jumalate hämarus” ja „Sealpool 
head ja kurja”, ning õhkab: „Lõpmata meeldis mulle viimane” (Suits 1969: 555). Epp 
Annus (2005: 529) on nimetanud Suitsu manifesti sihina kultuuriliseks ühistege
vuseks vajaliku rõõmsa ja innustava meeleolu loomist, milles ilmneb korraga Fried-
rich Nietzsche ja Georg Brandese mõju: sarnaselt Nietzschega usub Suits, et selline 
ühisvaimustus luuakse eluintensiivsuse koondamisel olevikule ning Brandeselt on 
ta saanud usu kollektiivse õnne- ja rõõmutunde loovasse jõudu. „Üleüldine hea tuju 
ehk siis ühendav rõõmus meel – selle toel saadetakse midagi korda, nii jõuab üksik
inimene oma võimete tipule, niimoodi tehakse rahvuslikke suurtegusid,” kirjeldab 
Annus (2005: 531) Suitsu tekstis avalduvat veendumust.

Arusaamad lahknevad Aavikul ja Suitsul ka küsimuses kunsti alustest. 21. det-
sembril 1903 saadetud kirjas Aavikule kritiseerib Suits printsiipi „kunst kunsti pärast” 
(pr l’art pour l’art). Ta ei tunnistavatki esteetilist printsiipi kirjanduslike aadete esime-
seks ja viimaseks nõudeks, sama oluline olevat „psychologiline (mitte pathologiline) 
tõeluse prinzip”. „Kunst kunsti pärast” jätab tema hinnangul teose ühekülgseks: „Minu 
meelest on kirjatöö seda suurem, mida rohkem ta elutäiust, küllust eneses tagasi pee-
geldab” (Suits 1969: 550). Aavik aga ei soostu kuidagi, et luule just elust peab olema: 
„Luule, mis ainult üleloomulikku, fantastilist elu maailma kujutab, võib ka ilus olla. 
Ja luule on just midagi igapäevase realiteedi vastast.” Ta lisab, et luule töö peaelement 
on tema занимательность, „s-o see lõbu, see huvitavus, mis lugeja teda lugedes tun-
neb” (EKM EKLA, f 36, m 2:16², l 1). Väärib tähelepanu, et sisse lipsanud sõna „elu” 
on Aavik maha kriipsutanud, asendades selle laiemat tähendust kandva sõnaga „maa-
ilm”. Seega lähtub Aaviku arusaam dekadentlikust estetismist, mille põhimõtteid on 
sokraatilises dialoogis „Valetamise allakäik” sõnastanud Oscar Wilde: 

Kogu vilets kunst tuleb sellest, et pöördutakse tagasi elu ja looduse juurde ning ülen-
datakse need ideaalideni. Elu ja loodust võib mõnikord kunsti toormaterjalina kasu-
tada, aga enne kui neist on kunstile üldse mingit kasu, tuleb need tõlkida kunsti
tavadesse. Hetkel, mil kunst oma kujutlusvõimelise meediumi loovutab, loovutab see 
kõik. (Wilde 2005 [1891]: 43)

Elu ja looduse asemel seatakse püünele kujutelmad ning kunst. 



164

LOTMAN

KEEL JA KIRJANDUS 1–2/LXVII/2024

Dekadentlik melanhoolia ja nostalgia

Esimesed algupärased dekadentsihõngulised eesti sonetid (autoreiks Leena Mudi ja 
Aavik) ilmusid Baudelaire’i tõlgetest neli aastat hiljem (samas „Noor-Eesti” III albu-
mis, kus nägi trükivalgust kuulus prantsuse bukett10). Neid võiks nimetada esimeseks 
dekadentliku soneti tüübiks, iseloomulikeks tunnusteks melanhoolia ja nostalgia. 
Mõistagi ei saa igasugust kurvameelset luuletust pidada dekadentlikuks. Freudi järgi 
on melanhoolia erinevalt leinast haiglaslik, patoloogiline seisund. Lein on loomulik 
reaktsioon millegi konkreetse (lähedase inimese, aga ka nt kodumaa) kaotusele, ning 
sellest püütakse paraneda. Melanhoolia puhul on aga kaotuse objekt enamasti tead-
vustamatu. Ilmneb veel üks põhimõtteline erinevus: „Leina korral on maailm jäänud 
vaeseks ja tühjaks, melanhoolia puhul on seda mina ise.” (Freud 2006 [1917]: 80, 82) 

Just taolist melanhooliat väljendab Mudi (1909: 260) luuletus, kandes seejuures 
Freudi terminoloogias sellele vastanduvat pealkirja „Lein”. Tegu on ühe esimese eesti 
sonetiga, mis tegeleb niisuguste luulemina nimetute ängidega, kus kaotuse objekt 
jääb endalegi mõistatuseks: „Mis koorm see on, mis mure tumeduses / mind vae-
vab ja mu rinda rõhub nii, / et tihti ööde vaikses üksilduses / ei suuda ohkeid hoida 
tagasi?” Seesmised pained ei sõltu välisest ümbrusest: „ei või ma oma saatust süüdis-
tada, / ei tee mind nukraks külm, ei palavus.” Luulemina seisab kesk kaunist loodust, 
tema rinda rõhub sünge taak ning lõpuvärsis ilmneb tema jõuetus: „jõud on nõrk ja 
õhtu liiga ligi.” 

Eesti Kultuuriloolises Arhiivis asuvas käsikirjalises eluloos on Mudi (toona Küla-
ots) märkinud, et kõik tema luuletused on koduümbruses tärganud, ning ta nimetab 
neid kesalilledeks. Käsikirjas esineb veel üks põnev tõik: Mudi on täismahus ära tõl-
kinud toonase, nn vana Draamateatri tarvis Molière’i „Naiste kooli”, mis lükati aga 
tagasi huvitaval põhjusel.11 Mudi kirjutab: „Üks Tartu daam oli ütelnud seda tõlget 
lugedes, et selles puudub prantsuse esprit – ja väga õige. Sellist taime meie kesapõllul 
ei kasvanud.” (EKM EKLA, f 169, m 204:13, l 2–6) Mudi ängid ei ole seega tekkinud 
välistel põhjustel, ometi on need kesalilled erinevalt kurja lilledest võrsunud kaunis 
looduses. 

Kaht eri tüüpi painet, looduses kerkinud abstraktset meeleheidet ja küllastumu-
sest sündinud tülgastust, iseloomustab hästi Aino Kallase arvustus Marie Heibergi 
„Mure-lapse lauludele” (1906). Kallast ei veena nimelt Heibergi luuletuste alali-
sed igatsused, määramatu ja sihitu ilmavalu, mille põhjus jääb lugejale hämaraks. 
„Kõige selle tagajärjeks on, et sarnane alatine igatsemine loodetud mõju ei avalda, 
lugeja süda ei lähe soojaks, sest ta ei leia selleks küllalt põhjust.” Kallas vastandab 
Heibergi vaevu Baudelaire’i kannatustele, mis näivad talle õigustatud ja sügavad: 
10 Bukett sisaldab kümmet luuletõlget: Baudelaire’i „Tõus” („Élévation”, tlk G. Suits) ja „Raibe” 
(„Une Charogne”, tlk J. Aavik), Arthur Rimbaud’ „Meeleolu” („Sensation”, tlk J. Aavik), Albert 
Samaini sonett „Meeldivus” („Dilection”, tlk J. Aavik), Sully Prudhomme’i „Kaste” („Rosées”, tlk 
V. Grünthal), Émile Verhaereni „Là-bas” (tlk G. Suits), Paul Verlaine’i sonett „Nevermore” (tlk 
V. Grünthal), lisaks luuletused „Õitsetund” („L’heure du berger”, tlk V. Grünthal) ja „Valge kuu” 
(*La lune blanche, tlk G. Suits, vt ka 4. allmärkust). Vt selle valimiku tähendusest prantsuse-eesti 
tõlkekirjanduse kontekstis Talviste 2005.
11 Paraku ei ole käsikiri säilinud, vähemalt pole siinkirjutajal õnnestunud seda arhiividest leida.



165

LOTMAN

KEEL JA KIRJANDUS 1–2/LXVII/2024

„Ilmavalu luuletaja ex professo Baudelaire igatseb ka alati, aga tema eluväsimusel on 
oma põhjus, see on elumaitsemise kihvt, kõikide inimlikkude rõõmude ja kirgede 
põhjamuda, see on inimese kurvameelsus, kes elu sügavused ära mõõtnud on,” kir-
jutab Kallas (1906: 1905). Baudelaire’i äng on ennui, Aaviku (1905: 195) määratluses 
on see igavus ehk „liia lõbu maitsmise läbi kolkunud inimese elutüdimus”. Nii saab 
ennui esimeseks tõlkevasteks „igavus”, mida Aavik kasutab ka soneti „Destruction” 
(„Himu”) eestinduses:12 

Mind nõnda veab ta [Deemon] nii kaugel Jumalast
kesk tühje steppisid, kus elab ammust a’ast
kurb Igavus, sest sääl ei kuulda appihüüdeid.
(Baudelaire 1905b)

Il me conduit ainsi, loin du regard de Dieu,
Haletant et brisé de fatigue, au milieu
Des plaines de l’Ennui, profondes et désertes,
(Baudelaire 1857: 182)

Põhimõtteline lahknemine, mida Kallas nägi Heibergi ja Baudelaire’i melanhoo-
lia vahel, avaneb tabavalt sõnade „igavus” ja ennui etümoloogias: prantsuse ennui 
tuleneb sõnast inodiare, mis omakorda lähtub odium’ist, seondudes nii põlguse, 
vihavaenu või isegi vihkamisega, „igavus” sisaldab aga ajalist mõõdet ning kurbust, 
nukrust, pärinedes samast tüvest sõnadega „iial”, „ikka”, aga samuti „igavik”.13 XIX 
sajandi luules on see sõna kasutusel just nende konnotatsioonidega,14 sidudes iga-
vuse igavikuliste tunnete ja igatsusega, mitte tülpimuse või veelgi vähem põlgusega. 
Tõlkekatke toob esile, kuidas romantismile iseloomulikud tähendused kanduvad 
eesti kultuuris ka dekadentsi konteksti. Lisaks sõnade ennui ja „igavus” erinevatele 
tähendusvarjunditele teisendab Aavik tõlkes seda seisundit veelgi: originaalis seon-
dub ennui eelmises värsireas luuleminale omistatud hingetuse ja täieliku jõuetusega, 
kuid eestinduses personifitseeritakse igavus ise, täiendades seda hoopis adjektiiviga 
„kurb”. Seega ei ole ka Aaviku tõlkes Baudelaire’i ennui puhul hästi säilinud see „ilma-

12 Hiljem on samas luuletuses ennui tõlgitud „Tülpimuseks” (Baudelaire 2010: 79), aga ka 
„Tüdimusväljaks” (Baudelaire 2000: 321).
13 Nt vadja itšä ’iga, vanus’, itšävä ’igav; nukker; kurb’; soome ikä ’iga, vanus’, ikävä ’igav; nukker; 
kurb’; isuri igä ’iga, vanus’, ikkäävä ’igav, kurb; iha, soov, igatsus’ (EES: 88). 
14 Iseloomulikuks näiteks on Martha Pärna luuletused. Nt sonetis „Õhtu” XIX sajandi lõpust 
tunneb luulemina hunnitus looduses rambet nukrust ning refräänina igavust: „Õitsva pärna 
all seisan üksinda. – / Aral kõlal, viivitades vähelt, / Langeb vihmatilk veel roosi lehelt / Pilves 
keerlevad välgud paelana. // Igav mull! [---]” (Pärna 1893). Soneti „Mere kaldal” nelikud kir-
jeldavad samuti hingematvat loodust, avastroofiga: „Merepinna hõbe – roheline kalda joon – / 
Kahvatanud taeval pehmendatud päikse sära, / Üksik puri kaub kaugel, kaugel udus ära, – / Väri-
sedes kõlab veest vastu iga toon.” Avakolmik kirjeldab saabunud rahu ja elustatud vaikust, soneti 
sulgeb aga üksnes üheks momendiks saavutatud hingeseisund: „Silmapilguks näitab: avatud on 
Igavuse ring.” (Pärna 1892) Ent hilisemaski luules esineb selgelt igavuse konnotatsioone igaviku-
liste tunnetega, vrd nt Juhan Liivi „Igav liiv ja tühi väli” aastast 1910.



166

LOTMAN

KEEL JA KIRJANDUS 1–2/LXVII/2024

maitsmise kihvt” ja „põhjamuda”, mille puudumist Kallas Heibergile ette heidab ning 
mida Mudi enda puhul nimetab puuduvaks prantsuse esprit’ks. 

Mudiga samas „Noor-Eesti” III albumis ilmub kaks Aaviku sonetti, neist esi-
mene, „Melanholia” (1909: 252), kujutab luulemina muserdust ja linnaigatsust: „ja 
ikka linn, mu siht, on liiga kaugel.” Kui dekadents seondub sageli suurlinlikkusega, 
siis Aaviku sonetis (1909: 252) kohtab alles linnaigatsust – hinge rõhub suutmatus 
loodusest sinna jõuda. Lõpustroofis küsib luulemina dramaatiliselt: „Kas saan kord 
sinna, kui ju kortsud laugel, / kui juba eluhommik minust kaugel, / kui kustunud on 
viimne lootus’kiir?” Ühtlasi on siin näha, kuidas ängistav meeleseisund ei seondu 
tülpimuse ega küllastumisega, vaid igatsusega.

Arhiivis leidub lisaks üks Aaviku käsikirjaline ja dateerimata sonett pealkirjaga 
„Sajab” (EKM EKLA, f 275, m 31:3, l 11),15 mis kujutabki lõputut veelangu: „Sajab 
jälle... ühtelugu sajab.” Vihmast saab masenduse väljendus, kandes endas ka igavust: 
„igav niiskus langeb lõpmata.” Lõpustroofis tuleb aga taas sisse ulma kaudu roman-
tiline igatsus: „Mis [vihma müha] mull’ avab unistuse valla / Ja mu seesmist tuska 
suigutab. / Saja – siis mu hing end rahustab.” Tonaalsuselt sarnanevad need Aaviku 
sonetid Mudi omaga: valitseb nukker igatsus ja melanhoolia, mis on ka samas numb-
ris avaldatud Verlaine’i soneti „Nevermore” põhimotiiv. 

Seevastu Aaviku kolmanda soneti „Üksildus” melanhoolia märgib just 
baudelaire’ilikku tülpimust, elust ja inimestest põgenemist, mida nauditakse üksil-
duses: „kui pettumustest täidetud mu rind / ja tüüdanud mind on maailma kära, / 
siis inimeste seltsist lähen ära, / su rüppesse ma põgenen kui lind” (Aavik 1909: 253). 
Ent erinevalt romantikutest ei pageta siin linnast loodusse, vaid hoopis luulesse. 
Veelgi enam, looduse koha ongi võtnud (sõna)kunst, nagu rõhutab kohe soneti algul 
metafoorne apostroof: „Sa luule hiis, sa vaikse õnne hind.”

Estetism ja piiride hajumine

Teiseks eesti dekadentliku soneti alatüübiks võibki pidada luuletusi, kus ühest küljest 
rõhutatakse kunsti ülemust looduse ja loomuliku üle, kunstlikkuse ja esteetika pühit-
semist, teisalt on iseloomulik piiride kadu maailmas, sh meeleliste aistingute vahel 
ehk sünesteesia.16 Kui eeltoodud Aaviku sonetis pakkus kunstlik hingele lohtu, seon-
dudes nii dekadentliku estetismiga, siis Jaan Kärneri järgmisel kümnendil kirjutatud 
luulekunsti kiitmisele pühendatud sonett „Luule tervitus” viitab avastroofis otsesõnu 
dekadentide motiividele, samuti Verlaine’ile:

15 Aaviku käsikirjalises mapis leidub veel mitu prantsuse sümbolistide sonettide ümberkirjutust, 
andes tunnistust tema huvist selle luulevormi vastu; sh Arthur Rimbaud’ märgiline „Voyelles” 
(„Vokaalid”, 1871), mis võis Aavikut köita lingvistina – luuletus kujutab tähtede sünesteetilist 
mõju, nt A on must, E valge, U roheline ja O sinine.
16 Meditsiinis kirjeldas sünesteesiat esmakordselt 1812. aastal saksa arst Georg Tobias Ludwig 
Sachs, ent teadusuuringute kuldaeg saabus nimelt fin de siècle’i ajal, aastatel 1876–1895, kui 
tekkis debatt selle olemuse ja põhjuste, aga ka nimetuse üle (vt pikemalt selle kohta Jewanski jt 
2020). Meelte sidestatuse kultuurilise tähenduse, dekadentsi ja sünesteesia kohta vt nt Desma-
rais, Condé 2017.



167

LOTMAN

KEEL JA KIRJANDUS 1–2/LXVII/2024

Sa ole tervitatud, püha luulemeel,
täis mõtte väävlituld, ja kire kihvtilõngu,
ja naise iharust, ja ülemaistki hõngu:
Poe’ vaskne vilepill, Verlaine’i kandlekeel.
(Kärner 1919: 23)

Edasi väljendab sonett kunsti ülistades juba Baudelaire’i spliinile vastanduvat 
ideaali: kunst on igavene, ulatudes inimlikust surelike sfäärist kõrgemale. 

Estetismi väljenduseks võib pidada ka prantsuse buketis avaldatud sümbolistide 
tõlgete kaudu eesti sonetti jõudvat uudset, Sisaski (2018: 82) järgi ehtparnaslikku 
sõnavara, nt võõrlaenulised antiiksed värvused, nagu rubiin, purpur, pronks, ja võõr-
sõnad, nagu spiraal, horisont. Edaspidi muutubki see sõnavara eesti sonetis ehtnoor
eestlaslikuks, hiljem ka -siurulikuks, nt pronks: „Kesk loode brongsikarva nukrust 
üksi minna” (Reiman 1914: 15), „Ja alasti, kui nümfid brongsiläiksed” (Under 1917: 
33); ja eriti purpur: „Mai õhtu kulda, purpurisse koetud aias” (Reiman 1914: 88), „Nii 
päikse loodel leekis purpur Niilus” (Alle 1916: 3), „Ning purpurrätiku mu õlgadelle” 
(Under 1917: 12), „Kus ümber verevad metsviina purpurketid” (Under 1917: 35), 
„Sind mõelda, rind täis purpurõhetust” (Under 1917: 53).17

Dekadentidel oli süvenenud huvi tajude vastu, väljendudes muu hulgas meelte
sidestatuse ehk sünesteesia toomises luulesse. Näiteks prantsuse buketis Aaviku tõl-
gitud Albert Samaini „Meeldivus” seob värvused heliliste ja kehaliste aistingutega, 
hääle puudutusega:

Mull’ meeldib hämarus ja õrnad, pehmed toonid, 
kõik see, mis väriseb ja heljub, lainetab, 
siid, vesi, silmad, juuks ja hääl, mis kallistab, 
ning apra’ vormide spiritualsed jooned;
(Prantsuse bukett 1909: 78)

Eesti algupärases sonetis tõusevad meelelised aistingud keskmesse mitmes 
Rudolf Reimani sonetis, nt omistades värvustele, aroomidele ning muudelegi tund-
mustele heli: „Kõik värvid, lõhnad, tunded, kaua halanud / [---] / nii kaugemeelseks 
nukruseks end salanud” (Reiman 1918: 31). Kõigis neis aistingutes peegeldub ühtselt 
ka luulemina seisund, tema melanhoolia.

Eri aistingute vaheliste piiride kadumisest enam kohtab ajastu eesti sonetis iga
suguste tajude hägustumist. Korduvaks motiiviks saab hämarus (millega algab 
ka Samaini „Meeldivus”), iseloomulikuks näiteks kaks Henrik Visnapuu sonetti: 
„Õhtu valguses” (1913: 49) ja „Baroness Maggie Gripenbergile”18 (1913: 46). Ehkki 

17 Vt pikemalt Lotman 2019: 165.
18 Maggie Gripenberg (1881–1976) oli soome moderntantsu ikoon. Selles 1913. aasta pühendus
sonetis teeb Visnapuu talle kauni kummarduse – luuletus lõpeb ridadega: „Jääb Sinu tantsu 
mängiv, lapseline meel / ja meeleheide ikka kostma minu luules”, ent kuus aastat hiljem n-ö 
Gripenbergi skandaalis on Visnapuu üks tema kriitikuid ja avaldusele allakirjutanutest. Nimelt 
esines 3. ja 5. novembril 1919 Gripenberg koos Onni Gabrieliga Tartus Vanemuises. Esinemine 



168

LOTMAN

KEEL JA KIRJANDUS 1–2/LXVII/2024

riimiskeemid vastavad itaalia sonetile, ilmneb prantsuse luulekultuuri mõju juba 
värsimõõdus: mõlemad on aleksandriinides. Neist esimene algab loojanguaegse 
hämarusega, samuti esineb juba avastroofis parnaslik sõnavara: „Mu aknad pärani 
on õhtu valgesse. / Ju horitsondi taha vajus päikse diskus. / Öö tuledest nüüd hoovab 
sinu palgesse / rubiini helgitsuse imeline viskus.” [minu allajoonimised – R. L.] Luu-
letus kulmineerub öiste meeleliste naudingutega (nii kuulub see ühtlasi järgmisse 
siin eritletud dekadentliku soneti alatüüpi): 

Su ümber purpurlise õhtu mahe toon,
su merevaigust juuksed lahti üle piha.
Mind hellaks teinud nende raske kroon

ja sinu ahta palge õhtuvalev liha.
Ma sinu juuksed ööle oma laulus toon.
Su päralt olgu minu meelte öine iha.
(Visnapuu 1913: 49)

„Baroness Maggie Gripenbergile” pühitseb kaduvust ja möödanikku, samuti sen-
suaalseid tundeid: „On sääl, kus õilmitsus on üürike ja käng / mu ihad päha saanud 
humalatest kroonid.” Ning jällegi on iseloomulik ähmasus, piiride kadu, mida ei ole 
põhjustanud pimedus, vaid udu: „päev vaikne, mures, udus kustund foonid” (Visna-
puu 1913: 46). 

Helilises maailmas vastab piirjoonte hajumisele sonimine, millega algabki Suitsu 
sonett „Nebulosa” (1913: 23–24), viidates juba pealkirjas udukogule, hämule. Erine-
valt Aaviku „Melanholiast” on siin juba jõutud linna, mille tänavail videvikus hulgu-
takse. Näiteks nelikud: 

Kui tume sonimine täitis rinna, 
oktober sadu alla valgutas. 
Meid kannatuste vaprus hulgutas 
alleedel tuttavatel siia-sinna. 
Ju hämarasse õhtu mähkis linna 
ja eemal mõni latern vilgutas. 
Meid kannatuste vaprus hulgutas 
alleedel tuttavatel siia-sinna.

Sihitu jõlkumine ei vii aga kuhugi: sonett lõpeb tõdemusega, et „rändasime jalad 
ainult rakku”. 

kutsus publikus esile pahameele – pallaslased ja mõned siurulased vilistasid tantsija välja, mis 
tekitas publiku seas kakluse. Sündmuse järel kirjutas kriitiline leer ajalehte avalduse, hinnates 
esinemist mitte kunstiks, vaid pigem varieteenumbriks, ning nõudes omale õigust vilistades 
arvamust avaldada. Peale Visnapuu kirjutasid alla Ado Vabbe, Konrad Mägi, samuti Tuglas, Alle, 
Gailit jt (Auustatud... 1919: 5).



169

LOTMAN

KEEL JA KIRJANDUS 1–2/LXVII/2024

Radikaalne dekadents: morbiidsus ja seksuaalsus

Kolmandaks tüübiks võib pidada sonette, kus avaldub – kasutades Mirjam Hinri-
kuse määratlust – radikaalne dekadents: otsesõnu väljendatakse morbiidsust ja sek-
suaalset nonkonformismi. Niisugune dekadentlik laad jääb Hinrikuse (2011: 108) 
hinnangul aga XX sajandi algul eesti kirjanduses üsna tagaplaanile ning ka toonastes 
sonettides ei kohta sellist motiivistikku ja sõnavara, mida harjumuspäraselt deka-
dentsiga seostatakse. Enne selle tõsimeelset jõudmist eesti sonetti tekib paar alaliiki. 

Esmalt ilmub radikaalsele dekadentsile omane sõnavara hoopis ekspressio-
nistide sonettidesse. Nii kuuluvad Jaan Kärneri luuletuse „Haigel ajal” (1921: 15) 
leksikasse sõnad „mädanev”, „kõdunev”, „higistab”, „laipade”, „raibete”, „kooljate”, 
„mürkide”. Sonett räägib sellest, et aeg on allakäinud, suguhaige, ning süüfilis levib 
õhu kaudu. Seega erinevalt dekadentidest vaatleb Kärner allakäiku moralistlikust 
vaatenurgas. Ühene hinnang antakse lõpuvärssides: „Näen: neitsid ja hoorajad 
sõlmivad sõgedad liidud, / patt tiirane inimest kaunist ja ülevat häbistab. / Kaas
aegsete jõhkruse, apluse, valskuse vahel / kui klaasine katkeb mu selgete päevade 
ahel.” 

Teiseks esineb jõulist dekadentlikku leksikat ja motiivistikku paaris paarialikus 
paroodias, mis eri põhjustel kirjutamise aegu luulekogudesse ei jõudnud. Neist esi-
mese kirjutas Bernard Kangro hilisteismelisena 1920-ndate lõpus, ent toimetaja ei 
pidanud seda trükikõlblikuks, valides avaldamiseks hoopis Kangro looduslüürika – 
see otsustas Kangro tulevaste luuletuste suuna, valitsema jäi loodussonett (Kangro 
1970: 31). Juba kõnealuse soneti alapealkiri viitab, et tegu on žanrilise pilketeosega: 
„Palavik: Quasi una parodia”. Luuletus algab sompjas õhus tänaval uitamisega, 
seondudes Suitsu „Nebulosaga”. Seejärel ilmub kuskilt hahkjas varjukogu, silmitu 
ja suutu; kolmikutes komberdab luulemina mingi ähmase aimuse ajel koju, kus 
avastab õudusega, et seal lamab luukere hammustatud naine. Viimased värsid too-
vad pöörde: „Siit katkeb minu mälu pingul pael / ja luukorjus olen mina – surnud. 
Ammu” (Kangro 1970: 32). Luulemina avastab, et on ise surnud, ning lõpupöördena 
selgub teose viimase sõnaga, et seda juba pikka aega.

Kaks paroodiat kirjutas 1940. aastate teisel poolel Ellen Niit (toona Hiob), mis – 
nagu on märkinud Maarja Undusk (2017: 1793) – „kvalifitseeruvad niivõrd man-
dunud dekadentsiks, et ilmavalgust ei saanud nad uksepraogi vahelt näha”. Nii said 
need trükitud alles 2017. aastal Unduski artikli sees (2017: 1793–1794). Sonett „Len-
davad laibad” kätkeb seitset surmaga otse seotud sõna (kaks korda sõnad „surnud” 
ja „laip”, lisaks „surm”, „kõnge”, „kadund lell”), samuti kujundlikku laipa („kaamed 
näod”), mitut elu eitust ning pealekauba sõnu, mille semantilisse välja surm kuulub 
(„mürk”) (vt pikemalt Lotman 2019: 250–251). 

Täie tõsidusega tõuseb radikaalne, morbiidne dekadents eesti sonetis esile alles 
Teise maailmasõja järel eksiilluules, ennekõike Rootsi pagenud Ivar Grünthali 
sonetiseerias „Müüdid mülka põhja kadunud maast” (1953) ja Kanadasse emigree-
runud Harri Asi kogudes „Kui valgus kaob” (1954) ja „Heiastused” (1959). Asi toob 
eesti sonetti baudelaire’ilikke tantsijannasid ja baarimelu, samuti alkouima ja liha-
himu, nt „Las höörleb keha tiirleval parketil / ja luksub tantsitari kastanjett. [---] et 



170

LOTMAN

KEEL JA KIRJANDUS 1–2/LXVII/2024

pimedus kui soojust õhkav naine / kõik viinavallast välja kutsut vaimud / su kaela 
heidaks nõtkeks luuks ja lihaks” (1954: 46). Kohtab surma, tihti vägivaldset, aga ka 
elutüdimust ja rõõmu saabuva surma üle: „Siin pole päevi. Tunnid muremõrkjad / 
sind lämmatasid nagu raskeim spliin” (1954: 49). Kogus „Kui väsib usk” kerkib pea
teemana esile usu puudumine: just usu kadudes tabab meid täiusliku hetke õud ning 
„me jälle inimesiks sõgeneme” (Asi 1959: 33). Inimene saab inimeseks sel õõvastaval 
hetkel, kui tajub enda üksiolekut maa peal. 

Sensoorsete tajude tähtsus juhatab ka viimasesse dekadentliku soneti alaliiki, kus 
meeleline kogemus muutub ülimuslikuks, olles seejuures patune ja sõge. Kui Marie 
Underi erootilised sonetid on elujaatavad, seksuaalsus on neis midagi ürgset, kuu-
ludes loodusse ja loomusse, vastandudes seejuures verevaesele, külmale ja viljatule 
linnale,19 siis Grünthalil seondub seksuaalsus pahelisega. Kehalisuses põimuvad 
sageli füüsiline armatsemine ja vägivald. Näiteks sonetiseeria „Müüdid mülka põhja 
kadunud maast” avaluuletuse lõpupöörde toob seni eesti luules tabuks olnud enese
rahuldamise motiiv: „Tung lunastada neitsilikku ihu, // et muserdada himu saja
tahust, / und sinust, tulest, roosidest ja vahust. / Oo ärkamist, täis limast kivi pihu” 
(Grünthal 1995: 47), järgmises kirjeldatakse seksuaalvahekorda otse vägivaldse rün-
nakuna: „Ränk kunstlike ärrituste meski / lööb pähe, välja tegemata loast / sind rün-
dan, viimse hilbu langedeski, / sa vetrud tagasi, kõht tabat noast” (1995: 48). Ning 
veelgi enam, ka suguühte järel, kui naine on end puhastanud seemnevedelikust, teki-
tab see luuleminas korraga ängi ja mõrvamõtteid: „Ma vaatan ainiti su märga reit. / 
Ja mõeldes, mind ta endalt maha pesi, / mus võitleb mõrvalust ja meeleheit.” (1995: 
49)

Seksuaalse kogemuse ülimust, aga positiivsel toonil, kus patune väljendab ängi 
asemel rõõme ja naudinguid, kohtab mitmes Artur Alliksaare sonetis, millest avalda-
tud on vaid „Viis minutit viimistletud viisakust” (1995: 1), seegi ainult korra perioo-
dikas; ühtegi kogumikku pole luuletust kaasatud. Sonett kujutab seksuaalvahekorda 
naisterahvaga, kelle nime isegi ei teata. Moraalsed hinnangud heidetakse naudingute 
ees kõrvale juba avavärssides: „Ei tea, kas oled tüdruk, lits või ime, / kuid tean, et 
sinuga on ülihea.” Kolmikutes kulmineerub luuletus akti endaga: „Me kahardusime 
teineteise kaisus, / mu pihu alla sattus sinu naisus / ja välja kutsus kauni häbiteo. // 
See oli päiksepaisteliselt sorav. / Ma karglesin su kaevul nagu orav / ja paika panin 
surematu eo.” 

Kordagi pole trükivalgust näinud juba vormiliselt huvitav „Ekskursioon” (EKM 
EKLA, f 316, m 5:1, lk 33), kus nelikvärssidele on lisatud viies, taandega eristatud, 
traditsioonilise soneti seisukohast liigvärss.20 Selle luuletuse avastroof kõlab: 

19 Vt selle kohta pikemalt Lotman 2015.
20 Need n-ö liigvärsid riimuvad omavahel ning kogu soneti riimiskeemiks on AbbAc/AbbAc/
DDe/DDe; seega on muus osas tegu klassikalise Petrarca sonetiga, kus värsimõõduks on viisik
jamb – eesti (ja ka nt germaani) luulekultuuris itaalia üksteistsilbiku vaste romaani stroofi
vormides. 



171

LOTMAN

KEEL JA KIRJANDUS 1–2/LXVII/2024

Taas tunnen tõusvat kuuma kiimalust,
kui kerkib Sinu kleidi kerge ääris. 
Mind valdab jahikoera murdmislust, 
Su magus mõdu küllalt kaua kääris, 
	 nüüd joon ta seitsme sõõmuga!

Jälle on kehaline iha luuletuse lähtepunkt, ning seda ka otsesõnu väljendatakse. 
Lisavärsside toomine rõhutab ülevoolavat, üle piiri minevat himu, mis ei mahu ette-
antud reeglitesse. Vagiinat nimetatakse „Suureks Erutuste Oruks”, ja sinna jõudes 
tasakaalustub nähtud vaev naudinguga, see on „kõrgeks tasuks, / sel mahlakate ela-
muste maal”. Lõpuvärsis ilmneb, et just neis kehalistes mõnudes, aga ka mõnikord 
ette tulevates pettumustes „selgeks peegeldub mu ideaal”. 

Ilmunud ei ole ka sonett „Ballil” (EKM EKLA, f 316, m 5:1, lk 18), kus kirjelda-
takse elamusi lausa nelja naisterahvaga: „kolm musta daami ja üks roheline”. Siingi 
allutakse mõnuga patusele kirele, nimetades seda isegi julguseks:

Ja meelt, kus viimne kahtlev voorus suri, 
kirg vallutab kui mõnus saunaleil, 
suud ent, mis põleb nagu põrguuri, 
las lasta nelja suudluse kokteil. 

Ah, nii spontaanselt nagu elu ise 
löön puruks himu suure vaikimise, 
et ärkaks julgus puhtalt paheline.21

Sonetis „Elamus” (EKM EKLA, f  316, m  4:3, lk 30) valdavad luulemina 
„öömeeleolud, tumedad ja võikad”, tunnistades ühtlasi, et „mind võrdselt võluvad 
Su voorused / ja võrgutavad pahed”. 

Lõpetuseks

On üsna kõnekas ehk isegi terve eesti luulekaanoni seisukohast, et need pahelised iha-
rad sonetid ei ole Alliksaare luulekogudesse seni jõudnud. Ainuüksi see väljajätt võib 

21 Tegu on Visnapuu kogus „Amores” ilmunud samanimelise luuletuse intertekstiga, mis samuti 
oli Alliksaarele tähenduslik, nt leidub arhiivis tema käsikirjaline „Amorese” sisukorra ümber
kirjutis (EKM EKLA, f 316, m 6:1, lk 225). Alliksaar on Visnapuu motiivi tihendanud – Visna-
puu „Ballil” koosneb 10 stroofist ja 69 värsist, Alliksaar on selle mahutanud 14-realisse soneti
vormi, lisades sinna tumedat kirge. Visnapuu roosas ballisaalis heljuvad ringi siidikangastes 
neitsid; neist eemal seisab end võõrkehana tundev poeet. Järsku kütkestab teda valgete palgetega 
ja marmorlike käsivartega tütarlaps ning toimub pööre: „Ei saand ta [poeet] hoida ihaldusi, / 
Mis kiskusid ta meeled enda järgi.” Lõpustroofis andubki luuletaja meeletustele, õhates: „Ah, 
laske olla joobunud poeet! [---] Las kummarda nüüd sõnatun ekstaasin.” Ometi on siin naiste-
rahva sümboliks süütuse värv (Alliksaarel kolm musta ja üks roheline), teda nimetatakse neitsiks 
ja tütarlapseks (Alliksaarel on tegu juba daamidega) ning poeet joobub naiste naerust ja ilust 
(Alliksaarel nelja naise suudluste kokteilist).



172

LOTMAN

KEEL JA KIRJANDUS 1–2/LXVII/2024

märkida nende luuletuste tõelist dekadentlust, mis n-ö alliksaarelikkusega kokku ei 
sobi. Näiteks on seni põhjalikema kogumiku „Päikesepillaja” (1997) koostaja Urmas 
Tõnisson märkinud, et on teosest välja jätnud ennekõike Alliksaare varasemasse 
perioodi kuuluvaid riimilisi luuletusi, ent teinud seda „sisulistel või kompositsioo-
nilistel kaalutlustel, fragmentaarsuse või küsitava autorsuse tõttu”. Veel täheldab ta, 
et „leidus neidki, mille avaldamine tundus eeldavat orienteerumist akadeemilisele 
väljaandele”. (Tõnisson 1997: 433) Siin artiklis toodud Alliksaare sonettide autorsus 
ei ole küsitav: mitte ainult seepärast, et need asuvad Alliksaare käsikirjalises kogus, 
enamikust neist on mitu eri versiooni Alliksaare käega tehtud parandustega, või et 
need vastavad mitmes aspektis tema poeetilisele käekirjale,22 aga ka seetõttu, et Allik-
saar on sonetid „Ekskursioon”, „Elamus” ja „Ballil” ühes dokumendis (EKM EKLA, 
f 316, m 6:1, lk 236) kirjutanud samasse loetellu enam kui neljakümne vaieldamatult 
tema enda luuletusega. Tõenäoliselt on tegu plaanitava luulekogu sisukorraga (mil-
lest on alliksaarelikult tulpades kõrvuti mitu eri pikkusega versiooni ohtrate kõr-
val- ja allmärkustega, kritselduste ning ka arvutustega). Seega pidi Tõnisson lähtuma 
väljajätul sisulistest kaalutlustest. 

Margit Mõistlik on üldiselt „Päikesepillaja” põhjal koostatud valimikku kaasanud 
lisaks mõne seal avaldamata luuletuse, mis ometi tema hinnangul Alliksaare ilmunud 
luuletustele olulist väärtust ei lisa (Mõistlik 2018: 327). Ent temagi on jätnud välja 
need meelelist naudingut ideaalini tõstvad sonetid, mis võinuksid selle suurmeistri 
ampluaad tõepoolest avardada. Iseloomustades Alliksaare luulet, toob Mõistlik välja 
kahetisuse: ühest küljest nostalgia, sünged alatoonid ja tumedad eelaimused, teisalt – 
ja valdavalt – helged ja kohati ülevadki toonid. Ta lisab: „Ka sellesse kogusse valitud 
luuletustes esinevad sõnad laul, luule, hing, elu, päike, naer mitu korda sagedamini 
kui surm, vaev ja valu” (Mõistlik 2018: 331). Kehaliste naudingute ülimuslikkus ei 
sobitu aga kumbagi hooba. 

See paistab olevat tähenduslik eesti soneti seisukohalt tervikuna. Tulles tagasi 
algusse, Aaviku dekadentsimääratluse juurde, tuleb tõdeda, et eesti sonetis on päri-
selt omaks võetud pigem dekadentsi pehmemad avaldused: melanhoolne ja üksil-
dane nostalgia, samuti kunsti ja ilu pühitsemine. Meelelistest sonettidest on kodune-
nud need, mis ei kirjelda üksikasjaliselt või liiga täpselt tekkinud ihasid, veel vähem 
nende realiseerimist, vaid väljendavad sensuaalseid tundeid kaudsemalt ja kujund-
likumalt. Aaviku artiklis märgitud „dekadentismuse” teine ja raevukam pool – bak-
hantlikud orgiad ja rafineeritud lõbustused (näiteks nelja daamiga) ja muud moraa-
list kõrvalekalded – on sobinud paroodiatesse või vajanud kõrvale moralistlikku 
hukkamõistu, nagu eesti ekspressionistide sonetis. Radikaalne dekadents on pigem 
midagi, mida Alliksaarega, aga ehk üldse eesti luulekaanoniga siduda ei ole tahetud.

Artikli valmimist on toetanud Eesti Teadusagentuuri uurimisprojekt PRG1106 „Lüürilise 
luule tegur väikeste kirjanduste kujunemisel”.

22 Nt on ta ümber kirjutanud ka paar Underi paguluses loodud sonetti, sinna juurde tõenäoliselt 
läbiotsimise hirmus autori nime märkimata. 



173

LOTMAN

KEEL JA KIRJANDUS 1–2/LXVII/2024

ARHIIVIALLIKAD

Eesti Kirjandusmuuseumi (EKM) Eesti Kultuurilooline Arhiiv (EKLA):
f 36, m 2:16². Juhan Aavik G. Suitsule.
f 169, m 18:9. J. Aavik. Valge kuu Verlaine’i järele. V. Mölderi ärakiri. 
f 169, m 204:13. Leena Mudi-Külaots. Andmeid kadunud aastatest. 25. I 1961.
f 275, m 31:3. J. Aavik, tlk = Saarela. E. Dubus, A. Samain jt – Luuletuste tõlkeid, luuletusi 

pr. k. + katkend tõlgitud teose tutvustusest. Käsik., d-ta.
f 316, m 4:3. Artur Alliksaar. Luuletusi enne 1958 (enne kodumaale tulekut) [ja 1958/59 

talv], käsik., masink.
f 316, m 5:1. Artur Alliksaar. Luuletuste käsikirjad [mustanditega] e.k, käsik., käsik. par., 

masink.
f 316, m 6:1. Artur Alliksaar. Luuletuste käsikirju, mustandeid, märkmeid.

KIRJANDUS 

Aavik, Johannes 1905. Charles Baudelaire ja dekadentismus. – Noor-Eesti I. Tartu: „Kirjan-
duse sõprade” kirjastus, lk 194–196. 

Aavik, Johannes 1909. Kaks sonetti. – Noor-Eesti III. Tartu: Noor-Eesti, lk 252–253. 
Alle, August 1916. Kleopatra. – Postimees 19. VIII, lk 3.
Alliksaar, Artur 1995. Viis minutit viimistletud viisakust. – Vikerkaar, nr 8, lk 1.
Annus, Epp 2005. Noorte püüded ja rõõmus ajalugu: Gustav Suits ja Friedrich Nietzsche. – 

Keel ja Kirjandus, nr 9, lk 526–534.
Asi, Harri 1954. Kui valgus kaob. Kolmas kogu luuletusi. Toronto: Orto.
Asi, Harri 1959. Heiastused. Neljas kogu luuletusi. Toronto: Orto.
Auustatud Postimehe toimetus! – Tallinna Teataja 20. IX 1919, lk 5. 
Baudelaire, Charles 1857. Les Fleurs du mal. Paris: Poulet-Malassis et De Broise.
Baudelaire, Charles 1905a. Spleen. – Noor-Eesti I. Tartu: „Kirjanduse sõprade” kirjastus, 

lk 197.
Baudelaire, Charles 1905b. Himu. – Noor-Eesti I. Tartu: „Kirjanduse sõprade” kirjastus, 

lk 197.
Baudelaire, Charles 1912a. Vaenlane. – Külaline: Tallinna Teataja ja Tallinna Uudiste kirjan-

dusline-teadusline lisa 8. IX, nr 36, lk 294. 
Baudelaire, Charles 1912b. Lugejale. – Külaline: Tallinna Teataja ja Tallinna Uudiste kirjan-

dusline-teadusline lisa 29. IX, nr 39, lk 319.
Baudelaire, Charles 1968. Le Peintre de la vie moderne, 1863. – Ch. Baudelaire, Œuvres 

complètes. Toim Marcel A. Ruff. Paris: Editions du Seuil, lk 553. 
Baudelaire, Charles 2000. Les fleurs du mal. Kurja õied. Tlk Tõnu Õnnepalu. Tallinn: Eesti 

Keele Sihtasutus.
Baudelaire, Charles 2010. 66 kurja lille. Koost Ain Kaalep, tlk A. Kaalep, August Sang, Märt 

Väljataga. Tallinn: Eesti Keele Sihtasutus.
Borel, Jacques; Bouillane, Henry de Lacoste (toim) 1959. Oeuvres complètes de Paul 

Verlaine. Komment J. Borel. Paris: Club des Libraires de France. 
Bourget, Paul 1883. Essais de psychologie contemporaine. Paris: Alphonse Lemerre.



174

LOTMAN

KEEL JA KIRJANDUS 1–2/LXVII/2024

Bourget, Paul 2011. Esseid kaasaja psühholoogiast. Tlk Heete Sahkai. – Loomingu Raamatu-
kogu, nr 21–23. Tallinn: Kultuurileht. 

Desmarais, Jane; Condé, Alice (toim) 2017. Decadence and the Senses. Cambridge: Legenda, 
Modern Humanities Research Association. https://doi.org/10.2307/j.ctv16kkz22

EES = Eesti etümoloogiasõnaramat. Koost ja toim Iris Metsmägi, Meeli Sedrik, Sven-Erik 
Soosaar. Peatoim I. Metsmägi. Eesti Keele Instituut. Tallinn: Eesti Keele Sihtasutus, 2012.

Freud, Sigmund 2006 [1917]. Lein ja melanhoolia. Tlk Krista Räni. – Akadeemia, nr 1, 
lk 79–94.

Gautier, Théophile 1868. Charles Baudelaire. – Ch. Baudelaire, Les fleurs du mal. (Œuvres 
complètes 1.) Paris: Calmann-Lévy, lk 1–75. 

	 https://archive.org/details/lesfleursdu00baud/mode/2up
Grünthal, Ivar 1995. Neitsirike. Tartu: Ilmamaa. 
Hinrikus, Mirjam 2011. Dekadentlik modernsuskogemus A. H. Tammsaare ja nooreestlaste 

loomingus. (Dissertationes litterarum et contemplatonis comparativae Universitatis Tar-
tuensis 10.) Tartu: Tartu Ülikooli Kirjastus.

Jewanski, Jörg; Simner, Julia; Day, Sean A.; Rothen, Nicolas; Ward, Jamie 2020. The „gol-
den age” of synesthesia inquiry in the late nineteenth century (1876–1895). – Journal of 
the History of the Neurosciences, kd 29, nr 2, lk 175–202. 

	 https://doi.org/10.1080/0964704X.2019.1636348
Kallas, Aino 1906. Kirjandusest. – Postimees 28. XII, lk 1904–1905. 
Kangro, Bernard 1970. Minu nägu: luulekogumik 1934–1969. Lund: Eesti Kirjanike Koope-

ratiiv.
Kirikal, Merlin 2023. Dekadentlik kirjutus kui feministlik praktika. Alma Ostra jutustus 

„Aino”. – Keel ja Kirjandus, nr 8–9, lk 873–899. https://doi.org/10.54013/kk788a7
Krull, Hasso 2000. Suurlinnade pikk vari. Baudelaire, modernism ja Eesti. – Vikerkaar, nr 10, 

lk 78–92.
Kärner, Jaan 1921. Aja laulud. Tallinn: Varrak. 
Lotman, Rebekka 2015. Naise eneseteadvuse ja iha sünd sonetis II. – Keel ja Kirjandus, nr 7, 

lk 483–496. https://doi.org/10.54013/kk692a3
Lotman, Rebekka 2019. Eesti sonett. (Dissertationes litterarum et contemplationis compara-

tivae Universitatis Tartuensis 19.) Tartu: Tartu Ülikooli Kirjastus.
Mudi, Leena 1909. Kolm sonetti. – Noor-Eesti III. Tartu: Noor-Eesti, lk 260–262.
Murray, Alex 2016. Landscapes of Decadence: Literature and Place at the Fin de Siècle. Cam

bridge: Cambridge University Press. https://doi.org/10.1017/9781316726495
Mõistlik, Margit 2018. Saateks. – Artur Alliksaar, Laulud lauldamatust. Tallinn: Tänapäev, lk 

326–341.
Mõtteterad. – Uus Aeg 15. VI 1902, lk 1. 
Nissen, Christopher; Härmänmaa, Marja 2014. The empire at the end of decadence. – Deca-

dence, Degeneration, and the End. Studies in the European Fin de Siècle. Toim M. Här-
mänmaa, C. Nissen. New York: Palgrave MacMillan, lk 1–14. 

	 https://doi.org/10.1057/9781137470867_1
Prantsuse bukett. – Noor-Eesti III. Tartu: Noor-Eesti, 1909, lk 75–82.
Pärna, Martha 1892. Mere kaldal. (Sonnet.) – Virmalise lisa 5. IX, nr 35, lk 564.
Pärna, Martha 1893. Õhtu. – Virmalise lisa 14. XII, nr 51, lk 814.



175

LOTMAN

KEEL JA KIRJANDUS 1–2/LXVII/2024

Reiman, Rudolf 1914. Lambi valgel. Jurjev: J. Zirk
Reiman, Rudolf 1918. Vaikus. Luuletused 1915–1917. Tartu: J. Zirk.
Sisask, Kaia 2018. Noor-Eesti ja prantsuse vaim. (Acta Universitatis Tallinnensis. Huma

niora.) Tallinn: Tallinna Ülikooli Kirjastus.
Suits, Gustav 1905. Noorte püüded. Üksikud mõtted meie oleviku kohta. – Noor-Eesti I. 

Tartu: „Kirjanduse sõprade” kirjastus, lk 3–19.
Suits, Gustav 1913. Tuulemaa. Luuletused 1905–1912. Tartu: Noor-Eesti. 
Suits 1969 = Gustav Suitsu kirjad Johannes Aavikule. Koost ja komment Olev Jõgi. – Keel ja 

Kirjandus, nr 9, lk 545–558. 
Talviste, Katre 2005. Prantsuse bukett Noor-Eesti III albumis: Nooreestlaste teksti valiku 

tagamaid Prantsusmaal ja tagajärgi Eestis. – Keel ja Kirjandus, nr 12, lk 953–967.
Talviste, Katre 2007. Baudelaire et la poésie estonienne. Université Paris-Est Créteil Val-de-

Marne, Tartu Ülikool. 
	 https://docplayer.fr/43009611-Baudelaire-et-la-poesie-estonienne.html#show_full_text
Tõnisson, Urmas 1997. Koostajalt. – Artur Alliksaar, Päikesepillaja. Tartu: Ilmamaa, lk 433–

434.
Under, Marie 1917. Sonetid. Tallinn: Siuru.
Undusk, Maarja 2017. Noor Ellen Hiob. Tee luule juurde (II). – Looming, nr 12, lk 1773–1796.
Visnapuu, Henrik 1913. Baroness Maggie Gripenberg’ile. Õhtu valguses. – Moment: Esimene. 

Tartu: [s. n.], lk 46, 49.
Weir, David 2018. Decadence: A Very Short Introduction. Oxford: Oxford University Press. 

https://doi.org/10.1093/actrade/9780190610227.001.0001
Wilde, Oscar 2005 [1891]. Valetamise allakäik. – O. Wilde, Esseed. Readingi vangla ballaad. 

Tlk Krista Kaer, Peep Ilmet. Tallinn: Varrak.

Rebekka Lotman (snd 1978), PhD, Tartu Ülikooli kultuuriteaduste instituudi maailma­
kirjanduse kaasprofessor (Ülikooli 16, 51003 Tartu), rebekka.lotman@ut.ee

Estonian decadent sonnet

Keywords: literary studies, decadence, sonnet, Estonian poetry, Johannes Aavik, Gus­
tav Suits

Since the emergence of decadent literature, sonnets have played a significant role 
within its realm. Charles Baudelaire’s Les Fleurs du mal contains 72 sonnets in all. In 
the preface to the posthumous edition of 1868, Théophile Gautier describes Baude-
laire’s style as decadent. Paul Verlaine’s seminal sonnet Langueur, published in 1883, 
opens with the well-known line: Je suis l’Empire à la fin de la décadence (“I am the 
Empire at the end of decadence”). This sonnet had an enormous impact on fin de 
siècle poetry, earning recognition as both the ars poetica of decadence and its most 
representative example. The concept of decadence also found its way into Estonian 
literary circles through sonnets when Johannes Aavik published his article Charles 



176

LOTMAN

KEEL JA KIRJANDUS 1–2/LXVII/2024

Baudelaire ja dekadentismus (“Charles Baudelaire and the Decadent movement”) in 
1905, alongside translations of Baudelaire’s poems, including two sonnets (De pro-
fundis clamavi and La Destruction). The first original Estonian decadent sonnets 
appeared four years later, in 1909, marking the beginning of their heyday in the sub-
sequent decades.

The aim of the article is twofold: to explore the development of the Estonian 
decadent sonnet within a cultural-historical context, primarily drawing from the 
1903/1904 correspondence between Gustav Suits and Johannes Aavik, who first 
introduced the decadent sonnet to Estonian culture. Additionally, the article delves 
into the poetics of the Estonian decadent sonnet, distinguishing between three types, 
often intertwined: firstly, those expressing decadent melancholy; secondly, sonnets 
depicting aestheticism, synaesthesia, and the dissolution of perceptual boundaries; 
and finally, poems expressing the so-called radical decadence of the Estonian son-
net – conveying moral decline, sexual desires, and excessively morbid motifs.

Rebekka Lotman (b. 1978), PhD, University of Tarty, Institute of Cultural Research, 
Associate Professor of World Literature (Ülikooli 16, 51003 Tartu), rebekka.lotman@ut.ee


