
Need teised laulikud
Regilaulutraditsiooni vähem aktiivsetest osalistest 

LIINA SAARLO

Regilaulude kogumisel ja uurimisel on tähelepanu keskmes laulikud, kes kehasta-
vad aktiivselt laulukultuuri. Laulutraditsioon ei sisalda pelgalt teadmisi sõnadest ja 
viisidest ning oskustest neid õiges olukorras kasutada, vaid ka kommunikatsiooni 
kuulajate, kaasalauljate ning kogukonnaga. Laulikud on asjatundjad, kel on lisaks 
teadmistele ja oskustele ka vajadus ning tahe neid esinedes publikuga jagada ning 
samuti oma oskusi järgmistele põlvedele edasi anda. Laulikud hoiavad traditsiooni 
fookuses, tuletades selle tähtsust pideva kordamisega meelde. Kuid teisalt on nad 
traditsiooni avangard, kes viib sisse uuendusi, sõltudes seejuures kogukonna muu-
tumisest. 

Laulutraditsiooni kannavad aga ka teistsuguse loomusega inimesed, kes teavad 
küll palju laule ja tunnevad nende kasutamise konteksti, kuid ei soovi avalikult esi-
neda. Artiklis keskendun nendele mitteaktiivsetele, tagasihoidlikele laulikutele, 
nende suhetele oma perekonna ja kogukonna ning väljastpoolt tulnud kogujatega. 
Artikli peategelasteks on valitud laulikud, kellelt on laule jäädvustatud 1960. aastatel, 
viimase suure regilaulude kogumise laine ajal.

Suure osa artikli allikatest moodustavad Eesti Kirjandusmuuseumi Eesti Rahva-
luule Arhiivi (EKM ERA) kogudes säilitatavad käsikirjalised kogumispäevikud ja 
-aruanded, mis sisaldavad tihtipeale vahetut ja emotsionaalset kirjeldust laulikuga 
kohtumisest. Toetun ka teiste folkloristide kirjutatud laulikute elulugude ja reper-
tuaari ülevaadetele ning teaduslikele käsitlustele.

Laulik, lauluoskaja ja laulutraditsiooni kandja

Lähenedes lauliku mõistele ja kuvandile, peab esmalt märkima, et eesti üldkeeles on 
vokaalmuusika asjatundja, oskuslikult laulva isiku tähistamiseks kaks sõna: laulik ja 
laulja. Eesti keele seletavas sõnaraamatus (EKSS) on sõnale laulik antud kaks kõne-
kalt haakuvat selgitust: 1. ’rahvalike lihtsa vormiga laulude tegija; rahvalaulik’; 2. ’trü-
kitud v. käsitsi kirjutatud hrl. lauldavate laulude kogumik v. valimik’. Kui mõelda 
tavatähenduses lauliku peale, siis esmajoones meenubki ’isik, kes teab palju laule’. 
Neutraalse tähendusega tegijanimi laulja tähistab sama sõnastiku järgi vastava elu-
kutse esindajat ning teiseks lauluvõimelist isikut.

Eesti rahvaluulekogujad ning folkloristid on eelistanud kasutada lauliku terminit, 
tähistades sellega eelkõige regilaulude väga head oskajat, nagu näiteks Eduard Lau-
gaste (1975: 133–142) rahvaluuleõpikus Kreepa Pihlaste, Anne Vabarna, Epp Vasar, 
Mari Ong, Liisu Mägi, Mai Kravtsov, Liis Alas või Miko Ode. Termini kasutamine on 

https://doi.org/10.54013/kk786a2

575KEEL JA KIRJANDUS 6/LXVI/2023



576 KEEL JA KIRJANDUS 6/LXVI/2023

SAARLO

seda käepärasem, et see on otsene tsitaat poeetilisest traditsioonist. Märkimisväärne 
osa lüürilistest regilauludest on omamoodi metatekstid, keskendudes laulikumina 
lauluoskusele, laulmise tähelepanuväärsetele tulemustele ning lauluoskuse pere-
kondlikule päritolule: „Mina lauliku soosta, isa mul laulik, ema laulik, laulik lapse-
kiigutaja...”

XIX sajandi lõpul, eesti rahvaluule süstemaatilise kogumise algusaegadel mõis-
teti rahvaluule üleskirjutajate hulgas laulikuna kahtlemata regilaulude oskajat, 
regilaulikut,1 kuid hiljem, XX sajandil uuema laulutraditsiooni jäädvustamise nor-
maliseerumisel (nt Oras 2017a), nimetati igasuguste laulude teadjaid ja esitajaid lau-
likuteks.2 

Eesti rahvaluule kogumise eripära, sealhulgas laulužanride, eriti regilaulude eelis-
tamise tõttu nimetati XX sajandi teisel poolel inertsist ka vaid mõne üksiku regivärsi 
või lastesalmikese ülesütlejat laulikuks paralleelselt jutustaja mõistega. See annab 
tunnistust regivärsi teadmise tähtsustamisest, aga tunnuste hulgast kadus teatav 
kvantitatiivne kvaliteedikriteerium ehk eeldus, et laulik peaks teadma suurt hulka 
värsse. Laulikust sai neutraalsevõitu tegijanimi, sarnaselt jutustaja terminiga, millel 
pole kunagi silmapaistva spetsialisti tähendust olnud.3 Siiski on möödunud sajan-
dil laulude esitajate kohta kirjutatud ka delikaatsemalt lauluoskaja, laulude teadja, 
eristamaks uuemate laulude esitajaid rahvusliku identiteedi seisukohalt eriliselt 
väärtusliku arhailise laulukultuuri asjatundjatest. Uudsusena lisati lauliku mõiste 
tähendusvälja performatiivse praktika mõõde (nt Kaljundi 2008): laulik ei ole ainult 
sõnade ja viiside tundja, vaid valdab ka esitustavasid, nagu Eesti folkloristikas on 
Herbert Tampere oma välitöökogemuse põhjal tõdenud (Hiiemäe 2009: 239).

Minnes nüüd edasi lauliku mõiste sisu juurde, esitan kokkuvõtlikult lauliku kui 
asjatundja tunnuseid, mida eri perioodidel folkloristikas tähtsaks on peetud. Eesti 
ja soome regilaulikutest on kirjutatud hulk nii üldisemaid kui ka üksikasjalikke üle-
vaateid, millele tänulikult toetun (nt Haavio 1943; Knuuttila 1994; Kokamägi 1971; 
Kõiva 1964; Oras 2008, 2017c; Tampere 1935: 20–40; Virtanen 1968).

1. Lauliku kui asjatundja tunnus on juba Kreutzwaldi aegadest olnud tähele
panuväärse koguse laulude – tekstide ja viiside – teadmine. Laulikut representeerivad 
lauluvara sisaldava reservuaarina (vrd lauluraamatuga!) omaaegsete kogumisaru
annete tõdemused laulikute repertuaari „ammendavast” jäädvustamisest. Nagu mitu 
rahvaluule ajaloo uurijat on viidanud, pärineb rahvaluule vanavaraks nimetamise 
metafoor küll põllumajanduse ja kapitali kogumise terminoloogiast (nt Valk 2004), 
kuid sellel on ka ideoloogiline taust. Rahvalaulikuid tõsteti omaaegsete eeposelauli-
kutega võrreldavasse kõrgusse nende värsivara üle lugedes: näiteks võrdles Mihkel 

1 Vrd sm runolaulaja ja kansanlaulaja, vt nt Knuuttila 1994: 106–109. 
2 Ei saa muidugi unustada, et ka ärkamisaegsed luuletajad võisid saada isamaalauliku tiitli: nii 
nimetatakse Koidulat Koidulaulikuks ning Kreutzwaldi Viru laulikuks. Siinkohal peab silmas 
pidama nimetuses sisalduvaid kvalitatiivseid hinnanguid: isamaalaulikuks nimetati piisava 
mõjuvõimuga luuletajaid, regilaulutraditsiooni peeti tähtsamaks ja väärtuslikumaks kui muid 
muusikalisi žanre.
3 Vrd rahvajutustaja ja suurjutustaja terminitega jutu-uurijate käsitlustes (nt Viidalepp 1937) 
ning tänapäevase jutuvestja mõistega.



577KEEL JA KIRJANDUS 6/LXVI/2023

SAARLO

Veske 1875. aastal Epp Vasaralt üles kirjutatud 10 000 värssi mahu poolest „Nibelun-
gide laulu” 9000 värsi ja „Odüsseia” 12 000 värsiga (Laugaste 1963: 238). 

2. Lauliku tunnuseks on olnud kaaskondlastest erinev kunstniku iseloom ja asu-
mine ühiskonna äärealadel. Romantismiaegne kujutelm kunstnikust, kes ülevas 
loomepalangus maisele tähelepanu ei pööra, on ühelt poolt rahvakultuuri ülendav 
(„see on päris ja õige kunst!”), teisalt äärmiselt kitsarinnaline („kunstnikud ongi 
vaesed”). Regilaulikuid on tihtipeale kirjeldatud kui marginaalseid ebatüüpilisi isik-
susi, kes on argielus ebapraktilised, kuid köidavad oma lauluoskusega kaasaegseid. 
„Rahvalaulikuid võib leida peaaegu ainult vaesemast rahvakihist,” kirjutas Tampere 
1935. aastal. „Sealjuures võib-olla on just süüdlane nende tundeline, ebapraktiline 
ja massi tasemele laskumatu iseloom, mis kõik pole lubanud neid tõusta „haljale 
oksale”.” (Tampere 1935: 22)

Romantilisele kunstniku kuvandile lisaks on säärase representatsiooni taustal 
tõsiasi, et regilaule hakati süstemaatiliselt koguma muusikalise eneseväljenduse 
üleminekuajal. Ühiskonna moderniseerudes olid noored omaks võtnud uuema, 
euroopaliku muusikastiili ning lõppriimilise poeetilise keele (vt Vunder 2008; Särg 
2007). Regilaulutraditsioon oli kaotanud oma tähtsuse igapäevases eneseväljenduses 
(vt Oras 2017b), püsides kauem tavandiga seotud olukordades, näiteks pulmades. 
Nii paistsid regilaulikutena silma eelkõige hea esinemisoskuse ja kiire reaktsiooniga 
improviseerimisaltid pulmalaulikud (Laugaste 1975: 136–141).

3. Ühiskonna äärealaks võib pidada ka vanadust. Kuna „vanavara” väärtustamine 
ja kogumine on olnud ikka minevikku suunatud päästetegevus, pöörduti regilaulude 
meenutamiseks vanade inimeste poole, jättes noorte traditsioonid ebaolulisena kõr-
vale. Ka puhtpraktilistel põhjustel sattusid rahvalaulude kogujad küsitlema enamasti 
tööeast väljas inimesi, sest kogumas käidi harilikult maal ja suvisel ajal, mil töö
jõuline elanikkond oli kõige rohkem hõivatud. (Vt nt Saarlo 2018: 87)

Nagu ikka traditsioonide vahetumisel lisandus taanduvale regilaulule igandlik ja 
negatiivne kuvand. Nii nagu Johann Voldemar Jannseni palju tsiteeritud ettepanekus 
hüljata vana väärtusetu ja võtta omaks uus euroopalik muusikakultuur (Laugaste 
1963: 362–364), pandi regilaulude laulmist pahaks ka pisutki paremal järjel maa
peredes, kus oldi kirjasõna (või kohati jumalasõna, nt Tampere 1935: 19) valgusest 
osa saadud. Sedagi on omal nahal tundnud paljud rahvalaulude kogujad. „Nii San-
gastes kui ka Karulas oli märgata, et kõige osavamad leelutajad kõige lagunenumates 
onnides asusivad. Vaevalt võisid sa ilusasti ehitatuist hoonetest vanu laule saada,” 
võttis oma kogumisretke kokku Jaan Sossi 1909. aastal. (Rahva ja luule vahel 1997: 
44) Arhailiste regilaulude tundmine ei olnud aktsepteeritav, see oli igandlik ega kuu-
lunud kokku edasipüüdliku modernse inimese enesekuvandiga.

Nõnda kujuneski XX sajandi keskpaigaks välja kujutelm regilaulikust kui vaesest 
vanast inimesest, ühiskonna äärealal asuvast kunstnikuhingest. Võib arutada selle 
üle, kui palju sisaldavad sellised kuvandid tegelikkusel põhinevat, palju kultuurilis-
test eelarvamustest tulenevat ja palju suisa kultuurilist „teisestamist” ja eksotiseeri-
mist (nt Kalkun 2015: 14–16).

Kuna artikli keskmes on laulikud, kellelt on laule jäädvustatud 1960. aasta-
tel, pöördun konkreetsemalt nõukogude aja esimeste kümnendite poole, mil Eesti 



578 KEEL JA KIRJANDUS 6/LXVI/2023

SAARLO

folkloristikas puhus mitmeid uusi tuuli – nii ka regilaulude ja regilaulikute uurimi-
ses (Saarlo 2017). Valitsevale ideoloogiale kahtlemata sobis rahvalaulikute kujuta-
mine vaeste kunstnikena, kuid passiivne romantilisus mitte. Et regilaulu uurimises 
sai väga tähtsaks improviseerimise uurimine, muutus rõhuasetus ka lauliku isiksuse 
representeerimisel. Romantilisele laulikukuvandile vastukaaluks tõsteti esile lauli-
kute aktiivsust, traditsiooni aktiivset valdamist. Laulikule omistati agentsus: peale 
teadmiste anumaks olemise sai ta endale tahte ja eesmärgipärase performatiivsuse. 
Sellist nihet lauliku representatsioonis mõjutasid kindlasti folkloristide välitöö
kohtumised silmapaistvate laulikutega Saaremaal, Kuusalus, Pärnu- ja Mulgimaal 
ning elavate laulutraditsioonidega Setumaal ja Kihnu saarel.

Võib öelda, et Ottilie Kõiva väljendab oma monograafias (1964) Eesti 1960. aas-
tate regilaulutraditsiooni uurijate konsensust, mille kohaselt regilaulik:

1) oli aktiivne pärimuskandja: eestlaulja, mitte kaasalaulja;
2) valdas rahvalaulu kui sünkreetilise kunstiliigi kõiki komponente: sõnu, viise ja 

esitustavasid;
3) oli ühiskondlikult tunnustatud;
4) valdas laulikule omast loomemeetodit.
Aktiivsele laulikukuvandile vastab kõige paremini pulmalaulik – kogenud ja 

oskuslik rituaali läbiviija, kellel on kogukonnas mõjuvõim ja kes oskab muutuvas 
olukorras improviseerida. Kuna regilaul säilis kauem just rituaalses kontekstis, eriti 
pulmades, on aktiivsuse rõhutamine loomulik. Siiski on folkloristid – kas juhuslikult 
või juhatatuna – jäädvustanud regilaule isikuilt, kes ei ole aktiivsed esinejad, vaid 
vastupidi, avalikku esinemist väldivad.

Laulik suguvõsa ja kogukonna vahel

Järgnevalt vaatlen lühidalt mõnd juhtumit, mille peategelased on enamasti sündi-
nud 1890. aastatel ja kelle lauluvara on korduvalt jäädvustatud 1960. aastatel, eesti 
regilaulude kogumise viimase laine ajal. Toetun siinkohal arhiivi vabatahtlikele 
kaastöölistele ning folkloristidele, kes on 1930. aastatest peale lisaks kohustuslikele 
esitajaandmetele kirja pannud laulikute (pikemaid) elulugusid, eriti sõja järel „Vana 
kandle” väljaandeseeriat ettevalmistavate välitööde käigus. (Tampere 1961; Koka-
mägi 1962; Saarlo 2012: 838)

Nende juhtumikirjelduste kaudu üritan avada lisaks üldistele eluloolistele fakti-
dele lauliku elulugu või genealoogiat – suhet eelmiste põlvede lauluoskajatega ning 
laulurepertuaari edasiandmist järgmistele (diakroonilist intersubjektiivsust). Samuti 
püüan leida viiteid suhetele ümbritseva kogukonnaga ning folkloristidest moodus-
tuva mõttelise auditooriumiga (sünkrooniline intersubjektiivsus).



579KEEL JA KIRJANDUS 6/LXVI/2023

SAARLO

Eellugu Laiuselt: Anna Räpp

Artikli eellugu on Laiuse „Vana kandle” kogumislugu tutvustavas peatükis, ühe 
Laiuse regilauluoskaja eluloos (Salve jt 2019: 69–70). Laiuse kihelkond asub Kesk-
Eesti idapoolses osas, kus regilaulutraditsioon taandus üsna varakult. Põhiosa seal-
sest regilaulukorpusest pandi kirja XIX sajandi lõpus ning XX sajandi esimesel küm-
nendil, XX sajandi keskpaiku kohtasid rahvaluulekogujad vaid üksikuid regilaulude 
mäletajaid. Seetõttu leidub rahvaluule arhiivis vähe põhjalikumalt jäädvustatud 
Laiuse laulikute elulugusid.

Anna Räpi (1865–1941) „avastas” Sadala koolmeister Priidu Tammepuu, kes 
oli entusiastlik rahvaluulekoguja. Esialgu koolilaste abiga lastefolkloori kogunud 
Tammepuu jäädvustas ka vanemate Sadala elanike laule ja jutte (Saarlo 2020). Tema 
õpilaste hulgas oli mitu Anna Räpi lapselast – Lehte Räpp, Karl Räpp, Meta Kirsch –, 
kes Tammepuu ülesandel vanaema laule, jutte ning mõistatusi üles kirjutasid. 
Tammepuu ise kirjutas Anna Räpilt üles ja saatis arhiivi 150-leheküljelise käsikirja, 
mis sisaldab väga mitmekesist pärimust: peale 23 regilaulu ja 30 lõppriimilise laulu 
veel lastelaule, mänge, jutte ning hulgaliselt vanasõnu ja mõistatusi. (EKM ERA II 
299, 357/509)

Tammepuu kirjutas Anna Räpi poja Johannese abiga ka tema eluloo,4 mis ei ole 
tavaline lauliku elulugu. Iseloomult tagasihoidlik, oli Anna Räpp kodune inimene, 
kes ei armastanud käia külapidudel ega seltsinud külanaistega. Seevastu tema isa 
Joosep Martinson olevat olnud väga jutukas ning seltskondlik. Anna Räpp oli kaht-
lemata „lauliku soost” – tema vanemad olid väga musikaalsed, neilt õppis ta oma 
repertuaari, nii laulud kui ka jutud. Samuti tundis ta endal kohustust oma teadmisi 
järgmistele põlvedele edasi anda. Sellest annavad tunnistust nii tema lastelaste üles-
kirjutused kui ka 35 aastat pärast Anna surma jäädvustatud poja Feodor Räpi laulu-
vara ning minia meenutused regilaulust (Saarlo 2023 (ilmumas)).

Anna Räpi eluloo lugemine tõi mind taas kord lauliku isikuomaduste küsimuse 
juurde (vrd Saarlo 2000; ka Oras 2017c: 641–644). Teda saaks ilmselgelt nimetada 
vanema terminoloogia järgi laulutraditsiooni passiivseks „kandjaks” (von Sydow 
1957 [1932]), kes teab palju laule ja laulab neid koduses keskkonnas, aga mitte ava-
likkuse ees. 

Kuusalu juhtum: Kravtsovid ja Salströmid

Teine näide on Põhja-Eesti rannikult Kuusalu kihelkonnast Tapurla külast, kus regi-
laulutraditsioon säilis elujõulisena suhteliselt kaua. XX sajandi algul kohtasid rahva-
luulekogujad seal hulka aktiivseid ja väljapaistvaid laulikuid ning Teise maailmasõja 
järelgi oli regilaulude jäädvustamine seal üsna tulemuslik. (Kokamägi 1971; Oras 
2008: 101–161)

Kravtsovide perekond oli n-ö klassikaline laulikusuguvõsa. Vanaema Mai Kravt-
sov (1845–1933) oli tuntud pulmalaulik ja küla ämmaemand (Kokamägi 1971). Ta 
4 EKM ERA II 299, 505/9. Käsikirjaline elulugu on kättesaadav Eesti Kirjandusmuuseumi 
andmebaasi Kivike kaudu. 



580 KEEL JA KIRJANDUS 6/LXVI/2023

SAARLO

oli kogukonnas tunnustatud laulik, „ümberkaudu laulueide nime all tuntud”, nagu 
kirjutas Gustav Vilbaste (EKM EÜS VIII 1293), kuna lisaks suurele repertuaarile5 
oskas ta tabavalt ja operatiivselt kasutada traditsioonilist loomismeetodit – näiteks 
vastata vaimukalt regivärssidega küsimustele jms (Kokamägi 1971: 16). Samuti on 
lähedased meenutanud, kuidas ta veel vanas easki pulmades laulmas ja tantsimas 
käis (Oras 2008: 134–135). Kokkuvõttes oli ta igal moel „kriteeriumidele vastav” 
laulik, kuigi teotses traditsiooni laiema käibimise lõpuosas. Tema pojatütar Risanda 
Kravtsov (1909–1987) sattus folkloristide tähelepanu keskmesse 1960. aastatel: teda 
küsitleti korduvalt vanaema repertuaari ja isiklike mälestuste osas ning tal kujunesid 
folkloristidega lähedased suhted (Oras 2008: 97–161).

1956. aastal kirjutasid tudengitest rahvaluulekogujad laule üles nii Risanda Kravt-
sovilt kui ka tema sõbrannalt Alide Salströmilt (1894–1977). Salström rääkis, et tema 
ema Eva Salström oli olnud väga musikaalne ja teadnud niisama palju laule kui Mai 
Kravtsov. Kuna Eva oli Mai Kravtsovist palju noorem, oli ta esimese kogumise ajal 
1910. aastal hõivatud pere eest hoolitsemise ja töödega ning tal ei olnud võimalust 
kogujaile laulda. Hilisema kogumise ajal, 1930. aastail oli Eva haige ega soovinud 
enam laulda. Kõige tähtsam oli aga, et Eva Salström oli loomult tagasihoidlik, ta ei 
olnud esineja tüüpi. Seevastu laulis ta palju kodus, eriti haigena, ja temalt õppis tütar 
Alide nii regivärsilisi kui ka lõppriimilisi laule. (EKM EKRK I 12, 83/4; EKM KKI 35, 
19; ka Oras 2008: 114)

Tütre jutus kajastub ema solvumine märkamata jäämise pärast, mis kandub ka 
järeltulijatele. Alide Salström räägib Kravtsovide perest ja nende laulmisoskusest 
pigem negatiivselt, kohati suisa halvustavalt. Tõenäoliselt lisandus Salströmide pet-
tumusele välisest tähelepanust ilmajäämise pärast veel halvakspanu Mai Kravtsovi 
eluviisi suhtes. Laulikule korduvalt osaks saanud tunnustus väljastpoolt seevastu oli 
justkui selle eluviisi kaudne heakskiit, mis tundus Salströmidele ebaõiglane. (EKRK 
I 12, 84/5)

Arhiivis pole andmeid, et Eva Salströmilt oleks üldse rahvaluulet jäädvustatud, 
mistõttu ei saa midagi järeldada tema repertuaari ega lauluoskuse kohta. Alide 
Salström oli viljakas informant ja kaastööline, kuid uuema muusikamaailma esin-
dajana innukas koorilaulja. Mitmes arhiivi jõudnud elulookirjutuses kahetses ta, et 
polnud kõiki ema regilaule ära õppinud. Temalt üles kirjutatud ja helisalvestatud 
materjalide seas oli vaid mõni üksik Kuusalu regilaul, mis võis olla nii emalt kui ka 
Kravtsovidelt õpitud.6 

5 1910. aastail on temalt korduvate kogumiste käigus jäädvustatud umbes 250 regilaulu.
6 Alide Salströmilt on laule üles kirjutatud ja ta ise on saatnud KKI rahvaluule sektorile terve 
käsikirjaköite jagu (EKM EKRK I 12; EKM KKI 35) laule ja jutte 1965. aastani. Veidral kombel 
on saadetises vaid üksikud Kuusalu päritolu regilaulud, saadetise enamiku moodustavad Kuu
salu keelde „tõlgitud” regilaulud teistest Eesti piirkondadest, nt Kolga-Jaanist, Karksist, Vigalast. 
Tõenäoliselt on Salströmi kasutuses olnud regilaulude trükiväljaanded. Ülejäänud kirjapanekud 
on riimilised laulud, ka need on kohati kirjanduslikku päritolu koorilaulud. Temalt on heli
salvestatud hulk uuemaid laule (EKM KKI, RLH 64:1–64:12; EKM RKM, Mgn II 797–801).



581KEEL JA KIRJANDUS 6/LXVI/2023

SAARLO

Karksi juhtum: Kadri Kukk

Teiseski Eesti silmapaistvas regilaulupiirkonnas, Mulgimaal Karksi kihelkonnas oli 
laulikute suguvõsasid. Kadri Kuke (sündinud Sepp, ka Serbakov, 1893–1976) ema 
Ann Sepp ja emaema Kadri Ümarik olid laulnud regilaule igapäevaste tööde ja tege-
vuste kõrval (Olgu õnne, et elada... 1974: 65–68).

Kukele võib paralleeliks tuua tema kaasaegse, samas kihelkonnas elanud Greete 
Jentsi (1884–1985), kes samuti kasvas vanaema laulude saatel. Greete Jents oli loo-
mult tõeline laulik – ta armastas esineda, oli selles kohati esiletükkivgi, tundis mitme-
sugust kalendri- ja perekonnakombestikku ja oli aldis seda demonstreerima. Siiski 
eelistas ta uuemaid, ema Kadri Jentsilt õpitud laule, regilauluoskus oli tal mälestu-
sena kaasas. (Särg 2008: 174–178)

Kadri Kukk seevastu oli kogujate sõnul äärmiselt tagasihoidlik inimene, kes ei 
kippunud regilaule avalikkuse ees esitama7 ega ka kombetäitmistes osalema (pul-
mades, sanditamisel vms) (Särg 1995: 55–56), kuigi tema repertuaaris oli pulma-
laule küll. Kadri Kukk oli väheseid selliseid laulikuid, kes laulis 1960. aastatel rahva
luulekogujate andmetel regilaule oma meelelahutuseks (Regina Praakli päevik, EKM 
RKM II 95, 621, 626), nii et regilaul saatis tema argipäevaelu ja oli tema emotsio-
naalse ning muusikalise eneseväljenduse vahend. Rahvaluulekogujad ja -uurijad on 
täheldanud, et Kadri Kukk laulis regilaule muusikaliselt paremini kui uuemaid, see 
tähendab, et ta valdas paremini vana regiviiside helikeelt. Siiski, Kadri Kuke lapsed 
on meenutanud, et nooremana oli ta rohkem avalikult laulnud.8

1921. aastal kirjutas 28-aastaselt Kadri Serbakovilt laule üles keeleteadlane ja 
murdekoguja Andrus Saareste. Saareste ei kirjuta kahjuks, kuidas ta Kadri Kuke 
avastas (Saareste 1921). Murdeuurijate strateegiast on teada, et intervjueerida eelis-
tati võimalikult arhailise murdevariandi rääkijaid – just sääraseid äärealade inimesi, 
kes polnud kuskil mujal elanud ega olnud väga suhtlusaltid. Kadri Kukk oli küll ela-
nud oma esimese abikaasaga mõne aja Venemaal, kuid tagasi tulnuna ja pärast uuesti 
abiellumist jäänud elama kodukohta Anija külla Muriku tallu. Mitmed eraelulised 
tragöödiad ning poliitiline ja majanduslik represseerimine nõukogude ajal sundi-
sid teda elama teistest eraldi ning endassetõmbunult. Lüürilised sissepoole pööratud 
regilaulud olid tema jaoks tõenäoliselt emotsionaalselt sobiv muusikaline väljendus-
viis.

Rahvaluule arhiivi folkloristid läksid 1960. aastal Kadri Kukke otsima just Saa-
reste üleskirjutuste põhjal ja olid vaimustatud tema laulurepertuaari suurusest, 
varieeruvast laulmisstiilist ja emotsionaalsest seotusest lauludega (EKM RKM II 95, 
621, 625). Omal ajal „tänapäeva suurimaks rahvalaulikuks” tituleeritud Kadri Kukk 
aga ei tõrjunud oma eraklikust eluviisist hoolimata rahvaluulekogujate korduvaid 

7 Siiski, Kadri Kukk oli üks kolmest Karksi laulikust (koos Greete Jentsi ja Mari Sarvega), 
kes 1961. aastal Tartu ülikooli aulas regilaule esitas, neist üht eeslauljana. Vt Särg 2008: 178; 
Kaplinski 1997: 145.
8 Suulised teated Taive Särjelt, kes intervjueeris Kadri Kuke järeltulijaid.



582 KEEL JA KIRJANDUS 6/LXVI/2023

SAARLO

küllatulekuid ja nõustus tõenäoliselt teatavaid füüsilisi vintsutusi nõudva helilindis-
tamisele sõidutamisega.9

Karula juhtum: Helmi Vill

Viimane näide on samuti Lõuna-Eestist Võrumaalt. Helmi Vill (1904–1973), noo-
rim artiklis käsitletavaist laulikuist, oli sündinud Karula-Urvaste piiril Vana-Antsla 
vallas Mõisamäel, täiskasvanuna elas aga valla teises ääres, Urvaste kihelkonda jää-
nud Säre (praegu Kraavi) küla Säremiku talus. Tema isaema oli Kaika külas elanud 
tuntud laulik Triina Hermann, kellega koos ta lapsepõlves elas. Nagu eespool Anna 
Räppki, „avastati” Vill tänu sellele, et tema tütre üleskirjutatud kümme regilaulu 
jõudsid 1956. aastal arhiivi (EKM RKM II 53, 33/43). Järgmisel aastal otsiti arhiivi 
Võrumaa välitööde ajal Helmi Vill üles ning tema laulud jäädvustati koos viisidega 
ning helisalvestati (EKM RKM II 65, 422/37; EKM RKM, Mgn II 90–91). Kaheksa 
aastat hiljem helisalvestati tema regilaulud koostöös Eesti Raadioga (EKM RKM, 
Mgn II 1133–1134). Muid laulužanre ega proosafolkloori temalt jäädvustatud pole. 
(Vt Viimane tuli tarena... 1974: 90; Oras 2004)

Kuigi kohtumistest Helmi Villaga on kirjutatud mitmes välitööpäevikus, ei ole 
folkloristid kajastanud Villa enese suhet regilauludega, märkides siiski tema sisse-
poole suunatud ja hingestatud esitust ning emotsionaalset sidet lauludega. Lauliku 
isiku kohta nimetati taas, et ta oli flegmaatiline, tagasihoidlik, kindlasti mitte esitaja 
tüüp (Silvia Porossoni päevik, EKM RKM II 65, 243/4). 

Aktiivsed esinejad ja omaette lauljad

Inimesed, kellelt XX sajandi teisel poolel regilaule dokumenteeriti, olid kahtle-
mata väga erinevate iseloomuomaduste ning eeldustega. Nende seas oli rohkem 
ja vähem musikaalseid inimesi, suurema või väiksema sõnalise mäluga inimesi, 
improviseerimisaltimaid ja uuendusmeelsemaid ning konservatiivsemaid ja sõna
sõnalisi kordajaid. Samuti oli nende seas suurema või vähema esinemisande ja -tah-
tega inimesi.

Kunagi enesestmõistetavana tundunud mõisted aktiivsed ja passiivsed tradit­
sioonikandjad (nt Sydow 1957 [1932]; Laugaste 1975: 134) on ammuilma kasutu-
sest väljas, kuna ei sobi laulutraditsiooni aktiivselt muusikalise kommunikatsiooni
vahendina kasutava või rituaalset rolli täitva lauliku representatsiooniga. Peale ees-
pool mainitud Mai Kravtsovi ja Greete Jentsi lisanduvad aktiivseteks traditsiooni
kandjateks nimetatute säravasse ritta veel Liisu Mägi, Liis Peltser, Mari Kilu, Liis Alas, 
Anna Lindvere, Liisu Orik, Anne Vabarna, Ann Anis, Pauline Vapper, lõpetades juba 
päris uueaegseis oludes regilaulude esitajate Laine Mesikäpa ning Lääne Liisiga. Kõik 
nad on olnud aktiivsed esinejad, rituaalide täitjad ja mängude algatajad. Ja kõik nad 

9 1950.–1960. aastail korraldati rahvaluule helisalvestamist asutustes ja käitistes, kuna helilindis-
tamiseks vajalik kvaliteetne ja ühtlane elektrivool polnud majapidamistes kättesaadav ning kasu-
tatav tehnika oli raske ja polnud kaasaskantav (nt Oras 2008: 74–86).



583KEEL JA KIRJANDUS 6/LXVI/2023

SAARLO

on samuti sobitunud muusikaliste stiilide vahetumise aega, vallates nii vanemat kui 
ka uuemat regilaulutraditsiooni. Mõnigi neist on tundnud end hästi nii pulmas, 
mardisanti joostes kui ka päris laval esinedes.

Siiski on suur hulk laule – võib-olla isegi enamik eesti regilaulukorpuse lau-
ludest – jäädvustatud laulikutelt, kes ei tundnud puudust (perekonna)välisest 
kuulajaskonnast, kes ei vajanud tähelepanu keskpunktis olemist ega esinemist. 
Rahvaluulekogujad on nende poole sattunud kas juhuslikult või siis naabrite juha-
tusel – ei saa alati öelda, kas neil oli kogukonna tunnustus ja kas seda tunnustust 
folkloristil jäädvustada õnnestus.

Intersubjektiivsusena mõistetakse seda, kuidas mõjutavad inimest, tema (keele
list) väljendust, suhtlemisviisi ning teotsemist kultuurikeskkond ja tema ümber 
olevad inimesed. Intersubjektiivsuse mõistet kasutatakse eri teadusaladel, ena-
masti seoses mitme inimese kognitiivse suhtlemisega, väljendades inimestevahe-
lisi psühholoogilisi seoseid, empaatilist mõttevahetust, suhtluspartneri arvestamist 
ja kaasamist, sotsiaalse kogemuse jagamist ning ühise eesmärgi nimel tegutsemist. 
Eestis on intersubjektiivsust käsitletud keeleuurimises (nt Hennoste jt 2020: 92; 
Metslang, Simmul 2022). 

Folkloristid on seisukohal, et intersubjektiivsuse kontseptsioon on kasulik 
analüüsivahend pärimuse esituse ja kujunemise, üksikisiku ja rühma suhtlemise, 
rühmaidentiteedi, ideoloogia, väärtuste ning muude pärimusprotsessi aspektide 
uurimisel. Intersubjektiivsus toimib nii ajas kui ka ruumis, kujundades suhteid nii 
tegeliku kui ka kujuteldava kogukonnaga. (Särg, Sarv 2022) Mind huvitab, kuidas 
intersubjektiivsuse mõistet saaks kasutada lauliku ja tema perekonna ning lauliku ja 
publiku suhete selgitamiseks. Kuna aktiivsete laulikute suhteid, esinemiskogemusi 
ja rolle on üksikasjalikult arutatud (nt Oras 2008, 2017b; Särg 1995; 2008), mõtlen 
siinkohal just tagasihoidlikumate isikute peale.

Silmapaistvate laulikute tähtsust suguvõsade enesehinnangus on kirjeldatud 
mitmes lauliku-uurimuses. Lauliku institutsioonil oli intellektuaalselt elitaarne, 
mitte üksnes meelelahutuslik tähendus. Sellele lisandus ühiskonna moderniseeru-
misega kaasnev rahvaluulekogumine, väline positiivne tähelepanu ning pärandi-
loomeprotsess, mis põhjustas regilaulutraditsiooni sisemise positiviseerumise ehk 
(taas)väärtustamise (vt nt Oras, Powell 2022: 248).

Kõik artiklis vaadeldud laulikud olid n-ö lauliku soost (Särg 1995): nende vane-
mad ja/või vanavanemad olid olnud head lauluoskajad, kes laulsid palju. Seejuures 
väärib tähelepanu, et regilaul saatis neid lapsepõlves iga päev, mitte üksnes olulistel 
tähtpäevadel ja kombetalitustel. Igapäevase laulmise mõjul saidki lapsed omandada 
muusikalise emakeele – regilaulude poeetilised ja muusikalised väljendusvahendid. 
Regilaulu-uurijad on tõdenud, et ligikaudu viimase 200 aasta jooksul on naisliinis 
edasi antud pärimus olnud vanem kui meeste oma, mis kiiremini uueneb (Särg 
1995). Seega pole imestada, et enamasti on regilaulude pärandajad olnud naised: 
emad ja vanaemad.

Karksi laulikute uurija Taive Särg on täheldanud, et pärast 1890. aastaid sündi-
nud ei omandanud enam regilauluoskust, vaid laulsid uuemaid laule. Erandiks olid 
laulikud, kes kasvasid koos vanaemaga. Mitmed 1960. aastatel küsitletud laulikud 



584 KEEL JA KIRJANDUS 6/LXVI/2023

SAARLO

on tunnistanud, et lapsena ei sallinud nad regilaule, kuna need olid „vanade naiste” 
laulud, neile meeldis aga uuemate laulude helikeel. Särg on teinud järelduse, et lau-
lude õppimisel oli tähtis päritolu ja perekond, kust laulik saab kaasa oma eeldused 
ja omandab esimesed oskused. Tegelikult kasutatav repertuaar võib olla aga uuem ja 
mitmekesisem ning see õpitakse elu jooksul, eriti kui elatakse mitmes kohas. (Särg 
1995) Janika Oras on järeldanud, et oma keskkonnas erandlik regilaulude hulk võib 
tuleneda ühest küljest regilaulude keskel ehk „traditsiooni sisse” kasvamisest ning 
teisalt emotsionaalsest lähedusest laule osanud vanaemaga ning laulude enestega 
(Oras 2004: 99).

See viitab regilaulude emotsionaalsele tähtsusele lauliku elus, isegi nostalgiale 
(vrd Kõresaar 2008). Vanaemalt kuuldud laule meenutades ja kuulajale esitades ei 
tuletata meelde mitte ainult sõnu ja viise või nende esitamise konteksti, vaid ka vana-
ema ennast ning lähedust temaga. Küllap meenutasid omaette hoidvad, tagasihoid-
likud laulikud vananedes, aktiivsemast töö- ja pereelust tagasi tõmbudes ja omaette 
jäädes rohkem oma lapsepõlve, toona räägitud jutte ja laule. Seetõttu olid rahva
luulekogujate pärimised viljakad ja elustasid meeldivaid mälestusi.

Uurijatele ei ole palju teada laulikute suhetest oma järeltulevate põlvedega. Kas 
nad jagasid oma muusikalisi mälestusi ka laste ja lastelastega? Artikli esimese näite, 
Anna Räpi minia Elfriede Räpp meenutas 35 aastat pärast ämma surma tolle lauldud 
regilaulu – „mida ta ikka lastele laulis” – ja laulis selle pea täielikult magnetofoni-
lindile (ERA II 299, 372/5 (92); EKM RKM, Mgn II 2774). Teisi Anna Räpilt üles 
kirjutatud regilaule tema järeltulijate repertuaarist ei leia. 

Küll peab tänulik olema Eesti kooliõpetajatele, kes ärgitasid õpilasi osa võtma 
üle-eestilistest lastefolkloori kogumistest ning selle tuules muutsid perekondliku 
pärimuse jäädvustamise mitmel pool koolihariduse osaks (Saarlo 2020). Nii jõudsid 
paljude vanaemade laulud arhiivi ning folkloristide tähelepanu pöördus ka kogu-
konnas laiema kuulsuseta jäänud lauluoskajate poole – selles artiklis käsitletutest oli 
see nii Anna Räpi ning Helmi Villa puhul. On selge, et regilaulude laulmine laste 
kuuldes ei olnud XX sajandil igapäevaelu osa. Neid võidi valikuliselt laulda teatud 
eesmärgil – näiteks lastele lõbustuseks, hällituseks. Koolilaste saadetistes on need 
laulud aga kui teadmised vana aja kohta, mitte enam muusikaline eneseväljendus. 

Eva Salström laulis kodus palju, kuid tema tütar Alide õppis oma sõnul pigem 
uuemaid lõppriimilisi laule. Ei ole teada, kui palju laulis Kadri Kukk oma lastele. 
Kahjuks ei tundnud nood laulude vastu piisavalt huvi, et neid üles kirjutada või 
õppida. Siiski on lapsed tunnetanud laulude väärtust ning palunud ema neid üles 
kirjutada ja neile mälestuseks jätta (Lilia Briedis: EKM RKM II 95, 394; Regina 
Praakli: EKM RKM II 95, 625). Võib-olla ei Eva Salström ega ka Kadri Kukk noorena 
igapäevatöödega rakkes olles ei laulnudki nii palju kui vanemas eas, argisest orava
rattast kõrvale jäänuna. Igatahes näib, et regilaulude taandudes „vanainimeste laulu-
deks” kandusidki laulud edasi üle põlve, jättes täiesti välja edasikandumise earühmi 
pidi.

Oras on kasutanud autokommunikatsiooni mõistet iseloomustamaks regilaulude 
laulmist XX sajandil: regilaule lauldi omaette või (väike)lastele, samal ajal kui kogu-
konnas lauldi avalikult uuemaid laule (Oras 2008: 347; autokommunikatsiooni 



585KEEL JA KIRJANDUS 6/LXVI/2023

SAARLO

mõiste kohta vt Lotman 2010). Sünkroonilisel tasandil väljendab intersubjektiivsus 
lauliku kommunikatiivseid suhteid kogukonnaga. Laulik täidab teatud rituaalseid 
rolle, mida ta saab teha seetõttu, et kogukond teda selles rollis aktsepteerib. See ongi 
ühiskondlik tunnustus, millest 1960. aastatel kirjutati, või kollektiivne kontroll. 
Laulik peab vastama ka teatud kvalitatiivsetele tingimustele ning olema nii improvi-
seeriv või nii konservatiivne, kui vastavas kontekstis tarvilik. Lauliku ja kogukonna 
suhtes on ühised ootused rituaalide ja funktsioonide täitmiseks, need täidetakse 
kogukonna kontrolli ja lauliku loomevabaduse koosmõjus.

Kas külakogukond teab, et tema liige oskab laulda, kui too laulab ainult kodus? 
Sellele küsimusele on keeruline vastata, võib vaid oletada. Siinkohal aitavad taas 
kogumispäevikute kirjeldused, kuidas folkloristid laulikuteni jõuavad. Enamasti 
naabrid juhatavad kellegi vanema inimese juurde, kes teab vanu laule. Kuid kas juha-
tatakse sellepärast, et tegu on vana inimesega, teatakse lauluoskusest või teatakse 
vanade laulude oskusest? Folkloristide kogumispäevikud on pettumusi täis, kuna 
juhatatud isikud kas ei soostu laulma, ei oska üldse laulda või eelistavad (folkloristi 
seisukohast) uuemat repertuaari.

1960. aastatel oli seltskondlik laulmine väga levinud, enamasti jagati ühist reper-
tuaari, ühistel pidudel oldi ikka koos lauldud. Seetõttu enamasti teati lauljatest 
inimestest, lauluoskus oli teada. Nagu juba eespoolgi viidatud, on laulikute elust 
jäädvustatud ainult väike osa. Hiljem tehtud intervjuudest lähedastega on ilmnenud, 
et ka tagasihoidlikud laulikud on nooremas põlves avalikumalt, st seltskondlikult 
laulnud. Endasse on nad tõmbunud aja jooksul.

Laulutraditsioonid ei vahetunud Eestis järsult, vaid sujuva üleminekuna. Kui 
vaadelda mõne XX sajandi tuntud rahvalauliku repertuaari tervikuna, ilmneb, et 
regilauluoskajad olid võtnud omaks uuema muusikalise kultuuri, regilaulud ei moo-
dustanud enam nende laulurepertuaari tuumikut. Lauliku olemus ei olnud seotud 
üksnes regilauluga, vaid see oli kommunikatiivne roll, mida täideti erinevate laulu
stiilidega.

1960. aastatel jäädvustatud laulikute elulugusid ja iseloomustusi lugedes jääb 
silma, et rohkem elasid regilauludes vähem aktiivsed pärimusekandjad. Repertuaar 
uuenes kiiremini aktiivsetel laulikutel, kes esinesid avalikult, kuna läksid publiku 
ootustele vastates uuendustega kaasa. Pulmalaulikul oli küll pärimuse tundjana ja 
rituaali läbiviijana kontrolliv, juhtiv ning säilitav roll, kuid samas on ka kogukon-
nal, publikul oma roll traditsioonide muutumisel. (Vrd Bauman 2012; Burke 2005; 
Siikala 2000) Ega ikka ei saa vägisi tanutada, kui tahetakse pruudipärga mängida. 

Tagasihoidlikel laulikutel, kes laulsid peamiselt omaette, säilis laul isikliku meele
lahutaja ja tunnete väljendusena. Siinjuures on kindlasti tähtis eespool viidatud 
emotsionaalne seos regilauluga ning alalhoidlikud isikuomadused üleüldse. Oras 
(2004: 96–97) on märkinud Helmi Villa laulude „lõpetatust”, st tekstide suhtelist 
muutumatust erinevatel esitustel, mis annab tunnistust nende korduvalt ja omaette 
esitamisest.



586 KEEL JA KIRJANDUS 6/LXVI/2023

SAARLO

Folkloristid kui regilaulukogukond

Folkloorikogumine on folklooriprotsessi üks osa (Honko 1998). Sellisest seisukohast 
lähtudes võib ka lauliku ja folkloristi suhet võtta sünkroonilise intersubjektiivusena.

Eesti regilaulukogumise ajalugu on mõneti vastuoluline. Ühest küljest ei ole Ees-
tis olnud kuigivõrd väljastpoolt tulevaid võõraid, „kolonistlikke” rahvaluulekogujaid, 
vaid enamasti tulid kogujad talupoeglikku päritolu haritlaste esimesest põlvkonnast. 
Teisalt eeldab igasugune rahvaluule märkamine ja kogumine asetumist väljapoole, 
kõrvalt vaatamist. Seetõttu võivad suhted laulikutega olla ka koloniseerivad, ekso-
tiseerivad, teisestavad ning väljendada võimupositsiooni (nt Kalkun 2015; Oras, 
Powell 2022).

Folkloristid moodustasid kahtlemata omamoodi regilaulukogukonna (Oras 
2008: 347), kelle tähelepanu lauluoskajate vastu tõstis taanduva traditsiooni väär-
tust ka kogukonna silmis. Kuigi 1960. aastatel küsitletud mäletasid lapsepõlvest regi
laulude laulmist pulmades jm rituaalidel, siis kogukonna sees kasutati muusikaliseks 
eneseväljenduseks ja meelelahutuseks pigem uuemaid laule. Tagasihoidlikel lauliku-
tel, kes pulmades ja pidudel suurt ei laulnud (ei osanudki ehk rahuldavalt uuemaid 
meloodiaid laulda, nt Kadri Kukk), ei olnud üldse muid kuulajaid kui kodused lap-
sed ja folkloristid.

Raske on üle hinnata lauliku positsiooni ja sellele pööratud tähelepanu olulisust 
naise enesehinnangus ja eneseteostuses (Oras 2017b; Oras, Powell 2022). Oma osa 
mängis kindlasti eri perioodidel mõningane materiaalne tulu, kuid eelkõige võima-
lus saada veelgi avalikumat tähelepanu: esineda laval ja raadios, olla mainitud raa-
matus või ajalehes.

Milliseid pingeid rahvaluulekogujate tähelepanu kogukonnas tekitas, saab näha 
sellest ilma jäämise korral, nagu Kravtsovi ja Salströmide suhetes. Tähelepanu- ja 
tunnustusvajadus on oluline kõigile inimestele. Sellega on kindlasti selgitatav asjaolu, 
et ka tagasihoidlikud lauluoskajad siiski nõustusid võõrastele inimestele laulma – 
mida tänapäeval ei kujutaks ettegi. Mall Hiiemäe (2009: 237–238) kirjeldab Herbert 
Tampere küsitlusstrateegiat: esialgne võõristus ja tõrjumine võideti kannatliku lähe-
nemise ning lauliku teadmiste ja oskuste tähtsuse rõhutamisega.

Kui regilaulude kogumise algperioodil XIX sajandi lõpus ja XX sajandi alguses 
käisid rahvaluulekogujad enamasti oma korjepiirkonna suhteliselt kiiresti läbi ning 
küsitlesid korduvalt vaid üksikuid silmapaistvaid laulikuid, siis XX sajandi keskpaiku 
sai tavaks laulikuid korduvalt külastada. Kuna rahvaluulekogumine on mälutegevus, 
siis see on ainuõige meetod, et jäädvustada repertuaar nii täielikult kui võimalik.

Pikaajaline tähelepanu tekitas aga omakorda probleeme. Kuigi folkloristid soovi-
sid laule ka korduvalt jäädvustada, innustati laulikuid võimalikult palju laule meenu-
tama. Kuna tegu oli siiski mälestuste kogumisega, mitte uute regilaulude loomisega, 
siis tõepoolest hakkasid laulikud oma repertuaari suurendama, näiteks kirjalike 
allikate abil. See omakorda põhjustas vaikseid konflikte (Oras 2008: 108, 114–116). 
Alide Salströmist ei saanud repertuaari suurusest ja iseloomu sobivusest hoolimata 
näidislaulikut, kuna tema üleskirjutusi ei peetud autentseiks (vt eespool joonealust 
märkust 6).



587KEEL JA KIRJANDUS 6/LXVI/2023

SAARLO

Kuid rahvaluulekogumine ei seisne üksnes võimu- ja tähelepanumängudes. 
Küsitletavad olid tihtipeale üksikud maainimesed, seega tuleb arvesse ka üldinimlik 
suhtlemisvajadus, vastutulelikkus, teatav kohusetunne teaduse ja riikliku institut-
siooni ees (Oras 2008).

1960. aastate kogumisolukordade juures on tähtis seegi, et ülikonnastatud tõsiste 
(härras)meeste kõrval ja asemel suhtlesid vanaema eas laulikutega noored nais-
folkloristid (Oras 2008: 86–96). Noorte kogujate suhtes on vanemaealisel laulikul 
lihtsam võtta asjatundja positsioon, jagada teadmisi ja meenutada. Nii sarnanevad 
folkloristi ja lauliku suhted lapse ja vanaema omadega, mistõttu võiks mõelda nende 
intersubjektiivsete suhete diakrooniliste omaduste peale. Mängu tulevad ka koguja 
ja informandi vahelised emotsionaalsed suhted.

Folkloristide ja laulikute pikaajaliste suhete juures muutus üha tähtsamaks isikute 
omavaheline sobivus. Kogumispäevikute põhjal võib tõdeda, et rahvaluulekogujad 
on pidanud rohkem lugu tagasihoidliku loomuga lauluoskajast kui esinemishimuli-
sest täisverelisest laulikust, kuna viimane võis tunduda oma iseloomuomaduste tõttu 
hirmutav või eemaletõukav, pealetükkivgi. 

August Pulst, rahvamuusikute ja laulikute heliplaadistamise ning ringreiside 
korraldaja 1930. aastatel, suhtles laulikutega väga lähedalt, jagades nädalate kaupa 
nendega eluruume, sõiduvahendeid ning lavalaudu. Ta hindas kõrgelt laulikuid ja 
pillimehi, kes kehastasid tema jaoks rahvalikku elujõudu ja esinemislusti. Samas võis 
ta loobuda koostööst liialt temperamentse esitajaga: „Mari Sutt omas tugevat häält, 
ta väljarääkimine oli täiesti selge, hästi kuuldav ja arusaadav kõigile. Ta esitas oma 
ettekanded temperamentselt, sügavalt kaasaelades. [---] Viimasel ajal tuligi Marit 
sageli pidurdada ka lavatöös ja nii saimegi edasi ja jõudsime sinna, kus oma esinemi-
sed jäädavalt lõpetasime.” (Äratusmäng... 2014: 213, 217)

Artiklis käsitletutest oli Greete Jents elava loomuga, energiline, hea pärimuse
tundja – seega kindlasti rahvaluulehuviliste lemmikinformante (Särg 2008: 177–178). 
Samas võidi säärast esitusvalmidust näha kohati pealetükkivana, juhtpositsiooni (nt 
eeslauliku ja mängujuhi rolli) võtmisena, mis teisi esinejaid võis suisa segada. See-
vastu kõige positiivsemad, emotsionaalselt laetumad kirjeldused käivad just tagasi
hoidlike laulikute kohta. „Olga Antsov (70 a.) mäletab veel ümbrusest kadunud 
regivärsse. Ise on väga tagasihoidlik ja vaikne. Sealjuures kangesti meeldiv,” kirjutab 
Erna Tampere 1967. aastal (EKM RKM II 225, 484). Ka Kadri Kuke ja Helmi Villa 
tagasihoidlikku ja vastutulelikku loomust nähti positiivsena. Regina Praakli ja Lilia 
Briedise päevikukirjeldused kohtumisest Kadri Kukega on tõenäoliselt Eesti folklo-
ristika ajaloo poeetilisemaid tekste (EKM RKM II 95, 593/656; RKM II 95, 379/409).

Mõne iseloomuomaduse väärtustamise või taunimise juures on tähtis roll suht-
lejate endi isikuomadustel. Tundub, et suur osa 1960. aastate folkloristidest sobitub 
melanhoolsema meelelaadiga. Või on siiski tegu eelarvamusliku suhtumisega nii 
regilaulu kui ka selle kandjaisse? Artikli tagasihoidlike tegelaste repertuaar oli nende 
iseloomule vastavalt lüüriline, sisaldades palju vaeslapse- ja osatute laule, mis on vaid 
osa regilaulude maailmast (vrd Kalkun, Sarv 2014).

Siinkohal peab taas tulema folkloristi ja informandi võimusuhete juurde. Tagasi
hoidlikumaid inimesi oli lihtsam suunata meenutama ja rääkima-laulma folkloristi 



588 KEEL JA KIRJANDUS 6/LXVI/2023

SAARLO

huvitavatel teemadel, nad olid vastutulelikumad ja järjekindlamad. Võib öelda, et 
folkloristid lõid lauliku representatsiooni. Praegused kujutelmad lauliku isiksusest 
põhinevad tihtipeale folkloristi päevikukirjeldustel, vahel üksikutel märkmetel. 
Folkloorikogumise asjaolude tõttu ei ole uurijatel tihtipeale laulikust alternatiivseid 
kirjeldusi. Praeguseks on paraku ka lahkunud mitmed folkloristid, kellelt täpsusta-
vaid küsimusi küsida.

Näiteks võib Kadri Kuke kohta jääda päevikukirjeldustest mulje, et ta oli pisut 
looduslapselikult naiivne. Seevastu teda isiklikult kohanud folklorist Kristi Salve 
rõhutab, et tegu ei olnud mitte mingil juhul lihtsameelse inimese, vaid äärmiselt 
tagasihoidliku inimtüübiga.10 Kadri Kuke eluloost on teada, et tema elus juhtus 
mitmesuguseid traagilisi sündmusi (esimese mehe varane surm, laste surm, nõu
kogude repressioonid ja majanduslik marginaalsus), mis mõjutasid teda avalikust ja 
kogukondlikustki elust eemale tõmbuma, tundma end kõrvalejäetuna. Võib arvata, 
et tema vastutulek folkloristidega korduvalt suhelda, isegi lindistamiseks kodust lah-
kuda, oli tingitud inimlikust rõõmust tähelepanu ja meelelähedase suhtluse üle.

Samuti teavad Helmi Villa sugulased, et ta „polnud midagi nii vaikne ja tagasi-
hoidlik” inimene, kui folkloristid oma päevikus kirjutavad, „pereringis laulis uue-
maid laule küll”.11 Folkloristid pöördusid tema poole varem üles kirjutatud laulude 
tõttu, ise ta kontakti ei otsinud. On üsna usutav, et ta oli ootamatust võõraste tähele
panust kohkunud ja jättis seetõttu nii vaikse mulje. Üldine kujutelm Helmi Villa isik-
susest põhinebki folkloristide päevikukirjeldustel – õigupoolest on teada vähe tema 
isiksuse eri tahkudest ja tegelikust repertuaarist.

Ent mida küll hakata peale ideoloogiliselt laetud lauliku mõistega? Janika Oras 
(2004: 99; 2008) tõdeb, et XX sajandi teise poole regilaulude oskajad ehk hilistradit-
siooni esindajad enamasti ei vastagi neile eespool toodud lauliku tunnustele, kuid ta 
ise teadlikult kasutab just seda terminit, kuna tihtipeale on neil isikutel kogukondlik 
tunnustus. Võib ju arutleda, kas seda tunnustust oleks ilma folkloristide väljaspoolse 
tähelepanuta, kodulooliste koolitöödeta või rahvamuusika väljaanneteta – s.o folk-
loori sekundaarse traditsioonita (vrd Bausinger 1986). Tundub küll, et laulik ei ole 
mitte üksnes spetsialisti (au)nimetus, vaid pigem isegi emotsioonidest lähtuv tun-
nustus, mis on XX sajandi teisel poolel antud meelelaadilt lähedastele või imeteldava 
laulutraditsiooni mõtteilmas elavatele inimestele. Toonaseid kohtumisi regilaulu
oskajatega võib võrrelda kohtumistega väljasurevate või väljasurnuks peetavate elus-
looduse liikidega – lisaks laulu mäletamise või teadmise faktile enesele on vajalik 
teatud elukeskkonna või meelelaadi olemasolu, mis säilitab mälestust arhailisest 
poeetilisest maailmast. 1960. aastatel küsitletud tagasihoidlikud laulikud olid folk
loristide silmis kaduva poeetilise väljendusviisi viimane varjupaik ja seetõttu igati 
ära teeninud erilise aunimetuse.

10 Suulisest vestlusest Kristi Salvega mais 2022. Kohtumist Kadri Kukega kirjeldab ta 1973. aastal 
päevikus (EKM RKM II 308, 430).
11 Suulisest vestlusest Janika Orasega augustis 2022.



589KEEL JA KIRJANDUS 6/LXVI/2023

SAARLO

Kokkuvõtteks

Artiklis arutasin lauliku kui regilaulutraditsiooni vokaalmuusika spetsialisti kohta 
käiva terminoloogia ning representatsioonide üle folkloristlikus kirjanduses XIX 
sajandi lõpust kuni XX sajandi teise pooleni rõhuasetusega 1960. aastatel. 

Kujund laulikust kui ühiskonna äärealal seisvast boheemlasest on kindlasti seo-
tud rahvaluule kogumise kõrgajaga XIX ja XX sajandi vahetusel, mil regilaulud 
olid kandunud – või hakkasid kanduma – kultuurielu äärealadele. Kogukondade 
muusikaline kese oli nihkunud modernsuse poole, omaks oli võetud uuema laulu
traditsiooni poeetika ning helikeel. Nii sai ka regilaulutraditsiooni kandjaist margi-
naalsuse representatsioon – vaene vanainimene.

Folkloristika edenedes ning professionaalsete folkloristide ja etnomusikoloogide 
kokkupuudetel „elava” laulutraditsiooniga ning erinevate laulikutüüpidega sai ka 
lauliku representatsioon juurde aktiivsuse, laulik sai agentsuse – ta ei olnud üksnes 
sõnade, viisi ja esitustavade teadja, rituaalide eestvõtja, vaid ühtlasi kommunikat-
siooni spetsialist. 1960. aastatel sai lauliku koondkujuks pulmalaulik – regilaulude 
poeetilisi loomevahendeid aktiivselt kasutav improviseerija.

Käsitlesin samuti regilauliku suhteid perekonna, kogukonna ning rahvaluule-
kogujaga diakroonilise ja sünkroonilise intersubjektiivsuse vaatepunktist. Vaatlesin 
regilaulikuid, kes valdasid küll laulutraditsiooni (või selle osi), kuid ei kippunud esi-
nema väljaspool perekonda. Regilaulude omandamiseks pidid 1890. aastatel sün-
dinud laulikud olema kasvanud lähedastes suhetes vanaemaga. Kuna üldiselt olid 
selleks ajaks regilaulud aktiivsest muusikalisest eneseväljendusest ning kombestikku 
saatvast funktsioonist taandunud, olid n-ö mitteaktiivsed laulikud need, kes tundsid 
isiklikku suhet arhailiste lauludega ning jätkasid eneseväljendust regilauludega. 

Avastasin, et tagasihoidlike laulikute suhted rahvaluulekogujatega võisid olla 
positiivsemadki kui aktiivsetel laulikuisiksustel, kuna nad vastasid enam folkloris-
tide eelhäälestatud ootustele ühiskonna äärealal paiknevast tagasihoidlikust vana-
inimesest. Neil tekkis kogujatega lähedasem side ning nad olid kannatlikumad ja 
vastutulelikumad. N-ö aktiivsed laulikud olid eneseteadlikumad ja neid oli raskem 
juhtida täitma kogumise eesmärke.

Artikli valmimist on toetanud Euroopa Liit Euroopa Regionaalarengu Fondi kaudu 
(Eesti-uuringute Tippkeskus), see on seotud Eesti Teadusagentuuri uurimisprojektiga 
PRG1288 „Folkloorse varieeruvuse korpuspõhine käsitlus: regilaulutraditsiooni piir
kondlikud stiilid, teemavõrgustikud ja suhtlusviisid” ning Eesti Kirjandusmuuseumi 
projektiga EKM 8-2/22/3 „Folkloor ja selle individuaalsed, kogukondlikud ja institut-
sionaalsed edasiandmise mehhanismid”. Tänan Kristi Salvet, Taive Särge ja Janika 
Orast valgustavate ning innustavate vestluste ja Evar Saart viimase hetke täpsustuste  
eest.



590 KEEL JA KIRJANDUS 6/LXVI/2023

SAARLO

ARHIIVIALLIKAD

Eesti Kirjandusmuuseumi (EKM) Eesti Rahvaluule Arhiivi (ERA) käsikirja- ja helikogud:
EKRK – Tartu (Riikliku) Ülikooli eesti kirjanduse ja rahvaluule kateedri rahvaluulekogu
ERA – Eesti Rahvaluule Arhiivi rahvaluulekogu
EÜS – Eesti Üliõpilaste Seltsi rahvaluulekogu
KKI – Keele ja Kirjanduse Instituudi rahvaluulekogu
KKI, RLH – Keele ja Kirjanduse Instituudi rahvaluule helisalvestused
RKM – Eesti (NSV) TA Fr. R. Kreutzwaldi nimelise (Riikliku) Kirjandusmuuseumi 

rahvaluule osakonna rahvaluulekogu
RKM, Mgn II – Eesti (NSV) TA Fr. R. Kreutzwaldi nimelise (Riikliku) Kirjandus

muuseumi rahvaluule osakonna helilintide kogu

VEEBIVARAD 

EKSS = Eesti keele seletav sõnaraamat. http://www.eki.ee/dict/ekss
Kivike = Eesti Kirjandusmuuseumi arhiiviinfosüsteem ja failihoidla Kivike. 
	 kivike.kirmus.ee

KIRJANDUS

Bauman, Richard 2012. Performance. – A Companion to Folklore. Toim Regina F. 
Bendix, Galit Hasan-Rokem. Oxford: Wiley-Blackwell, lk 94–118. https://doi.
org/10.1002/9781118379936.ch5

Bausinger, Hermann 1986. Toward a critique of folklorism criticism. – German Volkskunde. 
A Decade of Theoretical Confrontation, Debate, and Reorientation (1967–1977). Toim 
James R. Dow, Hannjost Lixfeld. Bloomington: Indiana University Press, lk 113–123. 

Burke, Peter 2005. Performing history: The importance of occasions. – Rethinking History, 
kd 9, nr 1, lk 35–52. https://doi.org/10.1080/1364252042000329241

Haavio, Martti 1943. Viimeiset runonlaulajat. Porvoo–Helsinki: Werner Söderström Osake
yhtiö.

Hennoste, Tiit; Metslang, Helle; Habicht, Külli; Prillop, Külli 2021. Kuue (inter)subjektiiv-
suspartikli kasutus eesti keele registrites. – Emakeele Seltsi aastaraamat 66 (2020). Pea-
toim Mati Erelt. Tallinn: Eesti Teaduste Akadeemia Kirjastus, lk 91−123. http://dx.doi.
org/10.3176/esa66.04 

Hiiemäe, Mall 2009. Meenutades Herbert Tamperet. – Keel ja Kirjandus, nr 3, lk 237−240.
Honko, Lauri 1998. Folklooriprotsess. – Mäetagused, nr 6, lk 56–84.
Kaljundi, Linda 2008. Performatiivne pööre. – Keel ja Kirjandus, nr 8–9, lk 628−640.
Kalkun, Andreas 2015. Seto laul eesti folkloristika ajaloos. Lisandusi representatsiooniloole. 

(Eesti Rahvaluule Arhiivi Toimetused 33.) Tartu: Eesti Kirjandusmuuseum. 
Kalkun, Andreas; Sarv, Mari 2014. Seks ja poeesia: regilaulu peidus pool. – Vikerkaar, nr 4–5, 

lk 91−108. 
Kaplinski, Jaan 1997. Rahvalaulu juurde jõudmine. – J. Kaplinski, Võimaluste võimalikkus. 

Tallinn: Vagabund, lk 143–183.



591KEEL JA KIRJANDUS 6/LXVI/2023

SAARLO

Knuuttila, Seppo 1994. Tyhmän kansan teoria. Näkökulmia menneestä tulevaan. (Tietolipas 
129.) Helsinki: Suomalaisen Kirjallisuuden Seura.

Kokamägi, Hilja 1962. Rahvalaulikute jälgedel. – Rahvapärimuste koguja, nr 3. (Kirjandus-
muuseumi kogumistöö juhend nr 3.) Toim Herbert Tampere, Ingrid Rüütel. Tartu: Eesti 
NSV TA Fr. R. Kreutzwaldi nim Kirjandusmuuseum, lk 43–47.

Kokamägi, Hilja 1971. Kuusalu rahvalaulik Mai Kravtsov. – Keel ja Kirjandus, nr 1, lk  
13–19.

Kõiva, Ottilie 1964. Kihnu rahvalaulikutest. (Tartu Riikliku Ülikooli Toimetised 159.) Tartu. 
http://hdl.handle.net/10062/36244 

Kõresaar, Ene 2008. Nostalgia ja selle puudumine eestlaste mälukultuuris. Eluloouurija 
vaatepunkt. – Keel ja Kirjandus, nr 10, lk 760–773.

Laugaste, Eduard 1963. Eesti rahvaluuleteaduse ajalugu. Valitud tekste ja pilte. Tallinn: Eesti 
Riiklik Kirjastus.

Laugaste, Eduard 1975. Eesti rahvaluule. Tallinn: Valgus.
Lotman, Juri 2010. Kahest kommunikatsioonimudelist kultuurisüsteemis. – J. Lotman, 

Kultuuritüpoloogiast. (Avatud Eesti raamat.) Tartu: Tartu Ülikooli Kirjastus, lk 125–148.
Metslang, Helle; Simmul, Carl Eric 2022. Ma kardan, et meie õnned on üksteisest eemal. 

(Inter)subjektiivne diskursusemarker (ma) kardan (et). – Keel ja Kirjandus, nr 1–2, lk 
168−188. https://doi.org/10.54013/kk770a10

Olgu õnne, et elada, olgu tervist teha tööda ... 1974 – Rahvapärimuste koguja, nr 9. (Kir-
jandusmuuseumi kogumistöö juhendaja nr 9.) Toim Ingrid Rüütel, Kristi Salve. Tartu: 
Eesti NSV TA Fr. R. Kreutzwaldi nim Kirjandusmuuseum, lk 59–85.

Oras, Janika 2004. Helmi Villa regilauluviisid – korrastatud mitmekesisus. – Regilaul – loo-
dud või saadud? Toim Mari Sarv. Tartu: Eesti Kirjandusmuuseum, lk 89−121.

Oras, Janika 2008. Viie 20. sajandi naise regilaulumaailm. Arhiivitekstid, kogemused ja 
mälestused. (Eesti Rahvaluule Arhiivi Toimetused 27.) Tartu: Eesti Kirjandusmuuseumi 
Teaduskirjastus.

Oras, Janika 2017a. Favourite children and stepchildren: Elite and vernacular views of 
Estonian folk song styles. – Res Musica, nr 9, lk 27−44.

Oras, Janika 2017b. Mari and Marie: Performativity and creativity of two Estonian singers in 
the late Nineteenth century. – Folklore: Electronic Journal of Folklore, nr 67, lk 143−171. 
https://doi.org/10.7592/FEJF2017.67.oras

Oras, Janika 2017c. Laulik jutustab laulikust. Marie Sepa elulooesitused suulise ja kirjaliku 
kultuuri piiril. – Keel ja Kirjandus, nr 8–9, lk 634−650. https://doi.org/10.54013/kk718a5

Oras, Janika; Powell, Savannah-Rivka 2022. Intra- and inter-cultural, historical and 
modern: gendered practices of Seto leelo across time. – Women’s Role in UNESCO-
Recognized European Traditional Singing Practices. Koost Teona Lomsadze, toim Rusu-
dan Tsurtsumia. Tbilisi: UNESCO Georgian National Commission, Vano Sarajishvili 
Tbilisi State Conservatoire, lk 240−258.

Rahva ja luule vahel 1997 = Rahva ja luule vahel: kogumispäevikuid aastaist 1878–1996. 
(Eesti Kirjandusmuuseumi aastaraamat. Paar sammukest XIV.) Koost Mari-Ann Rem-
mel. Tartu: Eesti Kirjandusmuuseum.

Saareste, Andrus [A. S.] 1921. Näited Karksi rahvalauludest – Eesti Kirjandus, nr 11, lk 390–
392.



592 KEEL JA KIRJANDUS 6/LXVI/2023

SAARLO

Saarlo, Liina 2000. Kodavere (regi)laulikud: kes ja kas. – Kust tulid lood minule... Artikleid 
regilaulu uurimise alalt 1990. aastatel. Toim Tiiu Jaago, Ülo Valk. Tartu: Tartu Ülikooli 
Kirjastus, lk 161–184.

Saarlo, Liina 2012. Kaks hõbekeelset kannelt helisemas taas... – Keel ja Kirjandus, nr 11, lk 
836−846. https://doi.org/10.54013/kk660a4 

Saarlo, Liina 2017. Regilaul tuulte pöörises. Eesti folkloristid poliitiliste muutuste ajajärgul 
20. sajandi keskel. – Methis. Studia humaniora Estonica, nr 20, lk 27–54. https://doi.
org/10.7592/methis.v16i20.13888

Saarlo, Liina 2018. Changing practices of folk song collection manifested in Estonian Koda-
vere regilaul corpus. – Visions and Traditions: The Production of Knowledge at the Tradi-
tion Archives. (Folklore Fellows’ Communications 315.) Toim Lauri Harvilahti, Audun 
Kjus, Cliona O’Carrol, Susanne Österlund-Pötzsch, Fredrik Skott, Rita Treija. Helsinki: 
Suomalainen Tiedeakatemia, Academia Scientiarum Fennica, lk 81−100.

Saarlo, Liina 2020. The dog goes to tend the herd... On contextualization of the Estonian 
child-lore collections. – Tautosakos Darbai, nr 59, lk 252−273.

Saarlo, Liina 2023 (ilmumas). Feodor in the shadow of the wonderland: Singing tradition 
of the Räpp family. – Expressions and Impressions: Personal and Communal Aspects of 
Traditional Singing. Toim Mari Sarv, Taive Särg. Helsinki: Finnish Literary Society.

Salve Kristi; Saarlo, Liina; Saukas, Rein 2019. Rahvalaulude kogumine Laiusel. – Vana Kan-
nel XIII. Laiuse regilaulud. (Monumenta Estoniae Antiquae I: Estonum carmina popula-
ria.) Koost K. Salve, L. Saarlo, Janika Oras. Tartu: EKM Teaduskirjastus, lk 45−72.

Siikala, Anna-Leena 2000. Body, performance, and agency in Kalevala rune-singing. – Oral 
Tradition, kd 15, nr 2, lk 255−278. 

Särg, Taive 1995. Lauliku lapsepõlv. – Vanavaravedaja, nr 2. Tartu: Tartu NEFA, lk 47–56.
Särg, Taive 2007. Estonian ethnomusicology and folk music in forming national image. – 

European Meetings in Ethnomusicology, kd 12, lk 67−99.
Särg, Taive 2008. Karksi vanad rahvalaulud viisidega. I kd. Tartu: Eesti Kirjandusmuu-

seum.
Särg, Taive; Sarv, Mari 2022. Diachronic and synchronic dimension of intersubjectivity in 

traditional singing. – Subjectivity and Intersubjectivity in Language and Culture. Annual 
conference of the Centre for Excellence in Estonian Studies. May 12–13, 2022. Tartu: 
Estonian Literary Museum, University of Tartu. https://www.folklore.ee/CEES/2022/p13.
html 

Sydow, Carl Wilhelm von 1957 [1932]. Perinteen leviämisestä. – Perinteen parissa. Tutkielmia 
kansanrunoustieteen alalta. (Tietolipas 10.) Toim Toivo Vuorela. Helsinki: Suomalaisen 
Kirjallisuuden Seura, lk 52–85.

Tampere, Herbert 1935. Eesti rahvaviiside antoloogia. Anthologia cantuum popularium 
Estonorum. I kd. (Eesti Akadeemilise Helikunstnikkude Seltsi Toimetused 1. Eesti 
Rahvaluule Arhiivi Toimetused 5.) Tartu: Eesti Rahvaluule Arhiiv.

Tampere, Herbert 1961. Rahvaluule-alastest ekspeditsioonidest. – Paar sammukest eesti kir-
janduse ja rahvaluule uurimise teed. Uurimusi ja materjale. II kd. Tartu: Eesti NSV Tea-
duste Akadeemia Fr. R. Kreutzwaldi nimeline Kirjandusmuuseum, lk 441–446.

Valk, Ülo 2004. On the discursive foundations of Estonian folkloristics: a farmer’s field of 
vision. – Everyday Life and Cultural Patterns: International Festschrift for Elle Vunder. 



593KEEL JA KIRJANDUS 6/LXVI/2023

SAARLO

(Studies in Folk Culture 3.) Toim Ene Kõresaar, Art Leete. Tartu: Tartu University Press, 
lk 265–272. https://dspace.ut.ee/handle/10062/54547

Viidalepp, Richard 1937. Ühest suurjutustajast. – Rahvapärimuste selgitaja, nr 2. Tartu: Eesti 
Rahvaluule Arhiiv, lk 42–44.

Viimane tuli tarena, viimane pirdu pihina... 1974 – Rahvapärimuste koguja, nr 9. (Kirjan-
dusmuuseumi kogumistöö juhendaja nr 9.) Toim Ingrid Rüütel, Kristi Salve. Tartu: Eesti 
NSV TA Fr. R. Kreutzwaldi nim Kirjandusmuuseum, lk 86–90.

Virtanen, Leea 1968. Kalevalainen laulutapa Karjalassa. (Suomi 113:1.) Helsinki: Suomalai-
sen Kirjallisuuden Seura.

Vunder, Elle 2008. Moderniseerumine ja kultuurimustrite muutused 19. sajandi teisel poolel 
ja 20. sajandil. – Eesti rahvakultuur. Toim Ants Viires, Elle Vunder. Tallinn: Eesti Entsük-
lopeediakirjastus, lk 459–475.

Äratusmäng uinuvale rahvamuusikale. August Pulsti mälestusi. Koost Krista Sildoja. Tal-
linn: Eesti Teatri- ja Muusikamuuseum, SE&JS, 2014.

Liina Saarlo (snd 1974), PhD, Eesti Kirjandusmuuseumi Eesti Rahvaluule Arhiivi vanem-
teadur (Vanemuise 42, 51003 Tartu), liina.saarlo@folklore.ee

The other singers: The less active representatives of the 
runo song tradition

Keywords: runo song, folk singer, representation, intersubjectivity 

This article discusses the terminology and representations concerning the older 
Estonian oral song tradition specialists in Estonian folkloristic literature from the 
late 19th century to the second half of the 20th century. The folk singers’ relationships 
with their family, community, and folklorists from the perspective of diachronic and 
synchronic intersubjectivity is also considered.

At the heart of the documentation and study of runo songs (regilaulud) are folk 
singers who actively embody the song culture. They are specialists who, in addition 
to having knowledge of the lyrics, tunes and performing practices, also have a need 
to perform in public, learn from other (older) singers, and share their skills with the 
next generations.

At the height of the documentation of folklore at the turn of the 19th and 20th 
centuries, runo songs had receded to the periphery of cultural life and lost their 
importance in musical self-expression. So, too, the runo singer became the embodi-
ment of the margins of society – someone old and poor. As folklore studies devel-
oped, the representation of the folk singer gained agency – the singer was not only 
a reservoir of knowledge or a repeater of rituals, but also a specialist in commu-
nication. In the 1960s, a wedding singer – an improviser who actively used poetic 
means – took over as the collective image of a folk singer.



594 KEEL JA KIRJANDUS 6/LXVI/2023

SAARLO

However, the song tradition is also carried on by people of a different nature, 
who know a lot of songs and the context in which they are used, but do not wish to 
perform in public. In this article, I focused on the inactive, modest singers. The main 
subjects of this article are the folk singers recorded in the 1960s, during the last great 
wave of runo song documentation.

All those studied were „of singers’ blood”: their immediate family were well-
known singers. In order to become proficient in performing the runo songs, they 
had to have grown up in a close relationship with their grandmother. It was the mod-
est singers, in particular, who continued to express themselves by means of the runo 
songs in the form of autocommunication. The relationship of the modest singers 
with the collectors of folklore may even have been more positive than that of the 
active ones; they developed a closer bond with the collectors, were more patient and 
more accommodating.

Liina Saarlo (b. 1974), PhD, Estonian Folklore Archives of the Estonian Literary Museum, 
Senior Researcher (Vanemuise 42, 51003 Tartu), liina.saarlo@folklore.ee


