https://doi.org/10.54013/kk773a2

Kuulub - ei kuulu
Kuulumise, konviviaalsuse ja autohtoonsuse mdistetest

ELO-HANNA SELJAMAA

Artikli eesmérk on tutvustada teoreetilist sonavara, mis on loodud uurimaks argist
tihiselu ja erinevustega toimetulekut tdnapdeva mitmekultuurilistes ja -keelsetes
tthiskondades ehk teemasid, mis on pélvinud mujal palju tdhelepanu, kuid mida
uuemad Eestis ilmunud identiteedi- ja kultuurikasitlused otseselt ei puuduta (nt
Viik 2012; Ehala 2018; Raud 2018). Ulevaate keskmes on méiste kuulumine ja sellest
ldhtuv identiteedi maiste kriitika, pogusamalt tuleb juttu kohapealsusest ehk autoh-
toonsusest ning konviviaalsusest kui koos elamise kunstist.! Vaadeldakse moisteid
ning lithidalt nende kujunemist, kasutust ja omavahelisi suhteid mitmete autorite
uurimustes, keskendudes aspektidele, millest voiks abi olla Eesti kontekstis etnilisu-
sest, loimumisest, rdndest ja mitmekultuurilisusest moeldes.

Sona rahvus tahistab eesti keeles pigem etnilist péritolu kui kodakondsust. Eestis
on tavaks eeldada, et igaiihe rahvust on voimalik kindlaks médrata, isegi kui sama-
aegselt tajutakse nii enda kui ka teiste ithese (enese)madratluse tinglikkust (vt nt
Kuutma 2008: 17-18; Seljamaa 2016a: 104-105; Valk 2021). Sona identiteet seostub
samasuse ja terviklikkusega (Abrahams 2003: 198) ning motegi selle titkeldamisest
voi fragmenteerumisest voib olla hirmutav (vrd Seljamaa 2013: 194-195). Kultuuri-
list identiteeti késitletakse vahemalt avalikus diskussioonis esmajoones rahvusliku
identiteedina ja viimast omakorda rohkem voi vihem péritolu votmes etnilise iden-
titeedina, nagu nditasid ka RITA-Rdnne uurimisprojekti tulemuste arutelud lehe-
veergudel (vt nt Kérner 2021; Tamm 2021). Sarnasest arusaamast lahtuti viimatisel
rahva ja eluruumide loendusel, kus rahvuseteemaliste kiisimuste juurde oli lisatud
selgitus: ,,Rahvuse mdirab vastaja ise. Isikul on 6igus tunnistada end selle rahvuse
liikmeks, millega ta tunneb end koige tihedamini etniliselt ja kultuuriliselt seotud
olevat” Esmakordselt said vastajad markida kuni kaks rahvust ja kaks emakeelt.
(Rahvaloenduse kiisitlusse... 2021 ja sealne ankeet lk 4)

Kultuurilise identiteedi seostamine rahvusega, kultuuri késitlemine ithe voi teise
etnilise grupi varana ja olemuse allikana tdhendab, et kultuur méarab kultuurikand-
jate identiteedi ette dra. Antropoloogias on sellist Idhenemist nimetatud muu hul-
gas kultuuriliseks fundamentalismiks (Stolcke 1995) ja kulturalismiks (vrd rassismi
moistega, nt Grillo 2003; kultuuri méiste kriitika kohta vt Abu-Lughod 1991). Artik-
lis vaatluse alla tulevad moisted voimaldavad sellist instrumentalistlikku kultuuri-
kasitlust margata ja analiiisida. Need aitavad moelda ka sellest, mis ithendab Eesti
elanikke, ning kasitleda Eestit mitmesena: vahemused, eri kogemused ja arusaamad
ei oota l6imimist ja [6imumist, vaid on juba Eesti osa ning kujundavad ja iseloomus-

! Samasse maistepilve kuuluvad hiibriid, kreool ja kosmopolitism jiavad siinsest iilevaatest vélja.

404 KEEL JA KIRJANDUS 5/LXV/2022



SELJAMAA

tavad Eestit igapdevaselt (Astapova 2021; Seljamaa 2016b, 2021). Eesti avaldub nii
iseseisvuspdeva kui ka 9. mai tahistamises - voimalik on mélemat tava jirgida - ning
Eesti mitmesus ei piirdu erinevate rahvustega (vrd nt Paales 2016; Poldsam 2020)
ega isegi riigipiiriga, kui moelda hargmaisusele ning vilja- ja tagasirandele (nt Siim
2019, 2020a, 2020b; Telve 2019).

Kuulumise ja sellega seotud mdistete iile on teoretiseerinud eelkdige etnilisuse,
rahvusluse, mitmekultuurilisuse ja rdnde uurijad, kelle seas leidub niiteks sotsio-
looge, antropolooge, politolooge, kultuurigeograafe. Samade teemadega tegeldakse
ka folkloristikas. Voib Gelda, et kuulumise kiisimuste iimber keerleb tihiskonna-
teaduste klassika oluline osa, nagu Karl Marxi voorandumiskasitus, Ferdinand Ton-
niesi Gemeinschaft’i (sks ’kogukond’) ja Gesellschaft’i (‘ithiskond’) voi Emile Durk-
heimi mehhaanilise ja orgaanilise solidaarsuse eristus (vt nt Yuval-Davis 2004: 216).
Need teooriad on méjutanud ka folkloori uurimist ja motestamist. Uhtekuuluvus,
kohanemine voi kohanematus muutuvate oludega ning moderniseerumine on
rahvaluuleteaduses labivad teemad. Niiteks voib traditsioonist moelda kui modern-
sest kategooriast, mis siindis tdrkava uue ja kaasaegse vastandumisest ja vastanda-
misest sellele, mida peeti vanaks ja haabuvaks — millekski, millel pole modernses
tulevikus enam kohta (nt Anttonen 2005; Arukask 2007). Ka rahvaluule uurimises
oluline kiisimus ,,kes on rahvas?” on samal ajal kiisimus kuulumise ja selle allikate
kohta. Ameerika Uhendriikides 1960. aastatel sdnastatud seisukoht, et ,,[---] mdiste
rahvas voib tihistada mis tahes inimeste rithma, kellel on vahemalt iiks ithine tunnus
[---] moned traditsioonid, mida ta peab omaks” (Dundes 2002: 17, originaali rohu-
tus), on praeguseks muutunud tildtuntud tdeks. Samast folkloristika uuenduslainest
périneb siinmail vihem tuntud viide, et rithmade ja siduvate tunnuste korval tuleks
tahelepanu poorata erinevustele ning folkloorse kommunikatsiooni kaudu toimu-
vale eristamisele (Bauman 1971).

Soénavara tutvustamise korval osutabki artikkel kuulumise moistele tugineva
interdistsiplinaarse uurimist66 iihistele huvidele rahvaluuleteadusega ning érgitab
folkloriste selles suunas edasi motlema. Folkloristliku uurimist66 oluline osa tegeleb
argieluga, milles realiseerub kultuuri kui jagatud eluviisi abstraktne antropoloogiline
idee: kultuur saab vormi ja sisu harjumuspérastes toimimis- ning jutustamisviisides,
uskumustes, timbritsevale ja kogemustele antud selgitustes ning tahendustes, samuti
(enese)representatsioonides. Ka paljud kuulumisteemalised kasitlused keskenduvad
argielule ja uurivad seda folkloristidelegi tuttavate vilitoomeetoditega. See on tiks
pohjuseid, miks kuulumise ja konviviaalsuse moisted sobivad kokku viimastel kiim-
nenditel folkloristikas laia kolapinna leidnud teoorialoome lihtekohtadega, mida
lithidalt tutvustab artikli esimene alaosa. Sealjuures on argielu korval olulisteks mérk-
sonadeks tasane teooria ja rahvapdrane. Artikli jargmised alaosad kisitlevad mois-
tet kuulumine ja selle suhet moistega identiteet ning mitmete uurijate vilja pakutud
kuulumise poliitika ja emotsionaalse kodutunde vahelist eristust. Kuulumise polii-
tikaga seoses tuleb juttu immigratsiooni vastustavast, uurijate poolt autohtoonseks
nimetatud motteviisist. Viimasena tuleb vaatluse alla moiste konviviaalsus.

KEEL JA KIRJANDUS 5/LXV/2022 405



SELJAMAA

Tasane ja rahvapdrane

2005. aastal toimus Ameerika Folkloori Seltsi aastakonverentsil provokatiivse peal-
kirjaga arutelu ,,Miks puudub folkloristikal ,,suurteooria”?”, millest kasvas vilja seltsi
ajakirja erinumber ja sellest omakorda kogumik ,,Suurteooria folkloristikas” (Haring
2016). Dorothy Noyes kasutas oma sonavotus folkloristika ja teooria suhteid analiiii-
sides valjendit ,tasane teooria” (ingl humble theory). Tasane teooria paigutub laia-
haardeliste ndhtuste kohta abstraktseid skeeme pakkuvate suurteooriate ning tiksik-
juhtumitele keskendunud rohujuuretasandi vahele. Selle vahepealse, voib-olla isegi
ambivalentse positsiooniga kiivad Noyesi (2016: 72) arvates kaasas ,,konstruktiivsed
ja kriitilised voimalused, mis puuduvad nii korgel tipus kui ka péris pohjas” Sarna-
selt pooldab Margaret Mills (2016) folkloristide ja folkloristika paiknemist teooria-
redeli keskmistel pulkadel. Ta mérgib, et folkloristlik teooria on tolgendav ning et
selle pakutud tolgendused voiksid olla rohujuuretasandil arusaadavad voi vahemalt
aimatavad. Eriti oluline on see siis, kui tahta luua kriitilist, muutusele ja muutmi-
sele suunatud teooriat. Selline teooria peaks suutma end oma objektist moisteliselt
ja diskursiivselt distantseerida ja olema samas objektiga dratuntavalt seotud — Millsi
sonul ,maandatud™ - ning selle iile arusaadavalt métisklema (Mills 2016: 59). Tema
arvates voikski tdlgendava teooria moddupuu olla selle sobivus voi asjakohasus: olu-
line on kiisida, kes on see, kes peab teooriat selgitavaks, ,,kelle kiisimustele see vas-
tab”, kust ja kuidas on need kiisimused saadud (Mills 2016: 55, originaali rdhutus).
Kui suurteooriatele voib nende keerulisus ja segane sonastus kaalu juurde anda, siis
folkloristlike tolgenduste publikuks ning hindajaks voiksid olla ka uurijate valit6o-
partnerid.

Nii Noyes kui ka Mills rohutavad teooria- ja allikaloome vastastikust seotust ja
omakorda nende seotust péris eluga, millega kdib kaasas — voib-olla ameerikalik —
soov timbritsevat muuta. Folkloristid analiitisivad rahvapiraseid eneseviéljendusi
ja praktikaid ning loovad oma allikad ise koost66s nende inimestega, kellega vili-
toodel kohtutakse, voi tuginevad kolleegide ja korrespondentide sarnasel moel loo-
dud arhiiviallikatele. Sellest ei jareldu, nagu peaks tasane teooria tingimata teenima
voi kaitsma vilitoopartnerite huve ja seisukohti. Teooria voib nende tile kriitiliselt
reflekteerida ning paigutada need vordlevasse konteksti (Mills 2016: 59). Tasane
teooria on esseistlik selle sona etiimoloogilises, kvaliteedi testimise ja esialgse katse-
tamise tdhenduses, nagu mérgib Noyes (2016: 73; vrd Mills 2016: 56).

2 Mills kasutab selle koha peal ingliskeelset adjektiivi grounded, viitamata sealjuures nn poéhista-
tud teooriale (ingl grounded theory). Kui temalt selle kohta kiisisin, ei seostanud ta oma sonastust
ega mottekdiku otseselt pohistatud teooriaga ning tapsustas hiljem, et kui pohistatud teooria
viljelejad peavad oluliseks teooria tuletamist empiirilisest ainesest, siis folkloristide jaoks on selle
korval oluline ka teooria ligipddsetavus nende jaoks, kellega koos vilitéid on tehtud (e-kirja-
vahetus 26. I 2022 ja 17. II1 2022). Pohistatud teooriale ei viita ka Noyes. Nii tasast teooriat kui
ka pohistatud teooriat voib iseloomustada kesktasandi teooriatena ning anontitimse retsensendi
tostatatud kiisimus nende suhtest on oluline ja vaariks eraldi kasitlust. Suurteooriate ja kultuuri-
teooriate suhte kohta tildiselt vt nt Raud 2013.

406 KEEL JA KIRJANDUS 5/LXV/2022



SELJAMAA

Folkloristikas viitab vernakulaarne ehk rahvapdrane® millelegi, mis on mitteinsti-
tutsionaalne, elatav ja kogetav. Rahvapirased asjad ja ndhtused on sageli marginaal-
sed, vahel ka torjutud, liminaalsed voi isegi stigmatiseeritud (nt Goldstein, Shuman
2012). Rahvapirane on miski, mida pole 6nnestunud reformida voi moderniseerida,
mis on distsiplineerimatu ja (kujuteldavast) normist erinev. Sotsiolingvistikas on
kasutatud terminit vernakulaar tdhenduses ,keeletihiskonna kohalik (indigenous)
variant [---], mis on seotud argiste/informaalsete kontekstidega” (Hennoste 2003:
6). Selliseid variante ja kontekste on palju ning Diane Goldstein ja Amy Shuman
(2012: 116) rohutavadki rahvapédrasuse seost mitmekesisusega ning erinevus(t)e
tunnustamisega. Lihtne ja mojukas on Leonard Primiano (1997: 714) rahvapérase
religiooni definitsioon: ,,[---] religioon nagu seda elatakse: nagu inimesed seda
kohtavad, madistavad, tolgendavad ja praktiseerivad” Primiano arvates voimaldab
moiste rahvapdrane kasutamine uurijail véltida ametliku religiooni ja rahvausu hie-
rarhilist vastandamist ja samal ajal poorata téhelepanu voimuga seotud kiisimustele.
Tema sénul on oluline méista, et rahvaparasust kohtab ka ametlikus religioonis: isegi
kirikupead ,,usuvad ja praktiseerivad rahvapdraselt’, sest nendegi usuelu mojutavad
kohandumine, loominguline ldhenemine, eriarvamused, elatud elu reflekteerimine
(Primiano 1997: 715; Bowman, Valk 2012).

Varieerumist ja mitmesust késitlev moiste rahvapdrane aitab moelda nditeks
sellest, kuidas rahvusvihemuste kultuuriseltsid tolgendavad ja rakendavad riikli-
kes dokumentides sétestatud 16imumise ja mitmekultuurilise Eesti ndgemusi (vrd
Seljamaa 2013) voi kuidas pagulased tolgendavad Eesti ja Euroopa Liidu asiiiili-
stisteemi (Astapova 2020). Samal ajal ei ole moiste rahvusvahelises rande, 16imu-
mise ja mitmekultuurilisuse teemalises uurimist6os kanda kinnitanud. Kiill aga
kasutatakse seal moisteid argielu, igapdevane ja tavaline (nt Wise, Velayutham
2009; Neal jt 2018), mille iile jallegi folkloristid eriti ei arutle, kuid mis on viimas-
tel kiimnenditel tekitanud interdistsiplinaarset huvi (nt Gardiner 2000; Roberts
2006; Pink 2012).

Nii nagu rahvapdrase mdistega tihistatav, ei moodusta ka argielu omaette sfaéri
voi iseseisvat nahtust: molemad vormuvad ja rulluvad lahti erinevate tegurite ning
suhete kontekstis, viimaseid omakorda kujundades ja mojutades. Dorothy Smithi
(1987) sonul, kes tihena esimestest kisitles argielu moistet naiskogemuse vaate-
punktist, on argielu paratamatult kohalik ja ajalik, piiratud seda elu elava inimese
keha ja tajuga. Argielu korraldavad ja suunavad sellest viljapoole jdavad ithiskond-
likud suhted ja tingimused. Seega pole argielu lidbipaistev ega enesestmdistetav,

? Eesti keeles niib vernakulaarne olevat kdibele ldinud eelkdige arhitektuuri vallas, kus radgitakse
vernakulaarsest voi rahvaarhitektuurist kui rajatistest, ,millel pole arhitekti ja mille ehitamiseks
on kasutatud kittesaadavaid materjale ja traditsioonilisi oskusi” (Kask 2019). Folkloristid eelis-
tavad terminit rahvapdrane. USA-s, kus erialade ja uurimisainese piirid jooksevad monevorra
teisiti, on tiks tunnustatumaid vernakulaarse arhitektuuri uurijaid folklorist Henry Glassie.
Ametniku soovitussdnastiku (AMSS) jargi on vernakulaarne ,laialivalguva sisuga toorlaen”
Sonastiku vilja pakutud eestikeelsed vasted ’kohalik, kohalikus stiilis; kodumaine, parismaine’
on aga kitsama sisuga kui rahvapdrane praeguses folkloristlikus tahenduses (vrd nt Hiiemde jt
2020 ja folkloristlikele 1dhenemistele tuginevat Madisson, Ventsel 2014) ning lihtuvad metodo-
loogilisele rahvuslusele omasest territooriumi, rahva ja parimuse kolmikliidust (vrd Kuutma
2008). Kasutan artiklis sonu vernakulaarne ja rahvapdrane siinoniitimidena, eelistades viimast.

KEEL JA KIRJANDUS 5/LXV/2022 407



SELJAMAA

selle loogika ei peitu argielus endas, vaid seda tuleks otsida mikro- ja makrotasandi
ristumiskohtadest (Smith 1987: 91), mis on olulised ka rahvapiraseid nahtusi ning
kuulumist ja mittekuulumist uurides.

Kuulumine ja/vdi identiteet

Ingliskeelne verb belong tihendab nii "kellegi/millegi hulka voi teatud kohta kuu-
luma’ kui ka "kellegi/millegi péralt olema; markides omandisuhet. Nimisona belong-
ing eestikeelsed vasted voiksid olla "kuulumine; kuuluvus’; substantiiv belongings
tahistab (juurde)kuuluvaid asju, omandit. Nagu artiklist selgub, leiavad need erine-
vad tdhendused maiste kuulumine iile teoretiseerimisel kasutust ning ndikse moo-
dustavat osa moiste tombejoust. Eelistan eesti keeles verbist tuletatud nimisona
kuulumine, sest vorreldes tuletisega kuuluvus vahendab see paremini protsessi ja
litkumises olemist, kuulumist kui tegevust ja piirgimust, mis voib ka luhtuda ja viia
mittekuulumiseni. Sisuliselt ma aga kuulumist ja kuuluvust ei erista.

Kuulumise teemal on praeguseks avaldatud rohkem kasitlusi, kui tikski iilevaate-
artikkel suudaks kokku vétta (vrd nt Antonsich 2010; Wright 2015; Youkhana 2015;
Lihdesmiki jt 2016; Pfaff-Czarnecka 2018). Uhena esimestest teoretiseeris kuulu-
mise moiste ile laia profiiliga kultuuriuurija Elspeth Probyn 1996. aastal avalda-
tud mojukas raamatus ,,Outside Belongings”, mille pealkirja voib tolkida mitmeti,
néiteks ,Viljaspool kuulumisi” Méngides ingliskeelse sonaga belong, mis on kokku
pandud sonadest be olema’ ja long ’igatsema; leidis Probyn, et igatsus teiseks saada
kdib kuulumise juurde. Erinevalt moistest identiteet, mida tema vditel iseloomustab
»fikseeritud kategooriline loogika” (Probyn 1996: 9), annab kuulumine edasi iha ja
igatsust olla seotud teiste inimeste, kohtade v6i olemise viisidega. Kuulumine pole
tiksikisiku eraasi, vaid alati relatsiooniline ja valjendab pidevat liilkumist kategooriate
vahel. Igatsus ,,pariselt ja toeliselt kuuluda” ei tditu aga kunagi, sest igatsus viitab
samal ajal viljas voi eemal olemisele (Probyn 1996: 8). Suhtelisus, emotsioonid ja
afektid on korduvad motiivid hilisemates kuulumise moistest lahtuvates uurimustes.
Kvaari moiste ja kvadriteooria (Viik 2015) korval lahtub Probyni teos ka argielust
mitmekeelses ja paljurahvuselises Montréalis, kus inimesed on sunnitud ja harjunud
tiksteisega arvestama.

Viimaste kiimnendite huvi kuulumise vastu ongi vorsunud tihenenud rande-
voogudest, ,,ilimitmekesiste” (Vertovec 2007) suurlinnade tédnavatelt ja hargmaise
elukorralduse vorgustikest. Tuuli Lahdesmaki ja kaasautorite (2016: 241) arva-
tes valjendub kuulumise moiste populaarsuses kohaliku uutmoodi tihtsustamine
ja tdhtsustumine vastureaktsioonina globaliseerumisele. Kuulumises on nihtud
(nt Youkhana 2015) voimalust liikuda edasi ja eemale rahvuse voi muu kollektiivi
essentsialistlikest kasitustest ja metodoloogilisest rahvuslusest. Viimane peab loo-
mulikuks rahvusriike ja nende uurimist, samastades iihiskonna rahvusriigiga ning
uurimishuvid rahvusriigi huvidega (Wimmer, Glick Schiller 2003). Nina Glick
Schilleri (2012) hinnangul ldhtub ka suur osa identiteedi, rinde, mitmekesisuse ja
16imumise teemalisest uurimistoost jatkuvalt ning monikord teadvustamatult oma

408 KEEL JA KIRJANDUS 5/LXV/2022



SELJAMAA

ja voora dihhotoomiast, mis sai alguse valgustusfilosoofia ja kolonialismi siinergias
ning elab visalt edasi metodoloogilises rahvusluses.

Leidub uurijaid, kes peavad vajalikuks tdpsemalt méidratleda kuulumise moistet,
samuti moistete kuulumine ja identiteet vahekorda (nt Anthias 2006; Lahdesmaki
jt 2016), aga ka neid, kes kutsuvad iiles arutlema kuulumise maiste iile viisil, mis
ei seletaks seda dra — just moiste ambivalentsus andvat edasi kuulumise kogemuste
ja tunnete vastandlikkust (Wright 2015). Samal ajal on kuulumise méistes nahtud
alternatiivi identiteedi moistele just pohjusel, et identiteet on paisunud tdhendama
koike ja samal ajal mitte midagi (Léhdesmaki jt 2016: 234).

Rogers Brubaker ja Frederick Cooper (2000) soovitasid oma palju vastukaja teki-
tanud artiklis uurijail terminist identiteet loobuda pohjusel, et seda kasutavad erine-
vad ja isegi vastandlike huvidega toimijad. Identiteet on samaaegselt kiibel analiiii-
tilise kategooria ja identiteedipoliitika to6riistana (vt nt Kuutma jt 2012). Brubaker
ja Cooper rohutavad vajadust hoida need kaks vilja lahus (Brubaker 2004: 31-33),
argitades motlema rassist, rahvusest ja etnilisusest mitte ontoloogilises, vaid episte-
moloogilises votmes: mitte ,,asjadena maailmas, vaid vaadetena maailmale” (Bruba-
ker 2004: 79; originaali rohutus). See ei tahenda, nagu peaks kategooriatest loobuma
(vrd Ehala 2018: 24), pigem tuleks tiahelepanu nihutada gruppidelt grupeerimisele —
»Kklassifitseerimisele, kategoriseerimisele ja identifitseerimisele” (Brubaker 2004:
79) - ning sellele, millal, miks ja kuidas otsustatakse midagi tolgendada rahvuse (ja/
voOi rassi ja/voi etnilisuse) votmes.

Réndeteemadega tegelenud Floya Anthias ei pea vajalikuks ega voimalikukski
identiteedi moistest loobuda, sest tegu on kontseptsiooniga, mis lébib tihiskonda ja
inimeseks olemise (argiseid) arusaamu ning mis on ka oluline poliitiline tooriist (nt
Anthias 2002a, 2006, 2013). Anthias leiab, et kui identiteet suunab périma ,kes sa
oled?” voi ,kellega/millega sa samastud?” ja viib alati tagasi ,,mina” juurde, siis kuu-
lumine viitab endast véljapoole: paiknemisele ruumis ja/voi ithiskonnas, kuulumisele
kellegi voi millegi juurde, kusagilt voi kellegi hulgast vilja arvamisele ja vélja astumi-
sele. Kuulumise kogemused on kontekstisidusad ja ajaliselt piiritletud (Anthias 2013:
7-9). Moiste voimaldab eristada kuulumist eri moddetes, nagu kodu, linn, riik voi
hargmaine ruum, ametlik ja mitteametlik (vrd Antonsich 2010; Wood, Waite 2011),
ning kiisida tdpsemaid kiisimusi kaasamis- ja vélistamisviiside ja tajumise kohta.

Anthias on oma kuulumisteemaliste kirjutistega arendanud intersektsionaalset
ldhenemist,* mis voimaldab mdoelda erinevustest ja ebavordsusest mitte gruppide voi
indiviidide omaduste, vaid kontekstisidusate protsessidena. Tuues sisse mobiilsuse
ja hargmaisuse aspektid, rohutab Anthias igasuguse paiknemise mitmesust ja prot-
sessuaalsust, aja- ja kohaspetsiifilisust. Sugu, etnilisust, klassi, aga ka rassi ning teisi
kategooriaid voib tema niagemuses kasitleda paikadena voi kohtadena (location), mis
on vastastikku seotud ja soltuvad iiksteisest ning mida noueldakse endale ja omista-
takse teistele konkreetses kontekstis (Anthias 2002a). Inimese asetus iihes kategoo-
rias ei médra tema paiknemist teises kategoorias ja voib sellele isegi vastu radkida:

*,Selle lahenemise jargi tuleks erinevaid sotsiaalselt konstrueeritud identiteedi- ja eristus-
kategooriaid (sugu, rass, klass, etnilisus, vanus, seksuaalne sittumus jne) késitleda mitte eraldi-
seisvatena, vaid inimeste kogemustes omavahel pdimunutena” (Aavik, Kase 2015).

KEEL JA KIRJANDUS 5/LXV/2022 409



SELJAMAA

tihes olukorras norgemal positsioonil olija voib teisel hetkel ja teises kohas leida
end mujalt; voib olla iihes plaanis oma ja sees ning samaaegselt mingis teises mottes
vooras ja vdljas (Anthias 2002b: 279). Anthiast huvitavadki just sedalaadi vastuolud,
niditeks erinevused pealtndha homogeense kategooria sees ja erinevate kategooriate
piire tiletav solidaarsus (nt Anthias 2013).

Folkloristika seisukohast on huvitav, et Anthias peab jutustamist oluliseks prak-
tikaks, mille kaudu tiksikisikud end ja teisi etnilisuse ja muude kategooriate suh-
tes positsioneerivad, samal ajal neid kategooriaid kujundades. Tema seisukoht, et
jutustus on tegu (nt Anthias 2002a: 498-501), iihtib folkloristliku esituse teooria
pohiideega, et folkloor loob sotsiaalset tegelikkust (vt nt Bauman 1984). Anthiase
(2002a) jérgi raagivad ,paiknemise lood” sellest, kuidas jutustaja teatud hetkel ja
teatud tingimustes moistab oma kohta tihiskonnas, enda paigutumist ja paiguta-
tud saamist valitseva korra suhtes, mille kujundamises ta oma lugu jutustades ka ise
osaleb. Nira Yuval-Davis (2006: 202) on sarnaselt viidanud identiteedilugudele kui
lugudele, ,,mis seostuvad otseselt voi kaudselt [jutustaja] enda ja/voi teiste arusaa-
madega sellest, mida (etnilise, rassilise, rahvusliku, kultuurilise, religioosse) rithma
liikmeks olemine v6ib tahendada” Lugudega on seotud ning neid aitavad (taas)-
luua performatiivsed praktikad: korduvad ja kohaspetsiifilised tegevused (Bell 1999;
Yuval-Davis 2006: 203).

Performatiivsete praktikate seisukohast vdarib mainimist Anne-Marie Fortieri
(2000) uurimus milu, koha ja identiteedi suhetest Londoni itaallaste seas. Probynist
inspireeritud Fortier kisitleb identiteeti kinnitumismomentide voi lavepakkudena
kuuluda igatsemise pidevas voos, mille juurest liigutakse varsti jalle ebakindlasse
ja liminaalsessegi otsimisse ja igatsusse. Religioosseid rituaale ja teisi tthistegevusi
analiiisinud Fortieri (2000: 10) sonul paelusid teda just Londoni itaallaste identi-
teediotsingud, usk selle ettevotmise teostatavusse ja ihaldusvéddrsusse, samal ajal ei
soovinud ta oma uurimusega ,,taastoota identiteeti kui 1opetatud teksti voi labipaist-
vat objekti”. Tema nagemus identiteedist kui lavepakust on korvutatav Noyesi (2003)
vorgustiku ja kogukonna analiiiitilise eristusega, mis lahtub esituse folkloristlikust
uurimisest ja on sarnaselt tasase teooria ideega palvinud laialdast tdhelepanu. Vor-
gustik téhistab argisuhtlust ja -seoseid (nt laulukooride regulaarsed proovid jm ette-
valmistused laulupidude vahelisel perioodil) ning kogukond selle performatiivseid
laiendusi (kooride kogunemine laulukaare alla). Esimene kaldub olema teise eeldus,
aga nendevaheline suhe on dialektiline. Kogukond realiseerub just kollektiivsetes
esitustes, mis omakorda mojutavad vorgustiku praktikaid ja kuju, nii vorgustikus
osalejate kui ka véljaspool olijate kujutlusi sellest. Kogukond siinnib koostegemisest,
eriti kollektiivsetest esitustest, mis toovad inimesed korduvalt, regulaarselt kokku, et
jouda seeldbi konsensuseni selle sona etiimoloogilises, ,,koos tundmise” tadhenduses
(Noyes 2003: 28-30). Iga laulupeol kdinu teab, et ,,[---] ttheks kehaks ja titheks haa-
leks kokku saav rahvahulk on suurem kui osade summa” (Noyes 2003: 30). Esitusest
stindiv kogukond on kehaline ja meeleline, voimas, kuid ka ajutine, sest juba puht-
fuiisiliselt saab korgendatud meeleolu kesta piiratud aja. Kindla vormiga tegevuste
kordumine ja kordamine talletab kogukonna iiksikisiku kehamallu, kust seda on
voimalik esile manada ja ellu dratada, ka poliitiliselt (4ra) kasutada.

410 KEEL JA KIRJANDUS 5/LXV/2022



SELJAMAA

Kuulumise poliitika

Kuulumise poliitikast (politics of belonging) hakati koigepealt radkima vihemuste,
16imumis- ja rdndepoliitikaga seoses (nt Geddes, Favell 1999). Moistete kuulumine ja
kuulumise poliitika analiiiitilise eristusega on siistemaatiliselt tegelenud tiks rahvus-
vaheliselt tuntumaid kuulumise teoreetikuid Nira Yuval-Davis (nt 2004, 2006, 2011).
Kuulumine téhistab Yuval-Davise ldhenemises emotsionaalset seotust voi kiindu-
must, kodutunnet. Tavaliselt toimib kodutunne markamatult ja loomulikult ning
seda asutakse véljendama ja politiseerima alles siis, kui miski seda dhvardab - kui
kuulumine seatakse kahtluse alla. Kuulumise poliitika all peab Yuval-Davis (2006:
197) silmas kuulumise politiseerimist: ,,[---] poliitilisi projekte, mille eesmérk on
luua teatud viisidel kuulumist teatud kollektiividesse, mida luuakse samaaegselt
nende samade projektide kaudu.” Sedalaadi projekt on kodakondsus, aga kuulumise
poliitiliste projektide hulka v6ib lugeda ka l6imumise, randepoliitika ja rahvuskaas-
laste programmid. Tegu on piiritlevate projektidega, mis eraldavad omasid voorastest
ning mis samaaegselt {ihtesid kaasavad ja teisi vilistavad (Yuval-Davis 2006: 204).

Mitmed teisedki uurijad lahtuvad sarnasest isikliku ja formaalsema kuulumise
vahelisest kaksikjaotusest (vt nt Antonsich 2010 ja sealsed viited; Wright 2015: 393
394). Samal ajal peab naiteks Anthias (2013: 6-7) sellist lihenemist vaheveenvaks,
sest ,sotsiaalne ja poliitiline labivad igasugust iihiselu, sh meie tundeid, véirtusi ja
suundumusi”. Yuval-Davis peab siiski vajalikuks uurida lahemalt tingimusi, mida eri-
nevad poliitilised projektid kuulumisele esitavad. Kui kuulumise aluseks on jagatud
demokraatlikud viirtused voi eeldus, et makstakse makse, voiks tithiskonda véi riiki
kuulumise kiinnis tema arvates olla madal. Péritolule voi rassile rajatud piire on tema
sonul keerulisem tiletada kui keele- ja kultuuripiire. (Yuval-Davis 2006: 209) Ometi
voib kultuurist saada labimatu miiiir, kui seda kisitletakse siinnipérase kategooria
ja parandvarana. Keel voib toimida neutraalse ja ldbipaistva kanalina, mis on {hise
inforuumi ja riigiidentiteedi alus, kuid samal ajal ka etnilise identiteedi nurgakivina,
nagu see on Eestis, kus rahvust moistetakse etniliselt. Kodakondsusele kultuurilise
sisu andmine on uurijate sdonul Euroopas leviv suundumus (nt Duyvendak 2011;
Balkenhol jt 2016) ning selle kajastusi voib leida ka Eestis riigiidentiteedi iile peeta-
vais aruteludes (vt Tammaru 2021; Kérner 2021; Tamm 2021). Oigusteadlase Tamar
De Waali (2020: 239-240) hinnangul on Euroopas kdimas pooére 16imumismudelite
suunas, mis radgivad kiill universaalsetest ja euroopalikest véddrtustest, kuid tdidavad
need vairtused kohaliku sisuga, mistottu need ei ole enam koike ja koiki haaravad,
vaid ,,0sa teatud kultuurist, millesse sisserandajad (veel) ei kuulu” (De Waal 2020:
240, originaali rohutus).

KEEL JA KIRJANDUS 5/LXV/2022 471



SELJAMAA

Autohtoonne kuulumise poliitika

Praegusaja kuulumise poliitiliste projektidega seostub ka autohtoonsuse moiste.’
Autohtoonse loogika jirgi on (suurem) 6igus arvamusele ja ressurssidele neil, kes on
kohaliku(ma)d ja antud territooriumiga (kauem) seotud, polise(ma)d. Autohtooni
vastandiks on allohtoon - see, kes on mujalt, teine (Geschiere 2009; Yuval-Davis
2012). Autohtoonne, ka nativistlik (Balkenhol jt 2016) voi integralistlik (Holmes
2000) poliitika seisab vastu immigratsioonile, nahes selles ohtu kohalikule heaolule
ja elujdrjele. Uurijad peavad autohtoonsust vastureaktsiooniks neoliberaalsele glo-
baliseerumisele ja iithes sellega hoogustunud riandevoogudele. Neoliberalismi tingi-
mustes on riigi- ja erasektor ning globaalne ja kohalik tasand poimunud. Selle tule-
musena on kahanenud riikide voimalused erasektorit kontrollida, kuigi riigi vastav
sekkumine voib olla kodanike huvides. Riigid ei ole ndrgenenud, vaid pigem sise-
miselt muutunud: tdidesaatva voimu roll on kasvanud ja seadusandliku véimu oma
vahenenud, mis iithes jatkuvast ebakindlusest tingitud vdsimusega siivendab koda-
nike voimust voorandumist (vt nt Yuval-Davis 2012). Douglas Holmesi (2000) nége-
muses seavad sellest vodrandumisest siindivad litkumised ideaaliks jagamatu, oma-
ette tervikliku kultuurimilj66, millesse kuulumist peetakse iseenesest vaartuslikuks.
Holmes paigutab integralismi valgustuse kriitika Euroopa pikka traditsiooni, mil-
lesse kuuluvad romantismi korval ka fadism ja natsionaalsotsialism. Autohtoonsed
litkumised koguvad pooldajaid aga ka nditeks Aafrikas ja Aasias (Geschiere 2009).

Kui etnilisuse juures on oluline ithine péritolu ja seega ajalugu, sageli ka keel ja
nimi, mis eristab itht gruppi teisest, siis autohtoonsusel pohinevate noudmiste esi-
tamiseks piisab Peter Geschiere’i sonul viitest, et oldi ,,siin’, sellel territooriumil
varem, enne teist (Geschiere 2009: 28, 230). Nii on autohtoonsus etnilisusest n-o
elastsem (Yuval-Davis 2012: 95), eri sisuga tdidetav moiste. Nagu teisigi identiteete,
tuleb autohtoonsust pidevalt uuesti luua, piisiv on ainult soltuvus teisesusest. Niteks
Noukogude Liidu avarustest Eestisse tulnud on teised seni, kuni ei pea torjuma uusi
sisserandajaid.

Nagu artikli alguses viidatud kultuuriline fundamentalism, pohineb ka autoh-
toonsus kujutlusel kultuuridest kui entiteetidest, mis on ithismdoduta ega ole moel-
dud segunema. Achille Mbembe ongi kirjeldanud autohtoonsust ,,voimatu visioo-
nina’, kuivord see eeldab ,Teiseta universumit” (tsit Geschiere 2009: 166). Samal
ajal rohutab moni uurija (nt Holmes 2000; Mepschen 2016), et tahelepanu véaarivad
muutustest tulenevad kannatused ja kaotusvalu, sest neid kasutavad oma eesmarki-
del dra paremadrmuslikud poliitilised joud, samuti seetottu, et sisserandajaid vaena-
tes kritiseeritakse sageli hoopis suuremaid iihiskondlikke muutusi ja nende tagajdrgi,
mida ei osata sdnadesse panna.

* Kr autochthon ’kohalikku péaritolu, maast tirganud, kohapeal moodustunud’ Terminite ja mois-
tete autohtoonne ja poline (ingl indigenous) suhete kohta erinevates keeltes ja rahvusvahelistes
organisatsioonides vt nt Geschiere 2009: 19-20 ja Yuval-Davis 2011: 102-106. Peter Geschiere
(2009) annab iilevaate moiste autohtoonne genealoogiast, mis ulatub vahemalt Euripidese
tragoodiateni.

412 KEEL JA KIRJANDUS 5/LXV/2022



SELJAMAA

Inimiulene kuulumine

Kuulumise poliitiliste projektide korval ksitletakse jarjest enam emotsionaalset
kuulumist kui kodutunnet ning analiitisitakse ainelise ja loodusliku sfééri rolli selles.
Peggy Levitt ja Nina Glick Schiller (2004) ning neile tuginedes Maja Povrzanovi¢
Frykman (2019) on hargmaisusega seoses teinud vahet olemise ja kuulumise viisidel.
Olemise viisid viitavad sotsiaalsetele suhetele ja praktikatele, millega inimesed on
argiselt seotud, kuid millega nad ei tarvitse emotsionaalselt samastuda. Kuulumise
viisid seevastu tahistavad praktikaid, millega valjendatakse teadlikult seotust mone
grupiga. Olemine ja kuulumine vdivad, aga ei pruugi kattuda. Hargmaise elu ela-
jad kombineerivad olemise ja kuulumise viise kontekstist soltuvalt. Naiteks voidakse
suhelda kodumaal olijatega, ilma et end kodumaaga samastataks. Korvaltvaatajal
voib olla voimatu otsustada, kas tava jargitakse, sest nii on selles peres alati tehtud
(hargmaine olemine), vdi seet6ttu, et selle kaudu soovitakse véljendada ja teistele
teadvustada kuulumist etnilisse vihemusse ja seoseid kodumaaga (hargmaine kuu-
lumine). Oluline on, kuidas hargmaist elu elav inimene ise oma tegevusi kogeb ja
tolgendab (Levitt, Glick Schiller 2004, eriti [k 1010-1011).

Povrzanovi¢ Frykman (2019) on leidnud, et iile riigipiiride viidavad ja toodavad
asjad ning toiduained voivad toimida nii identiteedimarkereina - asjad loovad ja
hoiavad alal erinevust — kui ka lihtsalt tarbeesemetena; ese voib liikuda iithest kate-
gooriast teise kas aja moodudes voi soltuvalt sellest, kus parajasti ollakse. Tema arva-
tes aitab iiksikisikutele ja esemetele keskendumine uurijail méista nii mobiilsust selle
eri vormides kui ka kodutunde loomisprotsesse ning margata sarnasusi seal, kus
ollakse harjunud ndgema erinevusi. Niteks peab ta oluliseks korvutada hargmaist
ehk riigipiire iiletavat eluviisi ja translokaalset elukorraldust, kui elatakse niiteks
pool aastat maal ja pool linnas v6i osa nédalast iihes ja osa teises kohas (Povrzanovi¢
Frykmani 2019: 39-41). Too tottu reisivate tdiskasvanute korval voib ka laste elu
olla translokaalne, kui nad jagavad seda eraldi elavate vanemate vahel. Povrzanovi¢
Frykmani uurimist66 kinnitab, et kodutunne stinnib paljuski rutiinsetest tegevustest
ja isiklikest harjumustest, mis on materiaalsest kultuurist lahutamatud.

Sarah Wrighti (2015) feministlikust teooriast ja polisrahvaste uurimisest lahtuvas
kisitluses kohtuvad materiaalne ja looduskeskkond, kuulumine ja kellekski-mil-
lekski saamise (becoming) pidev protsess. Wrighti tahelepanu keskpunktis on emot-
sioonid ja afektid ning nende osalus tihiskonna kujundamises, maailma tundmises
ja teadmises. Kuulumine kui tunne ja taju ei lahtu ainult inimese sisemaailmast ega
ka vilistest allikatest, vaid kujuneb nendevahelises suhtes ja kontaktis (2015: 397-
402). Mittekuulumine siinnib vastavalt lihedusest, mis tekitab erinevuse, samasuse
puudumise tunde. Wrighti jargi voibki igasugust kuulumist vaadata koos tekkimise,
saamise ja tulemisena, milles osalevad nii inimesed kui ka ,,rohkem-kui-inimesed”
(more-than-human),® sh loomad, kohad, emotsioonid, esemed, institutsioonid, toit,
lood, praktikad ja rituaalid. Wrighti sonul (2015: 402) ,,[---] ei ole eelnevalt valmis
maailma, mida peegeldada, kuhu kuuluda” - v6i mitte kuuluda. Koht ei moodusta

¢ Rohkem-kui-inimestest kirjutab méddaminnes Marek Tamm (2018).

KEEL JA KIRJANDUS 5/LXV/2022 413



SELJAMAA

inimeste kuulumisele ja eksistentsile tausta, vaid inimesed ja kohad ning teised roh-
kem-kui-inimesed loovad iiksteist koos (Wright 2015: 402-403). Nii kirjeldabki
Wright (2015: 402) kuulumist ,,inimesest suurema siindmusena”

Konviviaalsus

Alates 2000. aastatest on hakatud kasitlema urbaanset koos ja korvuti elamist kon-
viviaalsuse mdiste abil (vt nt Gilroy 2004; Nowicka, Vertovec 2014; Hemer jt 2020).
Eesti keeles on konviviaalsusest kirjutatud seoses Luterliku Maailmaliidu dia-
kooniatdoga ,,itheskoos solidaarsuses elamise kunsti ja praktika” tdhenduses (Siirto
2016: 205). Konviviaalsuse teema kerkis esile, kui reformatsiooni 500 aasta juubeliga
seoses arutleti diakooniatdo iile praeguses globaliseerunud, rdandest ja ebavordsusest
vormitud Euroopas. Diakooniatd6 kontekstis moeldakse solidaarsuse all iihise ees-
margi nimel koos tegutsemist ja sellest siindivat samasustunnet, mis aitab iiletada
muid erinevusi. Uheskoos solidaarsuses elamine eeldab soovi iiksteiselt 6ppida ja
valmisolekut mugavustsoonist lahkuda (Siirto 2016: 206-207).

Kultuuri- ja sotsiaalteaduslik uurimist66 konviviaalsuse teemal on kantud soovist
moelda koos elamisest viisil, mis lihtuks erinevusi iiletavast vastastikusest seotusest
ja soltuvusest. Ivan Illichi (1926-2002) teedrajav teos ,,Konviviaalsuse tooriistad”
(»Tools for Conviviality”, 1973) inspireeris ka konviviaalse diakoonia motestajaid.
Austrias stindinud ning hiljem elu Euroopa ja Ameerika maailmajao vahel jaga-
nud Illich t66tas aastaid katoliku preestrina. Konviviaalsena kujutles ta koostoole
rajatud tihiskonnakorraldust, kus tavainimesed saavutavad uuesti tehnoloogia iile
kontrolli, ptirgimaks kestliku kasvu ja isikliku heaolu poole (Nowicka 2020: 26). Nii
holmas konviviaalsus Illichi kdsituses inimeste ja loodus- ning tehiskeskkonna koos-
eksisteerimist ja teadlikkust sellest, et tiksikisiku kéekdik soltub planeedi heaolust
(Nowicka, Vertovec 2014: 343-344). Encarnaciéon Gutiérrez Rodriguez (2020: 107)
seostab Illichi ldhenemist hispaaniakeelse moistega convivencia, mis téhistab vastas-
tikusel austusel ja hoolivusel pohinevat seltsis elamist ning kasvab vilja koeksistentsi
(hisp coexistencia) moistest, kuid convivencia kisitleb ka koos ja korvuti elamise
moraalseid tingimusi. Illichit inspireerisid XX sajandi Hispaania moétlejad, kes kon-
viviaalsuse kaudu vastandusid valitsevale fasistlikule reziimile. Franco kolonialistlik
ja imperialistlik monokultuuriline ja {ikskeelne visioon Hispaaniast eitas juutide,
moslemite ja kristlaste ajaloolist segunemist ja kooselu Ibeeria poolsaarel ning selle
kaudu riigi ja rahvuse mitmekeelseid ning multikonfessionaalseid juuri (Gutiérrez
Rodriguez 2020: 107-109).

Linliku konviviaalsuse analiiisides viidatakse Illichist enam Paul Gilroy Suur-
britanniat kisitlevale teosele ,,Pdrast impeeriumit. Melanhoolia vdi konviviaalne
kultuur” (2004). Gilroy sonul iseloomustab konviviaalset kultuuri ,voime elada
teisesusega, tundmata hirmu v6i muutumata murelikuks voi végivaldseks” (Gilroy
2004: xi). Postkoloniaalsetes suurlinnades on erinevusega elamine ja toimetulek
tema hinnangul muutunud tavaliseks. Erinevuse argipdevastumine ei tahenda konf-
liktide ja diskrimineerimise kadumist, kuid osutab kommunikatsiooni, usalduse ja

414 KEEL JA KIRJANDUS 5/LXV/2022



SELJAMAA

vastastikuse tunnustuse voimalikkusele ja toimele iile keeleliste, rassiliste, religioos-
sete, kultuuriliste voi teiste eraldusjoonte, mida valitsev diskursus tédhtsustab ja loo-
mulikuks peab. Spontaanne ja avatud konviviaalne kultuur ldhtub erinevuste asemel
sarnasusest ja samasusest. Nii juhib see teadlaste tdhelepanu suletud ja fikseeritud
identiteedilt identifitseerimisele, toimides tiksiti identiteedi maiste kriitikana (Gilroy
2004: xi). Gilroy viitel hoiab immigrandi kuju eurooplasi pantvangis ning suunab
neid nigema kaasaegsete probleemide allikana nimelt sisserdnnet ja sisserandajaid,
kuigi viimaseid oleks parem vaadelda Euroopa ajaloo, poliitilise kultuuri ja enese-
kirjelduse osana (Gilroy 2004: 157).

Konviviaalsuse teemaga pikalt ja siivitsi tegelenud Magdalena Nowicka (2020:
16-17) on praeguseks joudnud seisukohale, et moiste vadrtuseks on voimalus uut
moodi moelda ithiskondlikkusest (ingl sociality), kokkukuuluvusest (fogetherness)
ja erinevusest. Kaardistades korduvaid mustreid ja liinki senises uurimist66s, leiab
Nowicka, et teadlased keskenduvad suveriinsete, iiksteisele vooraste inimeste pogu-
satele ja sujuvatele kohtumistele (pool)avalikus linnaruumis ning idealiseerivad
vordsust. Selle tulemusena kalduvad konviviaalsuse mdistest ldhtuvad uurimused
kasitlema seda, kuidas asjad olema peaksid: kujuteldavat, ihaldatud, kuid pigem
kittesaamatut olukorda (Nowicka 2020: 16). Moiste analiiiitilise potentsiaali reali-
seerimiseks tuleks Nowicka arvates teadvustada konviviaalsusega seotud petlikke
kujutelmi ja neile vastu hakata, uurides nditeks ka privaatsfairis ja kodus toimuvat,
poorata tahelepanu erinevustele ja ebavordsusele ning analiitisida riigi rolli inimeste
kategoriseerimisel ja mitmekesisuse haldamisel (Nowicka 2020: 28-31). Suurema
ja teistlaadi vordsuseni joudmise eelduseks on ebavordsuse tunnistamine ning vas-
tastikuse seotuse, ka loodusega seotuse teadvustamine (Nowicka 2020: 32). Ka on
tema sonul oluline kiisida, miks nii uurijad kui ka tavakodanikud hindavad korgelt
konviviaalseid olukordi kui (vihemalt pealtndha) sobralikke, vastastikusele tunnus-
tusele rajatud kohtumisi. Uheks pohjuseks vaib olla, et need voimaldavad iiksteisele
voorastel inimestel koos tegutsemisest tuletada jagatud identiteedi (Nowicka 2020:
32; vrd Fortier 2000; Noyes 2003).

Kokkuvote

Uurijate igatsus sonade jarele, mis {imbritsevat tdpsemalt kirjeldaksid, ei vaibu.
Nimetades ndhtusi, protsesse ja kogemusi teiste nimedega, saab neist teisel viisil,
voib-olla ka uut moodi moelda. Kuulumine tundub tabavat praeguse ajastu nérvi
paremini kui identiteet, kuid kahe moiste suhe on koéike muud kui selge.

Eesti argine mitmesus ning inimeste mitmesugused Eestiga seotud kogemu-
sed vddrivad ja vajavad enam tahelepanu. Kuulumine ja konviviaalsus koos seotud
moistetega pakuvad selleks héid ldhtekohti niivord, kuivord need aitavad margata
ja kisitleda seda, mis jadb muidu tdhelepanuta, ning ldheneda loovalt juba kliSeeks
muutunud teemadele. Artiklis tutvustatud ldhenemised ja uurimused tegelevad
paljuski sama elatud elu tasandiga, millest toukub tanapaevane folkloristlik moiste
rahvapdrane ja sellega seotud tasase teooria idee. Nii iihel kui ka teisel puhul on

KEEL JA KIRJANDUS 5/LXV/2022 415



SELJAMAA

oluline tolgenduslikkus, taotluslikult piiratud tldistused ning side ,pdris eluga’,
mida aitab hoida etnograafiliste meetodite kasutamine. Mdisted kuulumine ja kon-
viviaalsus kutsuvad rahva ja kogukonna folkloristlikke kisitusi veidi teise nurga alt
ldbi motlema, muu hulgas poérama enam tdhelepanu (linlikule) erinevustega koos
ja korvuti elamisele. Ka voivad need maisted aidata moelda pigem ebameeldivatest
mittekuulumise kogemustest ja praktikatest ning folkloori osast neis. Vajadus seda-
laadi kirjaoskuse jérele kasvab koos Eesti mitmesusega.

Teadustdod on rahastanud EMP finantsmehhanismi Balti teaduskoostéd programm
(EMP340), Eesti Teadusagentuuri projekt PSG48 ,Folkloristlik vaade kuulumisele ja
mitte-kuulumisele Eestis” (2018-2021) ning Helsingi Ulikooli projekt ,Transnational
memory cultures of Ingrian Finns" (2020-2022). Tanan anondimset retsensenti kaasa-
mdtlemise eest.

VEEBIVARAD

AMSS = Ametniku soovitussonastik. https://www.eki.ee/dict/ametnik/

KIRJANDUS

Aavik, Kadri; Kase, Dagmar 2015. Intersektsionaalne feminism: teooriast praktikasse. Isikli-
kud ja kollektiivsed praktikad. - Feministeerium 8. XIL https://feministeerium.ee/inter-
sektsionaalne-feminism-teooriast-praktikasse-isiklikud-ja-kollektiivsed-strateegiad/

Abrahams, Roger 2003. Identity. — Eight Words for the Study of Expressive Culture. Toim
Burt Feintuch. Urbana-Chicago-Springfield: University of Illinois Press, lk 198-222.

Abu-Lughod, Lila 1991. Writing against culture. - Recapturing Anthropology: Working in
the Present. Toim Richard G. Fox. Santa Fe, N.M.: School of American Research Press,
lk 137-162.

Anthias, Floya 2002a. Where do I belong? Narrating collective identity and translocational
positionality. — Ethnicities, kd 2, nr 4, 1k 491-514. https://doi.org/10.1177/14687968020
020040301

Anthias, Floya 2002b. Beyond feminism and multiculturalism: Locating difference and the
politics of location. - Women’s Studies International Forum, kd 25, nr 3, lk 275-286.
https://doi.org/10.1016/S0277-5395(02)00259-5

Anthias, Floya 2006. Belongings in a globalising and unequal world: Rethinking trans-
locations. — The Situated Politics of Belonging. Toim Nira Yuval-Davis, Kalpana
Kannabiran, Ulrike M. Vieten. London: Sage Publications, lk 17-31. https://doi.
org/10.4135/9781446213490.n2

Anthias, Floya 2013. Identity and belonging: Conceptualisations and political framings. -
KLA Working Paper Series, nr 8. Kompetenznetz Lateinamerika — Ethnicity, Citizenship,
Belonging. https://kompetenzla.uni-koeln.de/sites/fileadmin2/WP_Anthias.pdf

Antonsich, Marco 2010. Searching for belonging: An analytical framework. — Geography
Compass, kd 4, nr 6, Ik 644-659. https://doi.org/10.1111/j.1749-8198.2009.00317 x

416 KEEL JA KIRJANDUS 5/LXV/2022



SELJAMAA

Anttonen, Pertti 2005. Tradition through Modernity: Post-Modernism and the Nation-state
in Folklore Scholarship. (Studia Fennica Folkloristica 15.) Helsinki: Finnish Literature
Society. https://doi.org/10.21435/sff.15

Arukask, Madis 2007. Jakob Hurt modernse maailmavaate saadikuna 19. sajandi eesti kul-
tuuripildis. - Muutused, erinevused ja kohanemised eesti kultuuriruumis ja selle naabru-
ses. Koost M. Arukask. Viljandi: Viljandi kultuuriakadeemia, Ik 11-30.

Astapova, Anastasiya 2020. Ferroconcrete cases, sausage migrants, and Santa Barbara:
Self-reflexive metaphors among Russian-speaking refugees in Estonia. — Journal of Baltic
Studies, kd 51, nr 1, lk 87-103. https://doi.org/10.1080/01629778.2019.1623277

Astapova, Anastasiya 2021. An Estonian-Russian language club as a venue for grassroots
ethnic integration. — Nationalities Papers. First View, 1k 1-17. https://doi.org/10.1017/
nps.2021.8

Balkenhol, Markus; Mepschen, Paul; Duyvendak, Jan Willem 2016. The nativist triangle:
Sexuality, race and religion in the Netherlands. - The Culturalization of Citizenship:
Belonging & Polarization in a Globalizing World. Toim J. W. Dyvendak, Peter Geschiere,
Evelien Tonkens. London: Palgrave Macmillan, 1k 97-112. https://doi.org/10.1057/978-
1-137-53410-1_5

Bauman, Richard 1971. Differential identity and the social base of folklore. — Journal of
American Folklore, kd 84, nr 331, 1k 31-41. https://doi.org/10.2307/539731

Bauman, Richard 1984. Verbal Art as Performance. Long Grove: Waveland Press.

Bell, Vikki 1999. Performativity and belonging: An introduction. - Theory, Culture & Society,
kd 16, nr 2, Ik 1-10. https://doi.org/10.1177/02632769922050511

Bowman, Marion; Valk, Ulo (toim) 2012. Vernacular religion in Everyday Life: Expressions of
Belief. Sheffield: Equinox.

Brubaker, Rogers 2004. Ethnicity without Groups. Cambridge, MA; London: Harvard Uni-
versity Press. https://doi.org/10.4159/9780674258143

Brubaker, Rogers; Cooper, Frederick 2000. Beyond “identity”. - Theory and Society, kd 29,
nr 1,1k 1-47.

De Waal, Tamar 2020. Conditional belonging: Evaluating integration requirements from
a social equality perspective. — Journal of Intercultural Studies, kd 41, nr 2, 1k 231-247.
https://doi.org/10.1080/07256868.2020.1724906

Dundes, Alan 2002. Kes on rahvas? — A. Dundes, Kes on rahvas? Valik esseid folkloristikast.
Tallinn: Varrak, Ik 11-32.

Duyvendak, Jan Willem 2011. The Politics of Home: Belonging and Nostalgia in Western
Europe and the United States. Basingstoke, New York: Palgrave Macmillan.

Ehala, Martin 2018. Identiteedimérgid. Uhtekuuluvuse anatoomia. Tallinn: Kiinnimees.

Fortier, Anne-Marie 2000. Migrant Belongings. Memory, Space, Identity. Oxford, New York:
Berg.

Gardiner, Michael E. 2000. Critiques of Everyday Life. London-New York: Routledge.

Geddes, Andrew; Favell, Adrian (toim) 1999. The Politics of Belonging: Some Theoretical
Considerations. (Contemporary Trends in European Social Science.) Aldershot: Ashgate.

Geschiere, Peter 2009. The Perils of Belonging: Autochthony, Citizenship, and Exclusion
in Africa & Europe. Chicago-London: The University of Chicago Press. https://doi.
org/10.7208/chicago/9780226289663.001.0001

KEEL JA KIRJANDUS 5/LXV/2022 417



SELJAMAA

Gilroy, Paul 2004. After Empire. Melancholia or Convivial Culture? Abingdon: Routledge.

Glick Schiller, Nina 2012. Situating identities: Towards an identities studies without bina-
ries of difference. — Identities, kd 19, nr 4, Ik 520-532. https://doi.org/10.1080/10702
89X.2012.741525

Goldstein, Diane; Shuman, Amy 2012. The stigmatized vernacular: Where reflexivity
meets untellability. — Journal of Folklore Research, kd 49, nr 2, Ik 113-126. https://doi.
org/10.2979/jfolkrese.49.2.113

Grillo, Ralph D. 2003. Cultural essentialism and cultural anxiety. - Anthropological Theory,
kd 3, nr 2, Ik 157-173. https://doi.org/10.1177/1463499603003002002

Gutiérrez Rodriguez, Encarnacion 2020. Creolising conviviality: Thinking relational ontol-
ogy and decolonial ethics through Ivan Illich and Edouard Glissant. - Conviviality at the
Crossroads: The Poetics and Politics of Everyday Encounters. Toim Oscar Hemer, Maja
Povrzanovi¢ Frykman, Per-Markku Ristilammi. Cham: Palgrave Macmillan, 1k 105-124.
https://doi.org/10.1007/978-3-030-28979-9_6

Haring, Lee (toim) 2016. Grand Theory in Folkloristics. Bloomington, Indianapolis: Indiana
University Press. https://doi.org/10.2979/grandtheory.0.0.00

Hemer, Oscar; Povrzanovié Frykman, Maja; Ristilammi, Per-Markku (toim) 2020. Convivial-
ity at the Crossroads: The Poetics and Politics of Everyday Encounters. Cham: Palgrave
Macmillan. https://doi.org/10.1007/978-3-030-28979-9

Hennoste, Tiit 2003. Eesti sotsiolektide seisund. Tartu: Tartu Ulikool. http://hdl.handle.
net/10062/40639

Hiiemde, Reet; Kalda, Mare; K&iva, Mare; Voolaid, Piret 2020. Koroonakriisi rahvaparased
viljendused Eestis. Folkloori taaskasutus kui toimetulekuviis. — Keel ja Kirjandus, nr 12,
1011-1032. https://doi.org/10.54013/kk757al

Holmes, Douglas R. 2000. Integral Europe: Fast-capitalism, Multiculturalism, Neofascism.
Princeton: Princeton University Press.

Kask, Rasmus 2019. Mida on ehituses taluarhitektuurilt dppida? [Intervjuu Susanne Brorso-
niga.] - Sirp 18. X.

Kuutma, Kristin 2008. Kiisimusi identiteedist — teoreetilisi trajektoore kultuuriuuringus. Paar
sammukest XXIV. Eesti Kirjandusmuuseumi aastaraamat 2007. Toim Janika Kronberg,
Mare Koiva, Kanni Labi. Tartu: EKM Teaduskirjastus, lk 15-28.

Kuutma, Kristin; Seljamaa, Elo-Hanna; Véstrik, Ergo-Hart 2012. Minority identities and the
construction of rights in post-Soviet settings. — Folklore. Electronic Journal of Folklore,
kd 51, Ik 49-76. https://doi.org/10.7592/FE]JF2012.51 . kuutma-seljamaa-vastrik

Karner, Tiit 2021. Lapsepolves omandatud kultuuril ja keelel on teine kvaliteet. — Postimees
22 1IL

Levitt, Peggy; Glick Schiller, Nina 2004. Conceptualizing simultaneity: A transnational social
tield perspective on society. - International Migration Review, kd 38, nr 3, Ik 1002-1039.
https://doi.org/10.1111/j.1747-7379.2004.tb00227 x

Lahdesmaki, Tuuli; Saresma, Tuija; Hiltunen, Kaisa; Jantti, Saara; Sadskilahti, Nina;
Vallius, Antti; Ahvenjarvi, Kaisa 2016. Fluidity and flexibility of “belonging”: Uses of the
concept in contemporary research. — Acta Sociologica, kd 59, nr 3, 1k 233-247. https://
doi.org/10.1177/0001699316633099

418 KEEL JA KIRJANDUS 5/LXV/2022



SELJAMAA

Madisson, Mari-Liis; Ventsel, Andreas 2014. Paremiirmuslik sdénavabadus eesti rahvus-
radikaalide veebisuhtluses. - Mietagused, nr 57, lk 69-90. https://doi.org/10.7592/
MT2014.57.madisson_ventsel

Mepschen, Paul 2016. The Culturalization of everyday life: Autochthony in Amsterdam New
West. — The Culturalization of Citizenship: Belonging & Polarization in a Globalizing
World. Toim Jan Willem Dyvendak, Peter Geschiere, Evelien Tonkens. London: Palgrave
Macmillan, lk 73-96. https://doi.org/10.1057/978-1-137-53410-1_4

Mills, Margaret 2016. What(’s) theory? — Grand Theory in Folkloristics. Toim Lee Haring.
Bloomington, Indianapolis: Indiana University Press, lk 54-62. https://doi.org/10.2979/
grandtheory.0.0.05

Neal, Sarah; Bennett, Katy; Cochrane, Allan; Mohan, Giles 2018. Lived Experiences of
Multiculture: The New Social and Spatial Relations of Diversity. London-New York:
Routledge. https://doi.org/10.4324/9781315628387

Nowicka, Magdalena 2020. Fantasy of conviviality: Banalities of multicultural settings
and what we do (not) notice when we look at them. — Conviviality at the Crossroads:
The Poetics and Politics of Everyday Encounters. Toim Oscar Hemer, Maja Povrzano-
vi¢ Frykman, Per-Markku Ristilammi. Cham: Palgrave Macmillan, 1k 15-42. https://doi.
org/10.1007/978-3-030-28979-9_2

Nowicka, Magdalena; Vertovec, Steven 2014. Comparing convivialities: Dreams and real-
ities of living-with-difference. — European Journal of Cultural Studies, kd 17, nr 4, lk
341-356. https://doi.org/10.1177/1367549413510414

Noyes, Dorothy 2003. Group. — Eight Words for the Study of Expressive Culture. Toim Burt
Feintuch. Urbana—-Chicago-Springfield: University of Illinois Press, 1k 7-41.

Noyes, Dorothy 2016. Humble theory. - Grand Theory in Folkloristics. Toim Lee Haring.
Bloomington, Indianapolis: Indiana University Press, Ik 71-77. https://doi.org/10.2979/
grandtheory.0.0.07

Paales, Liina 2016. Kurtide folkloori kogumine, uurimine ja dpetamine. - Mietagused, nr 65,
lk 77-94. https://doi.org/10.7592/MT2016.65.paales

Pfaff-Czarnecka, Joanna 2018. Zugehdrigkeit neu denken. Herausforderungen der Arbeits-
welt von heute und morgen. - Identitat in der modernen Arbeitswelt. Neue Konzepte fiir
Zugehorigkeit, Zusammenarbeit und Fithrung. Toim Olaf Geramanis, Stefan Hutmacher.
Wiesbaden: Springer Gabler, 1k 3-19. https://doi.org/10.1007/978-3-658-18786-6_1

Pink, Sarah 2012. Situating Everyday Life. Los Angeles-London-New Delhi, Singapore,
Washington DC: SAGE.

Povrzanovi¢ Frykman, Maja 2019. Transnational dwelling and objects of connection. An eth-
nological contribution to critical studies of migration. — Ways of Dwelling: Crisis — Craft
— Creativity. Journal of European Ethnology and Cultural Analysis (JEECA). Special issue
1. Toim Johannes Moser, Nevena Skrbi¢ Alempijevi¢, Alexa Farber, Irene Gotz, Ina Mer-
kel, Friedemann Schmoll. Miinster-New York: Waxmann, lk 28-45.

Primiano, Leonard N. 1997. Religion, folk. - Folklore. An Encyclopedia of Beliefs, Customs,
Tales, Music and Art. Toim Thomas A. Green. Santa Barbara-Denver-Oxford: ABC Clio,
Ik 710-717.

Probyn, Elspeth 1996. Outside Belonging. London: Routledge.

KEEL JA KIRJANDUS 5/LXV/2022 419



SELJAMAA

Pdldsam, Rebeka 2020. Otsides kviire lugusid sddadevahelise Eesti ajakirjandusest. Eugee-
nika rollist homoseksuaalsust ja transsoolisust puudutavates aruteludes. - Méetagused,
nr 76, lk 95-124. https://doi.org/10.7592/MT2020.76.poldsam

Rahvaloenduse kusitlusse tulevad kiisimused rahvuse ja emakeele kohta. - ERR.ee. Uudi-
sed 30. IV 2021. https://www.err.ee/1608196744/rahvaloenduse-kusitlusse-tulevad-kusi-
mused-rahvuse-ja-emakeele-kohta

Raud, Rein 2013. Mis on kultuur? Sissejuhatus kultuuriteooriatesse. (Gigantum humeris.)
Tallinn: Tallinna Ulikooli Kirjastus.

Raud, Rein 2018. Tihenduste keeris. Tervikliku kultuuriteooria visand. Tlk Anne Lange.
(Bibliotheca controversiarum.) Tallinn: Tallinna Ulikooli Kirjastus.

Roberts, John 2006. Philosophizing the Everyday: Revolutionary Praxis and the Fate of Cul-
tural Theory. London-Ann Arbor, MI: Pluto Press.

Seljamaaq, Elo-Hanna 2013. Boosting similarity and difference or only difference? Soviet
nationality policies and integration in post-communist Estonia. — Institutional Legacies
of Communism: Change and Continuities in Minority Protection. Toim Karl Cordell,
Timofey Agarin, Alexander Osipov. London: Routledge, Ik 186-199.

Seljamaa, Elo-Hanna 2016a. Saja rahva lood. Téhelepanekuid kultuurilisest mitmekesisu-
sest ja loimumisest tdnapdeva Eestis. — Vikerkaar, nr 7-8, 1k 102-114.

Seljamaaq, Elo-Hanna 2016b. Silencing and amplifying ethnicity in Estonia: An ethno-
graphic account from Tallinn. - Ethnologia Europaea, kd 46, nr 2, Ik 27-43. https://doi.
0rg/10.16995/ee.1186

Seljamaaq, Elo-Hanna 2021. Diversities claimed, displayed and silenced: Encounters at the
new Estonian National Museum. — Ethnologia Europaea, kd 51, nr 1, Ik 72-98. https://
doi.org/10.16995/ee.1903

Siim, Pihla Maria 2019. Jututamise meetodist laste rindelugude uurimisel. - Mietagused, nr
74, 1k 77-98. https://doi.org/10.7592/MT2019.74.siim

Siim, Pihla Maria 2020a. Hargmaine ithtekuuluvus ja hoolitsemine. Pdlvkondadevaheli-
sed suhted Soomes elavate eestlaste peredes. - Mobiilsus, ranne ja hargmaised kontak-
tid Eesti ja Soome vahel. (Siirtolaisuusinstituutin julkaisuja 29.) Toim Rolle Alho, Kaja
Kumer-Haukandmm. Turku: Siirtolaisuusinstituutti, Ik 137-151.

Siim, Pihla Maria 2020b. Comparison as a means of encountering others in the Estonian-
Finnish transnational space. — Cultural Analysis: An Interdisciplinary Forum on Folklore
and Popular Culture, kd 18, nr 1, Ik 22-40.

Siirto, Ulla 2016. Konviviaalsus: diakoonia pohivddrtus. — Jumala armu poolt vabastatud.
(EELK Usuteaduste Instituudi 6ppekirjandus 14.) Toim Anne Burghardt. Tallinn: EELK
Usuteaduste Instituut, 1k 204-209.

Smith, Dorothy E. 1987. The Everyday World As Problematic. A Feminist Sociology. Boston:
Northeastern University Press.

Stolcke, Verena 1995. Talking culture: New boundaries, new rhetorics of exclusion in Europe.
— Current Anthropology. Special Issue: Ethnographic Authority and Cultural Explana-
tion, kd 36, nr 1, Ik 1-24. https://doi.org/10.1086/204339

Tamm, Marek 2018. Kas loodusel on ajalugu? Ajalookirjutuse arengutest antropotseeni ajas-
tul. - Vikerkaar, nr 7-8, lk 41-51.

Tamm, Marek 2021. Veel kord kultuurist, identiteedist ja l1dimumisest. — Postimees 22. III.

420 KEEL JA KIRJANDUS 5/LXV/2022



SELJAMAA

Tammaru, Tiit 2021. Eesti rahvusriik rindeajastul. — Postimees 13. I.

Telve, Keiu 2019. Family Life Across the Gulf: Cross-Border Commuters” Transnational Fami-
lies between Estonia and Finland. (Dissertationes ethnologiae Universitatis Tartuensis
10.) Tartu: Tartu University Press.

Valk, Aune 2021. Ma vdin olla mdlemad. — Postimees 10. IV.

Vertovec, Steven 2007. Super-diversity and its implications. — Ethnic and Racial Studies, kd
30, nr 6, 1k 1024-1054. https://doi.org/10.1080/01419870701599465

Viik, Kadi 2015. Sonastik: queer. — Feministeerium 10. IIL https://feministeerium.ee/nadala-
sona-queer/

Viik, Tonu 2012. Eesti kultuuri voimatu moiste. — Tuna. Ajalookultuuri ajakiri, nr 2, lk 2-12.

Wimmer, Andreas; Glick Schiller, Nina 2003. Methodological nationalism, the social sciences,
and the study of migration: An essay in historical epistemology. - The International
Migration Review, kd 37, nr 3, lk 576-610. https://doi.org/10.1111/j.1747-7379.2003.
tb00151.x

Wise, Amanda; Velayutham, Selvaraj (toim) 2009. Everyday Multiculturalism. New York:
Palgrave Mcmillan. https://doi.org/10.1057/9780230244474

Wood, Nichola; Waite, Louise 2011. Editorial: Scales of belonging. - Emotion, Space, Society,
kd 4, nr 4, 1k 201-202. https://doi.org/10.1016/j.emospa.2011.06.005

Wright, Sarah 2015. More-than-human, emergent belongings: A weak theory approach.
- Progress in Human Geography, kd 39, nr 4, Ik 391-411. https://doi.org/10.1177/
0309132514537132

Youkhana, Eva 2015. A conceptual shift in studies of belonging and the politics of belonging.
- Social Inclusion, kd 3, nr 4, Ik 10-24. https://doi.org/10.17645/si.v3i4.150

Yuval-Davis, Nira 2004. Borders, boundaries, and the politics of belonging. — Ethnicity,
Nationalism, and Minority Rights. Toim Stephen May, Tariqu Modood, Judith Squi-
res. Cambridge: Cambridge University Press, lk 214-230. https://doi.org/10.1017/
CB0O9780511489235.011

Yuval-Davis, Nira 2006. Belonging and the politics of belonging. — Patterns of Prejudice, kd
40, nr 3, 1k 197-214. https://doi.org/10.1080/00313220600769331

Yuval-Davis, Nira 2011. The Politics of Belonging: Intersectional Contestations. London:
SAGE. https://doi.org/10.4135/9781446251041

Yuval-Davis, Nira 2012. The double crisis of governability and governmentality. - Soundings,
nr 52, 1k 88-99. https://doi.org/10.3898/136266212803853635

I Elo-Hanna Seljamaa (snd 1980), PhD, Tartu Ulikooli eesti ja vérdleva rahvaluule osa-
konna kaasprofessor (Ulikooli 16, 51003 Tartu), elo-hanna.seliomaac@ut.ee

KEEL JA KIRJANDUS 5/LXV/2022 421



SELJAMAA

Belonging = non-belonging: On the concepts of belonging,
conviviality and autochthony

Keywords: belonging, non-belonging, identity, conviviality, autochthony, vernacular

The article introduces to Estonian readers selected terms and concepts that have
been developed in recent decades to describe and make sense of daily experiences
of living with difference in contemporary multicultural and -lingual societies. The
focus is on the concept of belonging as theorised by Elspeth Probyn, Nira Yuval-
Davis and Floya Anthias, among others; also discussed are autochthony and con-
viviality. The aim is to broaden the vocabulary and thus the ways of thinking about
Estonia’s diverse population and about the different kinds of ties and experiences
that bind individuals to Estonia. The idea that nationality (rahvus) equals ethnic-
ity is prevalent in Estonian public discourse, as is the equation of cultural identity
with national/ethnic identity. Belonging and conviviality provide vantage points
from which to critique and reflect on the concept of identity and to go beyond such
ingrained patterns of thought and speech.

Another motivation of this article is to acknowledge the common ground
between interdisciplinary studies of belonging and folkloristics, much of which
revolves around expressive forms and practices whereby belonging is sought and
experienced - or contested and denied. The concept of vernacular and the idea of
humble theory, which have inspired many folklorists over the past decades, build on
lived quotidian experiences and ethnographic methods, as do studies of belonging
and conviviality.

Elo-Hanna Seljamaa (b. 1980), PhD, University of Tartu, Department of Esto-
nian and Comparative Folkloristics, Associate Professor (Ulikooli 16, 51003 Tartu),
elo-hanna.seljomaa@ut.ee

422 KEEL JA KIRJANDUS 5/LXV/2022



