Mansi loomislugudest regilaulu ilmalinnuni

AADO LINTROP

Mul oli plaan kirjutada artikkel mansi rahvaluule maailmapildist sellisel kujul, nagu
see peegeldub Ungari teadlaste XIX sajandil kogutud tekstides. Ometi alustan kirju-
tamist meie oma regilaulust. Miks? Mansi lauludes ja lugudes ning eesti regivirsilises
rahvalaulus on minu jaoks ilmselt midagi, mis neid tthendab. Kuigi mansi eepiliste
laulude varsimoot ei vasta regilaulude omale, leidub neis tuttavaid poeetilisi votteid:
vormelkeelt, parallelismi ja algriimi. Viimane erineb eesti omast kiill selle poolest,
et sonatuletuses rohkesti kasutatavate iihesilbiliste tiivede tottu kipub mansi algriim
tihtlasi olema ka tiivekordus - figura etymologica. Siiski ei usu ma, et vormilised sar-
nasused kahe rahva folklooris on peamine pohjus, miks mansi laulude ja lugudega
tegeledes motlen pidevalt ka eesti regilaulule. Pigem otsin vastuseid kiisimustele,
miks regilaul on meieni joudnud just sellisena, nagu seda on kogutud, siistemati-
seeritud, publitseeritud ja uuesti esitatud; miks needsamad motiivid, mida leidub
(kull teises keeles) naiteks Karjala eepilistes lauludes, on meil ithendatud hoopis
teistsugusteks, liitirilisemates toonides tekstideks; milline vois olla regilaul varem.
Neile kiisimustele ei saa vastata laulutekste ainult keeleliselt analiiiisides, sest ehkki
motiivid on enamasti vanad, ei pruugi seda olla neist koostatud laulud. Lisaks aitab
regilaulule motlemine mul paremini aru saada ka mansi tekstidest, mansi folkloori
juurest heidetud pilk aga aitab ndha meie regilaulus asju, mida muidu ehk tahele ei
paneks. Sellepérast kujuneski kdesoleva mansi folkloori ksitleva kirjutise raamiks
regilaul.

limalind meie kiigel — kas tiirgne loomismiitit?

On imestatud eesti regilaulude maailmapildi kodususe ile, sest loomislaulu ilmalind
lendab ju meie koplisse voi kiige peale pesa tegema. Nii siinnivad kuu, pdike ja aja-
arvamine otse siinsamas oue all. Aga moénikord saavad munadest sellesse kodulidhe-
dasse maastikku sobivad kivid ja pddsad. Isuri, vadja, karjala ja soome runolauludesse
on oletatavast vanast loomismiitidist joudnud ka meri, mille lainetelt leiab ilmalind
pesapaigaks sobiva matta. Ent sealgi tundub maailm just nagu olemas olevat juba
enne taevakehade munast koorumist. Seda voib seletada mitmeti. Kéigepealt saab
vdita, et loomismiiiiti esitaval laulul ei peagi olema argimaailmale omast loogikat ega
ajalist telge. Nii on teinud Hasso Krull: ,Kuidas saab lind loomiseelsel ajal lennata
otse lauliku koduaia taha, ,,meie koppelie’, s.t. kultuuriliselt liigendatud maastikule,
mida valdab laulja enese kogukond? Vastus on niitid vist juba ootuspérane: laulu
temporaalsus ei ole lineaarne, aeg ei kulge siin ihesuunaliselt mooda sirget joont,
vaid voolab samal ajal ka tagurpidi, isegi intensiivsemalt.” (Krull 2014: 15) Selline

KEEL JA KIRJANDUS 5/LXIV/2021 379



LINTROP

seletus pohineb eeldusel, et meieni joudnud loomislaul on iiks terviklik lugu juba
laulu loomisest peale. Krull niitabki sedalaadi kisitlust, kui analiitisib laulu Haljala
varianti,' mis tundub talle ilmselt kéige konekam. Selle variandi algusmotiivi voi
multivormi, mida véiks nimetada ,,Ounapuu miel”, vaatleb ta laulu edasise teksti
taustal, nagu kuulukski see orgaaniliselt just nimetatud laulu juurde. Tulemuseks on
keeruline kosmogooniline rekonstruktsioon, kus dunapuu omandab ilmapuu moot-
med, 6un on loodava maailma platonlik idee ja sajusest ilmast saab loomisaja suur
pauk (Krull 2014: 13-14). Kuid 6unapuu ilma loomislauluta oleks lihtsalt iiks duna-
puu teiste seas, mida ju sona iiks kordamine igas virsis tdhendabki — iiks ei vordu
eesti keeles tadhenduselt sonaga ainus. Pealegi esineb enamikus dunapuu motiivides
number kolm: kolm oksa, kolm 6it, kolm éuna. Krullile oli oluline niidata konkreet-
set lauluteksti maailma loomist kajastava rahvuslik-filosoofilise moistukonena, mille
analiiiis aitab heita valgust esivanemate mottemaailmale.

Loomine meie 6ue all - kas hiline télgendus?

Kuid asja saab vaadata ka teisiti. Saab 6elda, et regivirsilised loomislaulud on lddne-
meresoome loomismiiiidi kauge kaja. Laulikutele-loojatele sai loomismiiiidi sisu
edastamisest olulisemaks poeetiline eneseviljendus: tuttavate regilaulu ehitus-
kivide hulgast valitakse vélja sobivad elemendid, mis ithendatakse omavahel uue
aja esteetikast lahtuvalt ja lauliku loojamina rohutades. Sealt siis kodulahedus, argi-
elust tuttavad pildid ning laulik kui loomisprotsessi pealtnégija ja selle taaslooja
laulu abil. Omaette uurimist vajab kiisimus, miks valib laulik just need motiivid.
Kas tema eelistusi ja arusaamu mojutab loomismiitidi dhmane kuma voi kasutab ta
lihtsalt olemasolevaid ja mingil meile seni teadmata pohjustel tiksteisega sobivana
tunduvaid elemente? Need loomislaulu variandid, kus esineb dunapuu, mille vilja
tuul vette veeretab, algavad paaril korral mere pithkimise motiiviga, monikord aga
mdistatamisega (nt EKM ERA, H1 1, 544/5 (5) < Varbla khk; EUS VII 294/6 (49) <
Kadrina khk). Mélemad 6unapuu motiiviga algused voivad esineda ka ilma ilma-
linnu koplisse lendamiseta (nt EKM ERA, H II 9, 351/3 (25) < Haljala khk). Monel
juhul jargneb sellele merest leitud mo6ga motiiv. Ent kombineeruda voivad ka muud
motiivid, nt imemaa, 6unapuu ja mook merest voi andke maad mdngijale + 6una-
puu + pithakud ei kuule palveid® + kas soen soelt villa + mook merest (EKM ERA,
H IIT 1, 73/6 (1) < Vaivara khk). Kiillap on neis motiivides midagi, mis ahvatleb
laulikut neid sel kombel kokku panema. Koige sagedamini esineb dunapuu motiiv
aga omaette moistatus- voi kiigelaulus (EKM ERA, E 18850/2 (11) < Riia; HIV 1,
55/7 (10) < Haljala khk). Ja veel - 1ounaeesti keeles ei leidu selliseid kombinatsioone

! Ulo Tedre on selle teisendi votnud eesti rahvalaulude antoloogiasse Julius Krohni koostatud
viljaandest ,,Kalevalan toisinnot” (Krohn 1888), algupédrandi kogujaks on margitud Mihkel
Veske ja tileskirjutamise aastaks 1875 (ERL: 13).

% See motiiv on tuntud laulust ,Veere, veere, pdevakene”: saab tisna kindlalt viita, et vette kukkuv
oun kdivitab jargmise motiivi, millega laulik p66rdub abi saamiseks piithakute poole, ssmamoodi
kui lainetesse sulpsatava soa puhulgi.

380 KEEL JA KIRJANDUS 5/LXIV/2021



LINTROP

{ildse. Seal on tiiiipiline kolme duna motiiv. Ounapuu (I6unaeesti keeles uibu véi
uibo) leiab peale selle veel n-6 kosjafantaasiatest, kus see siimboliseerib pruuti, peig-
meest voi pulmarahvast (EKM ERA, E 13250/1 (2) < Ambla khk), sona uibu esineb
ka vaeslapse lauludes ja tiiiibis ,,Tiitar vette”, kus ema jatab lapse ,,uibu osse ala, visla-
puu varo ala” (nt EKM ERA, E 17627/15 < Setu).

Kui mere pithkimise motiiv kunagi seostuski ennustamisega (olen seda oleta-
nud Lintrop 2016a: 76), oli see regilaulude kogumise ajal laulikutel kasutusel liiiri-
lise algusena, umbes samavéidrsena nagu vormelid ,laksin metsa kondimaie”, ,,tulli
tiles hummogulla” ja teised. Huvitaval kombel kipub see kiillaltki populaarne motiiv
(regilaulude andmebaasi otsingus esineb mere piihkimine 116 korral) siiski sisse
juhatama just miiidilise sisuga laule, eelkoige ,,Loomist” ja ,,Suurt tamme”. Ent tei-
sedki eepilisi motiive sisaldavad regilaulud algavad sageli sarnaste liiiriliste sisse-
juhatustega, mis asetavad minategelase otse siindmuste keskele.

Kui vaadelda laiemalt uurali rahvaste folkloori, siis on ndha, et eepikas pole eri-
list kohta minategelasele. Obiugrilastel voib mina esineda vaid kangelaslauludes,
olles siis enamasti moni piirkondlik jumalus, harvem iilik. Selline tegelane alustab
aga oma lugu hoopis teistmoodi kui hommikul metsa voi mereranda minnes: ,,Mis
nimekas isand, nii mu nime nimetatakse, / mis kuulus isand, nii mu kuulsust kuu-
lutatakse” (Obi-Keskpaiga-Taadi, Viikese-Obi-Jumala kangelaslaul, vt Munkécsi
1892b: 1).

Liiiirilise mina (ja meie) jaoks on itkud, tavandilaulud ja isikulaulud - see saab
selgeks, kui heita pilk kas voi ersa ja moksa jutustavatele lauludele ning vorrelda neid
udmurdi liiiriliste tekstidega. Mordva eepilised laulud jutustavad lugusid, peatege-
lased esinevad neis kolmandas isikus ja kannavad enamasti ka nime (Litova, Stir-
java, Azravka, Vasalgje, Tatjusa jne), erinevalt regilaulude nimetust dest ja vennast.
Udmurdi laule aga iseloomustab laialdane esimese isiku kasutamine (mina motlen,
teen, toimetan; meie liheme, laulame jne) ning need radgivad enamasti vaid hetkest.
Pole ime - suure osa udmurdi laulurepertuaarist moodustavad tavandilaulud.

Elujduline loomismiiiit

Selleks et aimu saada, milline vois iiks voi teine loomismiitidiga seotud laul voi lugu
olla ajal, mil laul polnud kogukonna jaoks mitte ainult meelelahutusliku, vaid ka
informatiivse ja ehk isegi religioosse tahendusega, vaatlen jargnevalt, kuidas kajas-
tus loomine mansi rahvaluules ajal, kui suuline parimus oli veel elujouline. Rohu-
tan siinkohal, et ma ei otsi otseseid paralleele regilaulude ja mansi folkloori vahel
ega piitia vilja tuua nende vastastikuseid mojusid voi laene, vaid piitian moétiskleda
teemal, kas ja kuivord liiiriline loojamina miitidilistesse tekstidesse voiks sobida.
Kasutan Ungari teadlaste Antal Reguly ja Bernat Munkacsi XIX sajandil iiles kirju-
tatud laule ja jutte, mis esindavad tdnapdeval vanemat mansi rahvaluule kihistust.
Teen korvalepoikeid ka muude asjakohaste tekstide juurde. Vaatluse all on nii laulud
kui ka proosatekstid — oma tolkijakogemusele toetudes voin kinnitada, et obiugri
rahvaste folkloori iiks iseloomulikke jooni on laulus esinevate kujundite, vormelite

KEEL JA KIRJANDUS 5/LXIV/2021 381



LINTROP

ja poeetiliste votete kasutamine proosas. Nii leidub muistendites lauludest tuntud
vormeleid, teksti ilmestab kohatine algriim ja parallelism. Muidugi pole tdnapéeva
joudnud kuigi suur osa mansi miiiidilistest tekstidest. Neid vaheseid maailma ja
inimese loomisest radkivaid laule, mida dnnestus koguda Regulyl 1840. aastatel ja
Munkacsil 1880. aastatel, polnud Artturi Kannistol XX sajandi alguskiimnendil
voimalik leida muul kujul kui tiksikute fragmentidena. See néitab, kui kiirelt voib
kaduda eepikast see osa, mida maailmapilt enam ei toeta.

Maa loomine

Mansi juttude maailmaloomine erineb laulude omast, kust me eileia juttudele iseloo-
mulikku jumala ja kuradi vahelist voitlust ega motiivi kuradi suus paisuma hakka-
vast maast. Kummalisel kombel ulatub see erinevus Ladnemereni. Liivi muistendites
esineb motiiv kuradi suus paisunud ja vilja siilitatud maast, millest tekivad méed
(Kuramaa tekkimine, vt Loorits 1998: 81-82, 2000: 145-146), kuid lidnemeresoome
lauludes, nagu ka mansi omades, sellist dualismi ei kohta. Kurat pole regi- ja runo-
lauludes ning mansi eepilistes lauludes loomisega seostatud tegelane. Samal ajal mai-
nitakse teda mansi ,,Uputuse laulus” ja proosavormis esitatud loomislugudes. Kuigi
liivi muistendites puudub maa iirgmere pohjast toomine, meenutavad need muus
0sas mansi omi.

Enne maa loomist olid vesi ja taevas iiksteise embuses. Ulemises taevas elas isa Numi-
Toorum, alumises taevas ujus Kolli-Isand kauri kujul. Ukskord hakkab isa Numi-
Toorum métlema: mingit moodi las tekib maa, mingil kombel las jouab maa vee alt
tiles. Ta laskub alla alumisse taevasse, kutsub Kolli-Isanda enda juurde.

-]

Isa Numi-Toorum iitleb: ,,Sa oskad sukelduda. Sukeldu alla mere pohja, vota liiva
suhu!”

Kolli-Isand hakkas kauri kujul mere pdhja laskuma. Kaua ujus, vihe ujus, mere
pohja ei joudnud, tousis parast valguse 1oppemist tiles.

,,Noh, Numi-Toorum!” iitleb ta. ,,Ma ei leidnud maad”

Numi-Toorum {itleb: , Kui sa maad ei leidnud, siis sukeldu uuesti!”

-]

Kolli-Isand laskus jélle alla. Kaua ujus voi vihe ujus, tikskord joudis mere pohyja,
vottis liiva suhu, viis tiles isa Numi-Toorumile.

Numi-Toorum ja Kolli-Isand hakkasid koos maad tegema. Kolli-Isand annab
oma liivast ithe osa isa Numi-Toorumile, teise osa peidab oma suu soppi dra. Ta mot-
leb: koigepealt vaatan, kuidas Toorum maad teeb, siis ma teen endale eraldi maa. Isa
Numi-Toorum teeb Kolli-Isanda antud liivatiikist vdikese maalapi, siis {itleb:

»Las Kolli-Isanda suus iiles toodud maa kasvab suureks, las laotub laiaks!”

Sellal, kui Numi-Toorumi tehtud maatiikk laiali laotuma hakkas, kasvas ka Kolli-
Isanda suhu peidetud maa. Kolli-Isanda 16uad hakkasid lahti minema.

382 KEEL JA KIRJANDUS 5/LXIV/2021



LINTROP

»Noh, Numi-Toorum!” palub Kolli-Isand. ,Mu suu liheb 16hki. Ma peitsin sinu
eest suu soppi maad. Aita niitid, mismoodi ma maa suust vilja saan!”

Numi-Toorum titleb: ,Kui peitsid, siis siilita suus olev maa vélja!”

Kolli-Isand siilitabki selle valja. Kolli-Isanda suust vélja pursanud maa langes isa
Numi-Toorumi tehtud siledale maale Uuralite ja mégedena.

(Kolli-Isanda lugu. Munkécsi 1892a: 160-162)°

Maa paisub Kolli-Isanda suus tédpselt samamoodi kui liivlaste muistendites kuradi
suus. Enamasti seletatakse mansi folklooris magede teket hoopis sellega, et maa esi-
algse kiire poorlemise 16petamiseks viskab taevajumal sinna oma v66 (vt allpool).
Muidugi ei leia mansi loomislaulust lindu, kelle munadest kooruvad taevakehad.
Tegelikult pole ma seni kohanud iihtki mansi miitidilist teksti, kus linnumunadest
juttu tehakse. Linde esineb neis kiill, niiteks salapdrane tur-lind (mns turyj) ja
Uleval-Kiiv-Tiivuline-Kalm. Linnuliikidest kohtab mansi rahvaluules kauri, tutt-
piitti, hane, parti, ronka, kdgu, kassikakku, kajakat ja piitid (pole selge, kas laane- voi
rabapiitd).

Séilinud mansi loomislaulu variandid algavad {isna kriiptiliste ridadega.

Kuldne Kores, meie isake,

Kuldne Kores, meie taadike

loodi hobekedervarre ronga suuruseks.

Ta lasi taevast alla Siberi-Haldja-Kaama-Haldja-Ema,
161 Kolli-Isanda-Tiitre,

16i Uleval-Kiiva-Tiivulise-Kalmi.

(Maa loomise pitha laul. Munkacsi 1892a: 77)

Kuldne Kores (sorni kvoras) on tiks taevaga seotud mansi jumalustest, kelle nime
voiks tolkida Kuldne Laotus voi Kuldne Ilm. Siberi-Haldja-Kaama-Haldja-Ema
(Sopar nai kami nai ankv) nime taga on tegelikult Maa-Ema, ka Koorikulise-Maa-
Ema (sovan ma ankv). Kolli-Isandat (yul’ 6tar) on enamasti tolkes nimetatud Allilma
Isandaks, ent kuna traditsiooniline mansi maailmapilt ei tunne allilma kui surnute
ja surma valda,* eelistan kasutada originaalildhedast nime (vrd mansi yul’, kul’ ja
komi kul’ ’vetevaim, kurat, eesti koll). Uleval-Kiiv-Tiivuline-Kalm (numal minne
tovlin kalm) on maa ja taeva vahel sonumeid edastav tegelane, kes esineb Reguly ja
Munkacsi kogutud tekstides.

Verb looma esineb tsiteeritud loomislaulu algusridades kahel kujul: sankamlas
ja sankomtastd, algvormid vastavalt sankomlankve ja sankomtankve. Ténapéeva
mansi keeles on esimene sona kasutusel tdhenduses 'toibuma, teadvusele tulema’
(cayxamnayxaee), teine tahenduses 'suunama, digele teele saatma’ (caykammayxee).
Vaadeldavates tekstides on oluline see, et verb sankamlankve voimaldab enesekohast

* Mansikeelsete terviktekstide tolked on avaldatud raamatus ,,Linn seitsme tiivaga raudhobuse
seljas” (Lintrop 2019).

* Surnute maad arvati asuvat hoopis Obi suudme ldhedal, mistottu ka tiks hingedest kandis nime
lonyal’ minne is allavoolu minev hing’ (T8ernetsov 1959: 126).

KEEL JA KIRJANDUS 5/LXIV/2021 383



LINTROP

tolgendust praeguse tdhendusega ’toibuma, teadvusele tulema, ent varem vois see
tihendada ka olevaks muutuma, olemisest teadlikuks saama. Munkdcsi on ridu
kommenteerinud nii: ,,sankamlas — 6or corBopum cam ot cebs [jumal 16i iseenesest,
iseenda poolt’]” (Munkdcsi 1902: 231).

Vastloodud maa

Laulutekstide pohjal on selge, et vastloodud maailm oli hobekedervarre ronga suu-
rune (oln taytop-ker janitiy, oln int-keér janitiy) ja poorles nii kiiresti, et sellel polnud
voimalik seista.

Kas nad elasid kaua voi véhe, tikskord
iitleb Allilma-Isanda-Tiitar
Uleval-Kiivale-Tiivulisele-Kalmile:

»Touse Kuldse Koresi, oma isa poole!

Kiisi Kuldselt Koresilt, oma isalt niiviisi:

Sa lasid taevast alla Siberi-Haldja-Ema,

sa 16id Kaama-Haldja-Ema,

kui kunagi tulevikus, Kuldne Kores, isake,
luuakse inimese pikk ajastu,

luuakse inimese igavene ajastu,

siis lase Siberi-Haldja-Kaama-Haldja-Ema
mingi kinnitusega kinnitada,

mingi vo6ga vootada.

Inimene ei piisi jalgel,

kui Siberi-Haldja-Kaama-Haldja-Ema
kogu aeg ringi keerleb.”

(Maa loomise piiha laul. Munkacsi 1892a: 77-78)

Looja kohta on raske midagi elda, kuigi ,,Maa loomise piiha laulu” algusridu
sorni kvoras jayikve, sorni kvoras asukve oln taytop-ker janitiy ti sankomlos on voima-
lik tolgendada nii, et Kores ise ongi enese looja voi tuleb olemisse kedervarre ronga
suurusena. See on tore paralleel tinapdeva astronoomide seas kdibivate kujunditega,
mis vordlevad dsja tekkinud universumit n66pnoela pea voi mone muu sarnase argi-
elust tuttava asjaga.’

Reguly palju varem kogutud loomislaulu algus kolab natuke teisiti. Jargnevalt
tisna sdnasonaline tolge:

® Niiteks vdidab eestikeelne Vikipeedia, et olemasolu 10 sekundiks pidi praegu vaadeldavale
universumile vastav piirkond paisuma prootoni diameetrist palju vdiksemalt diameetrilt umbes
kreeka péhkli 1dbim6oduni (Vikipeedia: Suur Pauk).

384 KEEL JA KIRJANDUS 5/LXIV/2021



LINTROP

maigy tormiy tén péntamley, Maa ja taevas, need kaks vahetati [vormiti?],

ten sankamley. need kaks loodi.

xul’ otor vassiy piy lesayti Kolli-Isanda noorima poja [poolt] liimimise[ks
oln el’am-piit janitiy kasutatud]

numi torom jayuv sankamli, hobeliimipoti suuruseks

xul’ otor vassiy ayi, tav takti loodi meie isa Numi-Toorum [= {ilemine taevas].

Kolli-Isanda noorima tiitre, tema [poolt]
ketramise[ks kasutatud]

oln int-keér janitiy hobekedervarre ronga suuruseks

[sovan ma ankuav] sankamli. loodi [meie ema koorikuline maa].

(Maa ja taeva loomise laul. Munkacsi 1892a: 100-101)

Tekstis pole loojaid nimetatud, kuid seda on voimalik tolgendada nii, et taevas
ja maa said olevateks iseenese tegevuse labi, sest umbisikuliselt olen verbid tolkinud
vaid kommentaaride tottu. Tekst on isegi Munkacsi poolt korrastatud kujul raskesti
tolgitav. Segadust aitavad suurendada mitmed arhaismid, kirjakeeles tavalise pas-
siivi tunnuse puudumine ja sdna vassiy, mida juba Kannisto ajal kasutati téhenduses
‘rohkem, enam’ Munkacsi toob kommentaaride koites ndite voss vassiy piy vene-
keelse tolkega 'mmapgumit corn’ (Munkdcsi 1902: 242), eesti keeles voiks tipne tolge
olla "kéige noorem poeg. Ka sona elam-pit "liimipott’ tekitas algul kahtlusi, kuid
tuleb meeles pidada, et liimil oli suur tahtsus obiugri meeste toodes: nditeks iithen-
dati selle abil vibu osad ja kinnitati suled noolte kiilge. Traditsiooniline liimipott oli
valmistatud kasetohust.

Proosatekstides kedervarre ronga suurust maad ei mainita. Kiill aga on juttu sel-
lest, et maa keerleb vdga kiiresti.

Meie ema Joli-Toorum elab kahe taeva, kahe laotuse vahel seitsmekeerulise raudkoie
otsas rippuvas linnas. Elab kaua voi elab véhe, iikskord saabus maa asustamise ajastu.
Ta vend Numi-Toorum {itleb: ,,Sina, dde, lasku niitid alumisele maale, on vaja luua
inimese pikk ajastu, inimese igavene ajastu!”

Linna tleval hoidev seitsmekeeruline raudkéis raiuti niiiid 14bi, ema Joli-Toorum
laskus alla. Alla joudmise ajal on see inimese poolt asustatav koorikuline maa tileni
pime. Ta saadab kiiresti Uleval-Kiiva-Tiivulise-Kalmi oma venna Numi-Toorumi
juurde sdnumit viima.

Uleval-Kiiv-Tiivuline-Kalm joudis iiles, iitleb: ,,Ema Joli-Toorum saadab sellise
sonumi: laskusin sinu nimetatud koorikulisele maale. Kuidas ma niiiid inimese pika
ajastu, inimese igavese ajastu loon, kui maa on iileni pime. Sa, vennake, pane piike
sdrama, pane kuu kumama!”

Ta vend Numi-Toorum pani pdikese sdrama, pani kuu kumama, maa sai val-
geks.

Ema Joli-Toorum saadab Uleval-Kéiva-Tiivulise-Kalmi jille iiles.

»Numi-Toorum, vennake,” iitleb ta, ,,pdikese panid sirama, kuu panid kumama.
Kuigi inimeste poolt asustatav koorikuline maa sai tileni valgeks, siis koik keerleb,

KEEL JA KIRJANDUS 5/LXIV/2021 385



LINTROP

on

mitte miski ei seisa paigal. Kuidas inimene sedasi seista saab? Sa kata see keerlev maa
mingite méagedega, las maa lopetab keerlemise!”

Vend Numi-Toorum vottis seitse peotiit teravaid kive, viskas keerlevale maale:
tekkisid Uuralid-méed, maa jéttis oma keerlemise, muutus seisvaks.
(Inimese loomise lugu. Munkacsi 1892a: 128-129)

Joli-Toorum on alumine taevas, Numi-Toorum iilemine. Personifitseeritud kujul
molemad ka jumalused. Maa keerlemise peatamiseks annab Numi-Toorum

mitmes loos oma v60, mis maale laotatuna moodustab Uurali méestiku. Ent mingi
kiirusega keerlemine iseloomustab maad ka edaspidi.

Meie isa Kuldse Koresi alla,

meie ema Kuldse Sisi alla,

seitsme kotka lennu korguse

isa Toorumi painutatud

vitsavoruna keerleva vorulise maa seitsme paiga kohale,
meie ema Seitset-Jumalat-Kandnud-Haldja poolt
hoitud pitha maa kohale, mille timber tiirleb piike,
loodi toveudu udune péev,

loodi haiguseudu udune péev.

(Toorumi poja, Maailma-Vaatava-Mehe loits Njaksimvoli kiilast. Munkdacsi 1892b:
311)

LVitsavoruna keerlev voruline maa” on vormel, mis esineb ka handi keeles (vt

nt Steinitz 1939: 301). Selles loitsukatkendis védrib tahelepanu kujutlus maa voruks
painutanud Toorumist. Mansi taevajumal pole mitte laotust tagunud sepp (nagu
Ilmarinen), vaid pigem puutoomees, sest vitsad painutati ikka puust. Seitset-Juma-

lat-

Kandnud-Haldjas on Numi-Toorumi naine Kaltas (kaltas ékva).
Kuigi on juttu sellest, et maa oli esialgu pime, siis taevakehade loomisele erilist

tahelepanu ei poorata. Muistendites tuuakse maa enamasti vilja tirgmere pohjast,
toojaks kaur, tuttpiitt voi linnu kujul ujuv taevajumala antagonist. Ent monikord
hulbib meres juba enne maa loomist turbakiingas, mille kohta kasutatakse ,,Uputuse
laulus” epiteeti nes telom ’ise kerkinud, ise kasvanud, ise tekkinud.

Ise tekkinud samblakiinka linnas,
ise tekkinud turbakiinka linnas
Kuldne Sis ja Kuldne Kores,
eite-taati elavad,

Kuldset Kaltasit ja Kuldset Otorit,
tiitart-poega kasvatavad.

(Uputuse laul. Munkacsi 1892a: 38)

Juttudes on see lihtsalt turbakiingas voi maatiikk, mis koos sellel paikneva maja

voi isegi linnaga on olemas enne maa loomist; selle asukatest, eidest-taadist, saavad

386

KEEL JA KIRJANDUS 5/LXIV/2021



LINTROP

aga inimeste ajastu saabudes jumalad. Kas voiks selles ndha meie loomislaulude
ouealuse kopli kauget eelkdijat? Vastaksin jah juhul, kui analiiiisiksin eesti tekste,
eeldades Hasso Krulli kombel, et need on kogu aeg samasugused olnud. Sel juhul
voiks ka eesti loomislaulude minategelane-laulik pérast ajaarvamise kehtestamist
(ehk uue ajastu algust) saada jumalaks. Ent jatkan praegu mansi tekstidega.

Elavad turbakiinkal eite-taati. Neil on valge ronk. Maja timber on igal pool vesi, maad
pole.
(Maa tekkimise pitha lugu. Munkacsi 1892a: 1)

Elavad eite-taati. Nad elavad majasuurusel maatiikil. Kas lasi isa Numi-Toorum selle
maatiiki taevast alla vdi kerkis see vee alt pinnale, kes seda teab.
(Maa vootamise lugu. Munkécsi 1892a: 33)

Elasid eite-taati. Toorum-isa, Toorum-taat lasi nad hobekaarega kaarehillis tilevalt
alla. Nad joudsid raudkoie otsas alla. Isa Numi-Toorum laseb pohjakorist korilist
tuult: nad kanduvad l6unamere dirde, laseb 16unakorist korilist tuult: neid kantakse
pohjamere dérde.

Taat palub tihel pdeval isa Numi-Toorumit: ,,Isa Numi-Toorum, loo mulle {ihe
maja aseme suurune pitha maatiikk!” Uhe pdeva olemise pérast, kahe pieva kulu-
mise pérast 16igi isa Numi-Toorum iithe maja aseme suuruse pitha maatiiki.

(Maa veest ilmumise lugu. Munkacsi 1892a: 135)

Enne maa loomist merel hulpiv métas liigub tuule tdugatuna siia-sinna sama-
moodi nagu teistes mansi lauludes hall taevast alla lastava tegelasega (karu voi Maa-
ilma-Vaatava-Mehega).

Loomist tdhistavad sonad mansi folklooris

Peale eespool mainitud verbi looma, mis tekstides esineb kahel kujul (saykomlas
ja sankamtastd), kasutatakse jumala toimingute kohta ka muid sonu. Mansi kee-
les algab ,Maa veest ilmumise loos” jumala poole pé6rdumine nii: ,,numi-torom
jayam, anam akv kol unlona janit jelpin ma lomt taraton!” Seega mitte ,,isa Numi-
Toorum, loo mulle”, nagu arusaadavuse huvides tolkisin (vt eelnevat tekstindidet),
vaid ,,isa Numi-Toorum, lase mu jaoks alla”. Siin on loomist66 jaoks kasutatud verbi
taratankve “alla laskma, lubama, laskma’ Enamasti lastaksegi koikvoimalikud eluks
vajalikud asjad taevast alla, nagu ainsas siilinud mansi loomislaulus:

Isa Kuldne Kores {itleb:

»Tihedalt kasvavate puudega metsa
lasen ma seitse pddralehma,

lasen seitse podrapulli.

Kui ma kevadel pdevad pikaks teen,

KEEL JA KIRJANDUS 5/LXIV/2021 387



LINTROP

nendest puhmastest, nendest rohtudest

las nad otsivad s6odavaid vorseid,

las nad otsivad s66davaid taimi,

las nad leiavad lihtsaid ja toitvaid palu!”

(Maa loomise piiha laul. Munkécsi 1892a: 89-90)

Vastav proosandide:

Pérast inimese loomist saatis ema Joli-Toorum Uleval-Kiva-Tiivulise-Kalmi jélle iiles.
,Uleval-Kiiv-Tiivuline-Kalm,” iitles ta, ,,mine jalle mu venna Numi-Toorumi juurde
iiles, iitle ndnda: seitse vibu hoidvat meest on loodud, mis sé6davaid korsi nad niiiid
saavad, kus nad piisavalt soddavat rohtu leiavad? Sa lase hoberedel alla, lase piki seda
redelit kiillalt s6odavaid korsi alla, lase piki seda redelit kiillalt soodavat rohtu alla”
(Inimese loomise lugu. Munkacsi 1892a: 132)

Ka karu, Numi-Toorumi tiitar voi poeg, on taevast alla lastud. Jumaluste kutsu-
mislauludes ja kangelaslauludes viitavad minategelased samuti monikord sellele, et
taevajumal on nad oma elupaika alla lasknud, rohkem aga kasutatakse sel juhul kol-
mandat loomisega seotud verbi satunkve sonuma, loitsima, méaarama’ enesekohases
vormis satvesam ‘ma olen sonutud/maératud.

Uhel pool mu vett on veerohke lai Ob,

Ulemine—Kuldne—Valitsej a, mu isa,

on Viikese-Obi-Jumal-Taadi siia mdaranud.

Teisel pool mu vett on pitha veega voogav piiha jarv,
Ulemine-Kuldne-Valitseja, mu isa,

on Viikese-Obi-Jumal-Taadi siia sonunud.

(Obi-Keskpaiga-Taadi, Vdikese-Obi-Jumala kangelaslaul. Munkacsi 1892b: 1)

Jumala eluase

Jargnevalt vaatan, kuidas kirjeldatakse loojat ja tema elupaika. ,,Maa loomise piihas
laulus” téuseb Uleval-Kaiv-Tiivuline-Kalm isa Kuldse Koresi juurde.

Kas ta laks kaua voi vihe,

kust sa void seda teada.

Ukskord jéudis ta iiles maale,

kus isake Kuldne Kores elab.

Ta avab koik kuus hobehingega ust,

avab koik seitse hobehingega ust.

Ta laheb ukselise maja uksest sisse,

vaatab ruumika maja ruumi keskel ringi:
seal on korvuti seitse kuldse randiga lauda,

388 KEEL JA KIRJANDUS 5/LXIV/2021



LINTROP

seitsme kuldse randiga laua taga

istub isake Kuldne Kores

kullast jalgadega piihal troonil,

kuldse otsaga piiha sau

parema pose vastu toetatud.

(Maa loomise piiha laul. Munkacsi 1892a: 78-79)

Niib, et jumal tukub oma kuldsel troonil. Kuld on jumaluse elupaika ja teda
ennastki iseloomustav metall (voi virv): lauad-toolid on kuldsed, kuldrandi voi kuld-
sete jalgadega, lackad samuti kuldsed. Numbrid kuus ja seitse on mansi folkloorile
tatpilised, vaheldudes paralleelvirssides ning niidates konealuste asjade rohkust.
Taevast elamut iseloomustavad uste paljusus, tubade suurus ning luksuslik sisustus.
Maja harjalatid ja sarikad on hobedased; mone teksti puhul jaab mulje, et katusel on
seitse kihti nagu seitse taevakorrust (vrd handi taevajumala kohta kasutatava vorme-
liga tapat wespa yinon nowa ’seitsme harjalatiga unkaline hele (voi valge); Steinitz
1939: 309, 320, 355). Jumal kas magab voi on uimas, nagu kirjeldavad jargnevad read
Maailma-Vaatava-Mehe loitsus:

Isa Numi-Toorumi poolt alla lastud
seitsme seinaga pitha maja tagakambris,
seitsme toaga kuldse maja tagakambris,

sel ajal kui

seitsme kuldjalgse laua juurest,

seitsme kuldse kaanega laeka pealt

jookseb seitsmest iihe jalaga pitsist

sulle uima,

jookseb seitsmest tihe jala ja sdlkus servaga
karbseseenest sulle uima,

las su jarvesuurused piihad kérvad,

su obisuurused pithad korvad

kuulevad meid!

(Toorumi poja, Maailma-Vaatava-Mehe loits Njaksimvoli kiilast. Munkacsi 1892b:
313-314)

Ka muistendites kujutatakse taevajumalat istumas langetatud péi (tukkumas).
Joudeolek niib olevat jumala tegevusele olemuslik, sel ajal kui maise elu seigad tema
sekkumist ei néua. Ent karu kasvatamist ja maa peale laskmist kirjeldavates lauludes
on Numi-Toorum végev kiitt, kes iga paev kodust lahkub ning kouekomina saatel
jahile suusatab. Jargnev katkend kujutab loomisloo peategelast (kelleks selles loos
tundub olevat Maailma-Vaatav-Mees) tousmas taevasse ja sisenemas jumala kotta:

Ta pani ennast riidesse. Laks ukselise maja uksest vélja. Ronis hambulise orava
kujul, kittinelise orava kujul seitsmekorruselisest hoberedelist iiles. Kiiiinelise looma

kiitinejoud 16ppes. Parast hambulise looma hambajou 16ppemist jouab ta isa Numi-

KEEL JA KIRJANDUS 5/LXIV/2021 389



LINTROP

Toorumi hobelattidega latilise maja ukseni, siseneb hobesarikatega sarikalisse majja.
Isa Numi-Toorum istub, sajajuukseline patsiline pea langetatud. Ta ldheb paikese-
kirju piiha laua juurde. Ta kummardab oma sajajuukselise patsilise pea isa Numi-
Toorumi jalgadele.

(Maa veest ilmumise lugu. Munkacsi 1892a: 138)

Paikesekirju (voi paikesekirja), paralleelvirssides kuukirju, on samuti iiks iile-
loomulikele olenditele kuuluvate asjade kirjeldamiseks kasutatud epiteete. Maailma-
Vaatava-Mehe lendav hobune on péikesekirju voi lihtsalt abaluust kirju. Handi karu-
peolaulus on kuu- ja péikesekirja ka tema maja:

Kuukirja ptitha maja,
péikesekirja ptiha maja
sisemuses,

kuldsete kapjadega kabjalise laua
juures [---].

(Steinitz 1939: 340)

Toorumi eluase on hobelattide ja hobesarikatega ning kirgaste varvidega kirjatud:

Ees olevad toidukiillased paevad

paistavad pdiksena meile

seitsme kotka lennu korgusel elava isa

Toorumi kirgaste virvidega

kirjatud elamu seitsmest uksest.

(Toorumi poja, Maailma-Vaatava-Mehe loits Njaksimvoli kiilast. Munkacsi 1892b:
319)

Lithidalt tuleb peatuda ka taevajumalal endal, kes vanemates tekstides kannab
nime Kores voi Kuldne Kores (kvoras, sorni kvoras), hiljem aga esineb kui Numi-
Toorum. Molemad nimed on seotud taevaga: kvoras tihendab taevakihti voi laotust
(nt lav sis tarmoal ti taley | kit torom, kit kvoras yalon / nony ta laplavessay nad istu-
vad hobuse selga, / kahe taeva, kahe laotuse vahele / tduseb see tiles’ (Uputuse laul.
Munkacsi 1892a: 45, vérsid 112-114)), Toorum (torom) tihendab taevast ja ilma,
num aga iilemist, seega otsetolkes "iilemine taevas (ilm)’

Taeva korrused, liikumine maa ja taeva vahel,
pohi ja lduna

Taeval on seitse korrust, mille kohta Munkdcsi tekstides kasutatakse sona kores
(kvoras). Nagu eespool juba nidgime, nimetati tilemist taevast Numi-Toorumiks, alu-
mist aga Joli-Toorumiks. Taevakorruste vahel liilkumiseks on kas seitsmekorruse-
line héberedel voi hill, mis omandab mansi rahvaluules monikord lausa kosmilised

390 KEEL JA KIRJANDUS 5/LXIV/2021



LINTROP

moodtmed. See jumalik kiik on otsekui paralleel eesti loomislaulu koplis olevale
kiigele, mille peale lendab ilmalind. Jirgnevas laulukatkendis kiigub maa ja taeva
vahel Maailma-Vaatav-Mees.

Ta pandi siberi-hobedast, kaama-hobedast hilli,
isa Numi-Toorum lasi ta alla.

Ta hoidis teda kahe taeva, kahe laotuse vahel.
Kui isa Numi-Toorum teeb 1dunatuule,

ta hobekaarega kaarehill

tostetakse pohjamereni.

Kui isa Numi-Toorum teeb pohjatuule,

ta hobekaarega kaarehill

tostetakse l1dunamereni.

(Toorumi poja, Maailma-Vaatava-Mehe {ilevalt alla laskmise laul. Munkacsi 1892b:
103-104)

Samamoodi kiigub hallis taevast alla lastav karu:

Isa Numi-Toorum

lasi teda kakssada siilda allapoole,

hoidis jille seal.

Kui tehti lounatuul,

siis kandus ta

Uurali pohjaotsa juurde,

kui tehti pohjatuul,

siis kandus ta

Uurali l6unaotsa juurde.

(Toorumi tiitre soolooma tilevalt alla laskmise laul. Munkdcsi 1893: 15-16)

Pohjakaar on mansi miitoloogias surnute maa asukoht, lounas aga paikneb miiii-
tiline mortim ma, piirkond, kust olevat tulnud manside esivanemad ja kuhu ldheb
tile mere lennates iiks surnu hingedest®: akv ise, laveyt, mortim man ta mini, jis jaye,
jis ankve olum man ta mini ‘radgitakse, tiks hing ldheb l6unamaale, ldheb maale, kus
elasid esiisad, esiemad’ (Mify, skazki 2005: 302). Hinge kannab part, kes liigub sur-
nult dra 16igatud juukseid pidi voi hoiab nende jargi suunda. Kui juukseid ei jatku,
hukkub hing meres. Lounamaalt tulevad ka randlinnud.

Ent hilliga tosteti loomisaja tegelasi ka taevasse:

Kas ta kasvatas teda kaua, kasvatas teda vihe,
laps sai viljas ringijooksmise ealiseks.

¢ Paljude rahvaste usundeis esineb mitu hinge. Uks neist on seotud hingamisega (ee hing, mns
lili, udm [ul, komi lol v6i lov, sellest iihisest tiivest tuleb eesti sona leil), teine kehaga (mns urt,
komi ort, udm urt). Mansid uskusid inimesel olevat neli voi viis hinge, lisaks eelmainitutele ka
une ajal kehast lahkuv hing ja varihing is (voimalik seos eesti sonaga ise).

KEEL JA KIRJANDUS 5/LXIV/2021 391



LINTROP

Ukskord niimoodi ringi jooksmise ajal

seisab kiilatanumal hall,

seisab siberi-hébedast, kaama-hobedast hall.

Laps istub sellesse mangima,

isa Numi-Toorum sikutab ta iiles.

Ta joudis tles, tuli hallist vlja,

viidi isa Numi-Toorumi majja.

(Toorumi poja, Maailma-Vaatava-Mehe iilevalt alla laskmise laul. Munkacsi 1892b:
100-101)

Ajastud

Viga huvitav on mansi miitoloogilise maailmapildi ajastute kontseptsioon. Sellele
pole meil vastu panna midagi peale vormeli ,,iikskord ennemuiste”. Paljudest teksti-
dest voib leida ajastute ja nende vahetumise kujutusi. Nii on muistendi ,,Pitha polev
vesi” alguslause ovlet mator porat jalpansaky ta variylas’iga ajastu otsas tehakse piiha
polev vesi, kuid enamasti radgitakse inimeste pika, inimeste igavese ajastu saabumi-
sest, kasutades sona toram: yonal élmyolas jison torom untyati, élmyolas noton torom
untyati kui kunagi inimeste pikk ajastu saabub, inimeste igavene ajastu saabub. See
vormel leidub nii lauludes kui ka proosatekstides. Vana maailm ja ajastu havitatakse
pitha poleva veega. Enne uue ajastu algust noorendab ennast ka taevajumal.

Iga ajastu otsas tehakse piiha polev vesi. Inimesed toppisid jalle taeva kinni oma soi-
muga, oma 6eldud halbade sdnadega. Jumala meel liks halvaks. Ta maja taga on elu-
veega, kuldveega jérv. Ta kastis ennast sellesse jarve, et nooreks saada. Motleb: ,,Kui
niitid jdlle teha see pitha polev vesi, siis uhub see koik inimesed minema.”

(Pitha polev vesi. Kannisto, Liimola 1951: 13)

Monel juhul piitiab jumal péleva veega havitada kuradit, Kolli-Isandat. Paljude
miitidilise varjundiga lugude tegevus toimub inimeste ajale eelneval ajastul, mida
enamasti ei nimetata. Siiski leidub mones tekstis vormel ,,lugudeaja mees, lauludeaja
mees’:

Varem, lauludeaja mehe venna eluajal,

lugudeaja mehe poja eluajal,

sellel paeval, kui ta seisis tanumal

koos seitsme sarvilise ohvriloomaga,

ilmus isa Numi-Toorum nahtavale

lauludeaja mehe, lugudeaja mehe poolt toetatud

vorusamba timber keerleva vorulise maa kohale.

(Toorumi poja, Maailma-Vaatava-Mehe loits Njaksimvoli kiilast. Munkacsi 1892b:
312)

392 KEEL JA KIRJANDUS 5/LXIV/2021



LINTROP

Laulude ja lugude aega (ériy jis (pora), moit jis (pora)) olen sageli nimetanud ka
loomisajaks. Enamasti saab sel ajastul toimuvast tegevusest aru, kui tegelased jaga-
vad loo lopuosas rollid jargnevaks ajastuks.

Niitid méssis Kure-Puusa-Pehme-Nahk pea ja silmad kinni, heitis oma kuue naisega
magama. Hommikul édrkas, sirutas kie vilja — see sattus sooja kohta, sirutas jala vilja
- see sattus sooja kohta. Ema ja isa astusid ta tuppa, ema iitleb: ,,Sina, pojake, elad
taeva all, meie ldheme tiles taevasse. Kui kunagi inimese pikk ajastu, inimese igavene
ajastu kitte jouab, ole sina taeva all Maailma-Vaatav-Mees, su isa olgu iileval taevas
Numi-Toorum, mina saan Kaltasiks” Nad liksid kolme eri paika ja elavad niitid jou-
kalt ja onnelikult.

(Maa tekkimise pitha lugu. Munkdcsi 1892a: 31-32)

Inimese loomine

Inimese loomise motiive leiab nii mansi proosast kui ka virsist, tosi kiill, minu teada
on vaid iiks laulutekst, kus esimesed inimolendid siinnitab Kolli-Isanda-Tiitar:

Pérast alla joudmist

kiisib Kolli-Isanda-Tiitar:
,Uleval-Kiiv-Tiivuline-Kalm,

millise sdnumilooma sénumi

isa Kuldne Kores saatis?”
Uleval-Kiiv-Tiivuline-Kalm {itleb:

»1sake Kuldne Kores,

taadike Kuldne Kores

iitles sellise sonumilooma sénumi:

Ise kerkinud metsapuu jalamil

korred kui kasvavad, mulju kdrred maha,
rohi kui kasvab, mulju rohi maha,

stinnita sinna tihest tisast seitse poissi,
siinnita sinna iihest tisast seitse tiidrukut!”
(Maa loomise ptiha laul. Munkécsi 1892a: 85)

Ma pole piris kindel, kas stinnitaja nime yul’ 6tar ayi tuleks tolkida "Kolli-Isanda-
Tutar’ Voimalik oleks ka tolge naiskurat, Kolli-Emand, sest kuigi naissoost iileloo-
mulike olendite tiitel on enamasti nai-ayi (tuli’ + ’tiidruk, neiu’ = ’kangelanna’),
kasutatakse ka valjendit otor ayi (isand, kangelane’ + ’tiidruk, neiu’). Igal juhul on
jumala poline vastane inimese loomisega seotud. Laialt on levinud muistend sellest,
kuidas jumal pani koera, kellel veel polnud karvast kasukat, vastloodud inimkeha
valvama, Kolli-Isand aga tegi suure pakase ja lubas selle vastu koerale kaitseks anda
sooja kasuka juhul, kui koer teda inimese juurde laseb. Koer ei suutnud vastu panna,

KEEL JA KIRJANDUS 5/LXIV/2021 393



LINTROP

Kolli-Isand léks inimkeha juurde ja siilitas sellele. Nii said alguse inimest vaevavad
haigused (Kolli-Isanda lugu. Munkacsi 1892a: 160-165).

Mansi folklooris leidub ka inimese loomise loo teine, laialt levinud versioon,
mille kohaselt esimese loomiskatse tulemusel stindisid hiiud. ,,Inimese loomise loos”
annab Numi-Toorum oma meestele kidsu teha seitse inimkuju. Ta noorem vend
(monel pool ka poeg) Tapoli-Taat raiub kujud lehisest, Kolli-Isand plitsib savist.
Puised kujud pagevad Numi-Toorumi juurest metsa ning ei jaa muud iile kui viia
Joli-Toorumi juurde elustamiseks savist kujud.

Neist hingestatud savist inimestest kasvavad tiidrukud ja poisid, tdnapdevani elavad
venelased ja mansid. Kui meie haprad kied millegi vastu puutuvad, ldhevad need
katki, kui meie haprad jalad millegi vastu puutuvad, ldhevad need katki. Kui vette
satume, vajume pohja. Oleks meid puust tehtud, oleksid me kehad tugevad, oleksid
kerged ega upuks vees.

(Inimese loomise lugu. Munkacsi 1892a: 131-132)

Ent on veel kolmaski loomise variant, mille kohaselt teeb koik maad asustavad
loomad ning inimesed valmis modda tirgmerd triivivas majas elavate vanemate poeg
(Maailma-Vaatav-Mees), kes enne seda tuttpiiti kujul maa merepohjast tiles toob.

Isa Numi-Toorum iitleb: ,,Pojake, sa kiisid minult ndu. Mida ma sulle siis veel titlen?
Lasku siit alla, iiks osa sega mullast, teine osa sega lumest kokku! Tee niimoodi ini-
mese kuju, tee nii ka jalalise looma kuju, tee nii ka tiivulise looma kuju. Selline on
minu poolt sulle Geldav sona.”

Ta laskus alla, joudis alla. Segas tihe poole lumest kokku, teise poole segas mullast.
Tegi inimese kielise kuju, tegi inimese jalalise kuju. Nii nagu silmad on kasvanud,
nii nagu suu on kasvanud, nii tegigi. Toukas eemale — see hiippas naerdes ja méingi-
des minema. Tegi inimese, inimene ilmus koikjale maa peale. Siis hakkas ta jalalise
looma kuju tegema. Nii nagu jalad on kasvanud, nii nagu kided on kasvanud, nii tegi.
Toukas eemale — jalaline loom hiippas jalalisel kujul, kieline loom ldks kaelisel kujul
minema.

(Maa veest ilmumise lugu. Munkdcsi 1892a: 146-147)

Taevajumala juhtnooride abil 6petab ta loodud inimesed elama, kala piiiidma ja
kiittima. Aga kui inimesi saab maa peale juba nii palju, et nad ei mahu enam hasti
toimetama, laseb Maailma-Vaatav-Mees lahti Numi-Toorumilt saadud Kolli-Isanda.

Ta laskus alla, joudis alla.

Rédgib isale-emale: ,Isa ja ema, isa Numi-Toorum kisib niimoodi elada: Kolli-
Isand anti, ma lasen ta alla”

Isa titleb: ,Nii, nagu isa Numi-Toorum kisib, nii tee! Miks sa veel meie kiest
kiisid?”

Ta laks vilja, lasi Kolli-Isanda alla. Pdrast seitset talve elamist, parast seitset suve
olemist laks ta maad mo6da kdima ja rahvast vaatama. Uks pool rahvast oli surnud,

394 KEEL JA KIRJANDUS 5/LXIV/2021



LINTROP

teine pool rahvast oli elus. Tiitreid omaval mehel olid pooled tiitardest dra surnud,
pooled tiitardest alles jadnud. Poegi omaval mehel olid pooled poegadest dra surnud,
pooled poegadest alles jddnud. Inimeste pikk ajastu joudis kitte, inimeste igavene
ajastu tuli. Nad elavad niitid dnnelikult.

(Maa veest ilmumise lugu. Munkacsi 1892a: 158-159)

Mida saame jareldada mansi folkloorist?

Kogu mansi folkloor, millega seni kokku puutunud olen, néitab selgelt, et eepilis-
tes lauludes ja miitidilistes proosatekstides ei esine minategelast mujal kui kangelas-
lugudes, ent neis esineb minavormis tavaliselt moni piirkondlik jumalus (nabast
loikamata olend). Nabast l6igatud (sureliku) minategelase tarvis on hoopis erinev
lauluzanr - isikulaulud. Nii pole mitte ainult obiugrilaste, vaid ka paljude teiste Siberi
rahvaste folklooris. Voib-olla jagunes ka eestlaste lauluparimus kunagi kaheks ning
litiriline mina (voi meie) sai eksisteerida vaid isikulauludes, tavandilauludes ja itku-
des. Alles kangelaslaulude hdabumine ja eepika fragmenteerumine andsid tavalisele
minategelasele voimaluse tdita lugudesse tekkinud liingad. Miks seda ei juhtunud
mansi lauludega? Toendoliselt sellepdrast, et isegi ajal, kui eepilised laulud hakkasid
ununema, jiid alles sama teemat kasitlevad jutud. Naiteks leidub Munkacsi kogutud
tekstide hulgas mitu sellist, mille pealkirja on lisatud méaratlus mojtiy lavam térnin
eryd ’jutuks raagitud kangelaslaul’” Alles jaid ka mansi folkloori koige populaarsema
tegelase Eidepoja lood ning teadmine, et tegelikult peitub sellenimelise vembumehe
taga jumalus Maailma-Vaatav-Mees. Jdi milestus pithade laulude ja juttude kategoo-
riasse kuulunud lugudest, mida vois kiill imber jutustada, kuid mitte esitada koos
enda isikulaulu elementidega. Seda seetdttu, et mansi XIX sajandi folkloor ei olnud
mojutatud teguritest, mida pean oluliseks eesti regilaulu muutumise juures.

Neid tegureid voib kisitada tihe suurema protsessi etappidena. Esimeseks voib
vdlja tuua moisate pikaaegse moju, sest just moisates puutus maarahvas pikemalt
kokku voora kultuuriga. Teine tegur on XVI sajandi teise poole sdjad, nilg ja hai-
gused, mis havitasid poole voi rohkemgi Eesti alade elanikkonnast. Jargnes inimeste
timberasustamine tithjaks jaanud maadele. Selline katastroof ei saanud méjutamata
jatta ka regilaulu (Lintrop 2016b: 12-14). Kolmas tegur on reformeeritud kiriku
kaudu levinud vaimulikud laulud. Erinevalt digeusu liturgiast, kus laulis vaid koor,
on luteri kirikus suur tahtsus ithislaulmisel. Neljandaks toon vilja nekrutite andmise
kohustuse, mis laienes Vene keisririigi koosseisus olevatele Balti kubermangudele
aastal 1796. Ajavahemikul 1797-1874 vdeti praeguselt Eesti alalt tegevteenistusse
95 000-100 000 nekrutit (Tannberg 2010: 100). Kuigi on viidetud, et enamik nek-
rutiks voetud meestest ei joudnud enam kunagi koju, oli ka vdiksemal hulgal eluga
tagasi poordunutel moju siinsele suulisele parimusele, sest mehed toid ju endaga
kaasa pika teenistuse ajal opitud uutmoodi laulud ja lood. Vordlusmomendina
rohutan, et Soome Suurviirstiriigil nekrutite andmise kohustust polnud, samuti ei

7 Néiteks ,,Lehise-Linna-Isanda, Tankv-Jarve-Taadi jutuks radgitud kangelaslaul” (Lintrop 2019:
112).

KEEL JA KIRJANDUS 5/LXIV/2021 395



LINTROP

voetud nekruteid Siberi polisrahvaste seast. Ent Soome piiri tagusest Karjalast pidid
mehed Vene vikke minema, nii néiteks ka suure runolauliku Arhippa Perttuneni
onu ja isa. Kui 1874. aastal kehtestati iildine s6javdekohustus, jéi olukord ménes
mottes samaks: kuni 1901. aastani kehtis Soome Suurviirstiriigi jaoks eriolukord,
et kohalikud mehed voisid teenida vaid kohapealsetes vieosades; Siberi polisrahvad
olid endiselt vieteenistusest vabastatud. Nii olid Eesti mehed moéne héimurahvaga
vorreldes hoopis teises olukorras. Kui parast tildise sdjaviaekohustuse kehtestamist
kutsuti aastatel 1874-1917 sojavikke hinnanguliselt 200 000 eesti meest (Tannberg
2010: 101), voib oelda, et Jakob Hurda suurkogumise alguseks oli Vene kroonusse
kokku voetud umbes 120 000 Eestimaa ja Liivimaa meest. Kui neist joudis kodu-
maile tagasi isegi ainult 30 000, oli see ikkagi suur hulk teistmoodi parimust kand-
vaid inimesi. Nende kaudu joudsid Eestisse néiteks mitmed kasakalaulud.

Viiendaks tuleb arvestada meremeeste moju. On oletatud, et eesti mehed osalesid
juba XIX sajandi alguse Vene iimbermaailmareisidel. Kindel saab olla selles, et mere-
mehi pidi meie rahva seas olema ammu enne seda, kui toimus murrang laevaehitu-
ses: ,19. sajandi keskel toimus Eesti merendusloo seisukohast oluline murrang. Kui
lihtsad laevaehitajad ja madrused olid siinmail enamikus juba eestlased, siis tuge-
vate seisuslike traditsioonidega haridussiisteemi tottu polnud périsorjusest vabade
eestlaste 1dbilook laevameistrite ja laevajuhtide tasandil veel toimunud.” (Vunk 2016:
45) Merd soitvad mehed toid Eesti meredérsetesse kihelkondadesse oma t6okesk-
konnast périneva repertuaari. Kuuendaks teguriks on kirjaoskuse levik ning eesti-
keelse ajakirjanduse tekkimine.

Nimetatud tegurite koosmojul muutus valdavaks riimiline uuem rahvalaul ja tek-
kis hulgaliselt selliste laulude maaletoojaid, tolkijaid, loojaid ja levitajaid. Ja kuigi
16ppriimilise rahvalaulu seas oli palju sentimentaalseid armastuslaule ja muud sar-
nast, jutustasid need monikord ka pikemaid lugusid, mis votsid iile kunagi varem
regilauludele kuulunud eepika positsiooni. Toenéoliselt laulsid selliseid laule esialgu
mehed, kes olid ka nende tolkijad voi loojad. Varsti hakkas 16ppriimiline rahvalaul
levima ka naiste hulgas. Selle mojul hakati regivirsilist rahvalaulu, mis oli jadnud
peamiselt naiste repertuaari, kasutama esitaja tunnete ja meeleolude véljendamiseks.

Meie katsi vaeselatse,
kolmeksi ema kanatse.

ema pand voera tiitrukusse;
mis and vberas meile tooda?
voeras pand merda pithkimaie,
kalajdrve kaevamaie.
Emakene, ennekene,

kus ma nii pithkme piihisse?
Pithime pithkme kaiasse,
kanname kaari silla peale.
Mis seal sillal kasvanessa?
Sillal kasvi rauda tamme
rauda tamme, Hiie leppa.

396 KEEL JA KIRJANDUS 5/LXIV/2021



LINTROP

Tamm taht kasva taevaessa,

ladv taht taevasta lauta,

oksad ilma uputada.

Veli, hella vellekene,

ihu kirves, kirju varsi,

tapper see tera tasane,

raiu maha raudatamme,
raudatamme, Hiie leppa.

(EKM ERA, E 650/1 < Halliste khk)

Nagu niitab mitme eepika poolest rikka kultuuri parimus, ei hinnata neis nii-
vord esituse originaalsust voi esitaja improviseerimisoskust, kuivord esitatava loo
oigsust, mistottu laulikud on vilja méelnud siisteemi, mille abil oma esitusi tdestada
ning kus tuginetakse ilmutatud, leitud voi viljakaevatud tekstidele, mida laulikud
oma viidete kohaselt muutmata kujul esitavad (nt tiibeti ja mongoli Gesar-khaani
eepos, vt Zhambei Gyaltsho 2001: 280-285). Kui aga oluliseks saab esitaja kui looja
ja lauluema, siis on paradigmas toimunud suur nihe, mis paratamatult toob kaasa
litirika tungimise eepikasse. Piltlikult viljendades: laulu tegemiseks saab kasutada
vanu hiid ehituskive, kuid muutunud on ettekujutus sellest, milline peab olema neist
kokku laotud hoone. Siis saavad voimalikuks sellised laulud, milles miitidilise taus-
taga motiivid on ithendatud minakeskseks littirikaks.

Artikli valmimist on toetanud Euroopa Liit Euroopa Regionaalarengu Fondi kaudu
(Eesti-uuringute Tippkeskus), see on seotud personaalse uurimistoetuse rihmagran-
diga PRG1288 ,Folkloorse varieeruvuse korpuspdhine kdsitlus: regilaulutraditsiooni piir-
kondlikud stiilid, teemavdrgustikud ja suhtlusviisid”.

ARHIIVIALLIKAD
Eesti Kirjandusmuuseumi (EKM) Eesti Rahvaluule Arhiiv (ERA)
E - Mattias Johann Eiseni rahvaluulekogu
EUS - Eesti Uliopilaste Seltsi rahvaluulekogu
H - Jakob Hurda rahvaluulekogu
VEEBIVARAD
Vikipeedia: Suur Pauk. https://et.wikipedia.org/wiki/Suur_Pauk
KIRJANDUS
ERL = Eesti rahvalaulud. Kd 1, v 1. Antoloogia. Toim Ulo Tedre. Tallinn: Eesti Raamat, 1969.
Kannisto, Artturi; Liimola, Matti (koost, toim) 1951. Wogulische Volksdichtung. Kd 1: Texte
mythischen Inhalts. (Suomalais-Ugrilaisen Seuran Toimituksia 101.) Helsinki: Suoma-

lais-Ugrilainen Seura.

KEEL JA KIRJANDUS 5/LXIV/2021 397



LINTROP

Krohn, Julius 1888. Kalevalan toisinnot. Suomen kansallis-epoksen ainekset jérjetettyina
sisdllyksen ja laulupaikkojen mukaan. Jalkimmadinen sarja: Suomen, Aunuksen, Inke-
rin ja Viron runot. V 1. (Suomalaisen Kirjallisuuden Seuran toimituksia 70.) Helsinki:
Suomalaisen Kirjallisuuden Seuran Kirjapaino.

Krull, Hasso 2014. Pesa. Tekstid 2000-2012. Tallinn: Eesti Keele Sihtasutus.

Lintrop, Aado 2016a. Ennustamisega seotud motiivid regilauludes. - A. Lintrop, Loomis-
aja laulud. Uurimusi eesti rahvalaulust. (Eesti Rahvaluule Arhiivi toimetused 35.) Tartu:
Eesti Kirjandusmuuseumi Teaduskirjastus, lk 67-78.

Lintrop, Aado 2016b. Kas regilaul on surnud? - A. Lintrop, Loomisaja laulud. Uurimusi eesti
rahvalaulust. (Eesti Rahvaluule Arhiivi toimetused 35.) Tartu: Eesti Kirjandusmuuseumi
Teaduskirjastus, Ik 11-16.

Lintrop, Aado (tlk, toim) 2019, Linn seitsme tiivaga raudhobuse seljas. Mansi rahvaluulet.
Tartu: Eesti Kirjandusmuuseumi Teaduskirjastus.

Loorits, Oskar 1998. Liivi rahva usund I. - O. Loorits, Liivi rahva usund I-III. Tartu: Eesti
Kirjandusmuuseum.

Loorits, Oskar 2000. Liivi rahva usund IV. — O. Loorits, Liivi rahva usund IV-V. Tartu: Eesti
Kirjandusmuuseum.

Mify, skazki 2005 = Mify, skazki, predanija mansi (vogulov): v zapisjah 1889, 1952, 1958-
1960, 1968, 1978, 1992, 2002 godov. (Pamjatniki fol'’klora narodov Sibiri i Dal'nego Vos-
toka 26.) Toim Evdokija Rombandeeva. Moskva—Novosibirsk: Nauka. [Mudsr, ckaski,
IpefaHyA MaHCU (BOry/IoB): B 3amucax 1889, 1952, 1958-1960, 1968, 1978, 1992, 2002
ropoB. (ITamsartuuxu ¢onbkaopa HapomoB Cubupn u [JanbHero Bocroka 26.) Pern.
EBpoxns Pombanzeesa. Mocksa-HoBocubupck: Hayka. ]

Munkdcsi, Bernat 1892a. Vogul népkoltési gylijtemény. Kd I. Regék és énekek a vilag
teremtésérél. Budapest: Kiadja a Magyar Tudomanyos Akadémia.

Munkdcsi, Bernat 1892b. Vogul népkoltési gylijtemény. Kd II. Istenek hési énekei, regéi és
idéz¢6 igéi. Budapest: Kiadja a Magyar Tudoméanyos Akadémia.

Munkdcsi, Bernat 1893. Vogul népkoltési gytijtemény. Kd II1. Medveénekek. Budapest: Kiadja
a Magyar Tudomanyos Akadémia.

Munkdcsi, Bernat 1902. Vogul népkoltési gytijtemény. Kd I. Regék és énekek a vilag
teremtésérél. Vogul szovegek és forditasaik targyi és nyelvi magyarazatokkal. Budapest:
Kiadja a Magyar Tudomanyos Akadémia.

Steinitz, Wolfgang 1939. Ostjakische Volksdichtung und Erzdhlungen aus Zwei Dialekten.
1. Teil. Grammatische Einleitungen und Texte mit Ubersetzungen. (Opetatud Eesti Seltsi
toimetused XXXI.) Tartu: K. Mattiesen.

Zhambei Gyaltsho 2001. Bab Sgrung: Tibetan epic singers. — Oral Tradition, kd 16, nr 2, Ik
280-293.

Tannberg, Tynu 2010. Estoncy v Rossijskoj armii v poslednij period sus¢estvovanija imperii
(1900-1917). - Blokovskij sbornik XVIIL Rossija i Estonija v XX veke: Dialog kul'tur.
Toim Lea Pild. Tartu: Tartu Ulikooli Kirjastus, Ik 100-111. [Terny TanH6epr, ICTOHIIbI
B Poccnmiickoit apMum B OCTIeIHMII TTepUOT, CylecTBOBaHysA umiepun (1900-1917). -
Broxosckmit c6opuuk XVIIL Poccust u Scronns B8 XX Beke: [Juanor Kynsryp. Pen. Jlea
b, Tapry: Tartu Ulikooli Kirjastus.]

398 KEEL JA KIRJANDUS 5/LXIV/2021



LINTROP

Téernetsov 1959 = Valerij Nikolaevi¢ Cernecov, Predstavlenija o duse u obskih ugrov. — Iss-
ledovanija i materialy po voprosam pervobytnyh religioznyh verovanij. (Trudy Instituta
Etnografiiim. N. N. Mikluho-Maklaja. Novaja serija 51.) Toim Sergej Aleksandrovi¢ Toka-
rev, V. N. Cernecov. Moskva: Izdatel'stvo AN SSSR, 1k 114-156. [Banepuit Hukomnaesny
YepHenos, [Ipencrasnenns o gyite y 06CKux yrpos. — VIcciegoBaHust 1 MaTepuajIbl 1o
BOIPOCaM NePBOOBITHBIX PeIMTHO3HBIX BepoBaHmit. (Tpymsl VHcTUTyTa 9THOTrpadun
uM. H. H. Muxnyxo-Makas. Hosas cepus 51.) Per, Cepreit Anexcangposuy Tokapes,
B. H. Yepnenos. Mocksa: Vsgarensctso AH CCCP.]

Vunk, Aldur 2016. Eesti laevaehituse uus algus — 18. sajandi lopust 19. sajandi keskpaigani.
II. -Tuna, nr 3, Ik 30-46.

I Aado Lintrop (snd 1956), PhD, Eesti Kirjandusmuuseumi vanemteadur (Vanemuise 42,
51003 Tartu), aado@folklore.ee

From a Mansi creation song to the Estonian bird of creation
Keywords: Estonian regilaul, creation myth, Mansi folklore

The paper is analysing the Mansi (Wogul) creation myth as presented in songs and
stories collected by Hungarian scientists in the 19" century. Some of these texts are
considered sacred among the Mansi people. The texts tell us about the creation of
the Earth, man, animals and fish, conditions for human life etc. The main focus of
analysis is on how and with what words the creation and its results are described.
In the “Sacred song of creation” the world just created is small like the silver ring
of a spindle and rotates very fast. In order to make it suitable for people the God of
Heaven Numi-Torum throws his belt on it, which stops rotation and forms the Ural
Mountains. In the legends there is usually primordial ocean in the beginning and
Numi-Torum orders the devil Khul’-Oter in the shape of aloon to dive to the bottom
and bring up some soil. In some texts the loon (or a great crested grebe) acts without
asking. The creation of man is also described differently in songs and prose texts. In
the “Sacred song of creation” Numi-Torum just orders the female devil (Khul'-Oter-
Agi) to give birth to seven boys and girls, whereas in the legends the first attempt to
make the first human beings from larch wood results in generating giants, and only
after that gods give souls to bodies made of clay.

The paper also highlights the descriptions of the abodes of the gods and parts
of the world. The Mansi words used for creation are also important. In the texts we
can find some of them, for example sankamlankve or sankamtankve. In the modern
Mansi language the former means ‘to recover, to regain consciousness, and the lat-
ter ‘to direct, to guide. Often the God of Heaven appoints or influences persons or
things by a magic spell (Mansi saturnkve), and allows or sends necessary food or
plants down to the earth (taratankve). In Mansi mythology heaven has seven floors
or layers. Heroes of the legends may ascend to the abode of Numi-Torum by a silver

KEEL JA KIRJANDUS 5/LXIV/2021 399



LINTROP

ladder. Sometimes the God of Heaven itself lifts some of them up or lowers to the
earth by a silver-arced cradle.

The analysis of Mansi texts is set in a frame of Estonian old folk song regilaul.
Although there is no direct connection between Mansi and Estonian folklores, the
author of the paper believes that some processes that formed the regilaul can be
understood better if one takes a look at the tradition from a distance. So the begin-
ning and end of the paper are dedicated to explaining why it is not a good idea to
analyse regilaul texts in the same way as Mansi folklore. Although the regilaul man-
aged to preserve many of its old formulas and motifs, there have been big changes in
the paradigm, due to which the old building blocks of the epic are now reconnected
according to the structure of the lyrical “T".

Aado Lintrop (b. 1956), PhD, Estonian Literary Museum, Senior Researcher (Vanemuise
42, 51003 Tartu), aado@folklore.ee

400 KEEL JA KIRJANDUS 5/LXIV/2021



