Keel ja 7/2017

Kirjandus LX AASTAKAIK

EESTI TEADUSTE AKADEEMIA JA EESTI KIRJANIKE LIIDU AJAKIRI

HAROLD BLOOMI JA PAUL DE MANI
VASTASTIKKU TAIENDAVAD RETOORILISED
VAARLUGEMISVIISID

»Himnid Paanile” (1922) mojuingiline voitlus ,Felix Ormussoniga” (1915)

TONIS PARKSEPP

MG6ju ja mojuang

mojuidngi teooria® on tekitanud palju furoori kirjandusringkondades nii

siin- kui ka sealpool suurt lompi. See on iilimalt vastuoluline kéisitlus
eelkdige ingliskeelse romantilise luule intertekstuaalsest arenguloost, mida
uritatakse seletada Sigmund Freudi Oidipuse kompleksi ja retooriliste troopide
kaudu. Pirast sajandivahetust on Bloomi méistevaramu siirded joudnud
Eesti kultuuriruumigi. Voib isegi ¢elda, et alates Jaanus Adamsoni esseest
,Kriitika ja mojuiang” (Adamson 2004) ja Tiina Kirsi tolgitud ,Mojuingi”
raamatu esimesest peatiikist ja selle saatesonast (Bloom 2009; Kirss 2009)
on mojuidng muutunud eesti keeles iseseisvaks terminiks, mida eri autorid

gl meerika Uhendriikide iihe tuntuima kirjandusteadlase Harold Bloomi

! Mojuéng pohineb peamiselt Bloomi neljal raamatul: ,Mgjuéng” (,The Anxiety of
Influence”, 1973), ,Vaidrlugemise maakaart” (,A Map of Misreading”, 1975), ,Kabala ja
kriitika” (,Kabbalah and Criticism”, 1975) ja ,Luule ja mahasurumine” (,Poetry and
Repression”, 1976). Sama temaatikat on ta analiitisinud ka mitmes teises raamatus, millest
olulisim on ,Mgju anatoomia” (,The Anatomy of Influence”, 2011). Bloom proovib seal viga
isiklikust ldhtepunktist veel viimast korda kaardistada John Miltoni, Walt Whitmani,
Wallace Stevensi, Hart Crane’i ja teiste polvnevust William Shakespeare’ist.

KEEL JA KIRJANDUS 7/2017
497



poetavad oma tekstidesse algallikale viitamata. Kédesoleva artikli eesmérk on
siinne mojuéngi moistmine tuua oma juurte juurde tagasi. Ehk ndidata, millel
pohineb Bloomi teooria vasturédékivus ja kuidas saaks seda koigele vaatamata
kasutada (isegi eestikeelsete) kirjandustekstide analiiiisiks.

MGgjuéngi moiste eestikeelse iseseisvumise néiteks sobib suurepéraselt tsi-
taat Tiit Hennostelt: ,Just 1918. aastal otseselt Eesti pinnale joudnud maa-
ilmasoda ja selle mojudng oli kataliisaator, mis pani eesti avangardi plahva-
tama” (Hennoste 2016: 419). Mojudng tdhistab siinkohal Esimese maailmasgja
raputavaid mdgjusid, mistottu sai tekkida eesti avangardkirjandus. Siia kor-
vale voib tuua tsitaadi Aare Pilve arvustusest Jiiri Kolgi luulekogule ,,Igapidi
ks onn ja rodom”: ,Kolgi suhe traditsiooniga ei ole teismelise méiss vanemate
vastu, see on tdiskasvanulik suhe oma pirandiga, asjalik ja tasakaalukas,
ilma mojuéngita” (Pilv 2016: 1486). Siitki n&dhtub, et mojuéng ei ole tava-
parasest mojust kuidagi eristatav ja soltub luuletajast, kuidas ta traditsiooni
motestab. Kuigi kummagi kriitiku terminikasutus ei ole vale, vormub nende
lausetest vélja eesti kultuurile iseloomulik mgjuéngi suhtumine. Esiteks voe-
takse mojuéngi suuresti samatédhenduslikuna magjuga, kuna seda kasutatakse
enamasti Bloomile viitamata. Teiseks kaasnevad sellega ddrmuslikud tédhen-
dusvarjundid, nagu plahvatuslikkus ja méssulisus, mida vastavalt kriitiku
positsioonile tolgendatakse kas negatiivselt (see on teismelisele omane) voi
positiivselt (see on kataliisaatoriks).

Seesuguses tolgendussuunas pole midagi imelikku, kui vaadata Bloomi
esmatutvustust eesti keeles (Adamson 2004). Selles ilmneb Bloomi teooria
implitsiitne vasturédékivus ja pohjus, miks eesti keeles on sdna ,mojuéng”
hakanud elama iseseisvat elu. Jaanus Adamson Kkirjeldab: ,Kohandades freu-
distlikku malli kirjanduslikele ,genealoogiatele”, postuleerib Bloom, et kogu
kirjanduslooline diinaamika vorsub kirjanike ,mojuingist” (anxiety of influ-
ence) — nende melanhooliast ja hirmust, et varasemate autorite teosed oma-
vad essentsiaalset esimust vorreldes nende endi poolt kirjutatuga” (Adamson
2004: 54-55). Siinkohal on oluline, et Adamson raégib mojuingist kui kirja-
niku psiihholoogilisest hirmuseisundist eelkidijate esmatidhtsuse ees ja lisab
sellele oma isiklike mojude tilestunnistuse seoses Tiit Hennoste ja Hasso Krul-
liga (vt Adamson 2004: 62—65). Seega pole imekspandav, et mdjuéingi moiste-
takse eesti kontekstis mojuga viga sarnase kirjaniku pstiihilise volgnevus-
seisundina. Bloomi teooria keskseks arusaamaks ongi noorpoeedi kaanonisse
hiljaksjaamus (ingl belatedness). Ehk teisisonu on jareltulija (efeeb) kirjandus-
konteksti hilinenud ja tal ei jA4 unustuseholma vajumisest piddsemiseks muud
ule, kui ennast (esimestena saabunud) eelkiijate korval kehtestada.

Ometi ei ole see kdoik nonda lihtne. Terminoloogiline médasoo algab juba
,mojudngi” tolkimisel eesti keelde. Psiihhiaatrias tolgitakse anxiety alati ,dre-
vuseks”. Erinevalt éngist ei ole drevus vastureaktsioon hingelisele ahistusele
vo0i rohumisele, vaid on ka psiitihiliselt terve inimese loomulik osa: ,Normaalse
drevuse eesmirgiks on tegevuseks optimaalse psiiiihilise ja fiitisilise mobili-
satsiooni saavutamine, mis tagab keskmisest parema toimetuleku indiviidile
vdhem vo6i rohkem ohtlikumates situatsioonides voi vaimset voi flitisilist pin-
gutust néudvates olukordades” (Arevushiired). Jirelikult ei kanna ,irevus”
vorreldes ,ingiga” ainult halvavaid, hirmutavaid ega rusuvaid tdhendus-
varjundeid ning seda tuleb mojuingist rddkides alati meeles pidada. Eesti
tolkevaste, mille kiis esimesena véilja Jaanus Adamson, on péddev pigem

498 KEEL JA KIRJANDUS 7/2017



poeetilises mottes. Tumeda Kkirjandusliku surma ehk unustusse vajumise
vastu voitlemine on Bloomi teoorias esiplaanil ja mgju olemuse kaks vastand-
likku tahku (halvamisest inspireerimiseni) on tihti eristamatud. Naiteks oma
viimases mojuéngi kéasitlevas raamatus ,Mgju anatoomia” mainib Bloom tihel
lehekiiljel, et tema teooria tunderohk on konflikti ja konkureerimise korval
justnimelt heitlusel (ingl agon), ja jargmisel, et moju méératleks ta ,kaitses
karastatud kirjandusliku armastusena” (Bloom 2011: 7-8).

Jargmiseks Bloomi teooria kitsaskohaks on selle objekt. Sarnaselt Adam-
soni késitlusega kiputakse mojuéingi pidama eelkdige kirjaniku psithholoogi-
lise seisundi kirjelduseks. Selles on muidugi esmalt siitidi Bloom, kes rajab
oma teooria psiithhoanaluiitilisele moistestikule. Alustades kas voi sellest, et
ta kasutab mojuingi kirjeldamiseks Freudi inimhinge mudelit (Mina, Miski ja
Ulimina) ning iitleb, et ,poeetiline isa on haaratud Miskisse, mitte Uliminasse”
(Bloom 1997: 80). Ja lopetades sellega, et tema kirjanduskriitiliseks mureks
on ,poeet poeedis voi tirgne poeetiline mina” (Bloom 1997: 11). Selline retoo-
rika loob eeldused selleks, et mojudngi on iilikerge segamini ajada tavapérase
kirjanikevaheliste mgjude késitlusega. Ja psiihhoanaliitisi médngu toomise
motteks tundub olevat ainult autori mitteteadlike voi allasurutud majuseoste
parem avamine. Aga vaatamata Freudi kasutamisele ei véisi Bloom kordamast:
»Mojuéng eksisteerib luuletuste, mitte isikute vahel” (Bloom 2011: 6). Jareli-
kult ei ole dige seda isikuliselt kirjeldada ega autori meeleseisundiks pidada,
kuna fookuses peab olema tekst. Arthur Bradley votab selle oma analiiisis
veidi kardinaalsemalt kokku: ,Ndha [Bloomi] kirjandusliku ajaloo versiooni
lihtsalt koikehaarava oidipaalse eelkiijate ja jareltulijate (voi ,efeebide”)
vahelise maadlusena, tdhendab mérgist mooda lasta” (Bradley 2010: 263).

Loomulikult laseb isegi Bloom tihti oma méargist mooda. Vihemalt jadb
selline mulje. Kuid vasturidékivuste pohjuste moistmine nouab tiksikasjali-
kumat mgjuéngi teooria vaatlust, n-6 juurte juurde tagasi minemist. Jargne-
valt annangi ilevaate Bloomi kirjutiste peamistest solmpunktidest. Siis on ka
tdpsemalt ndha, miks moistetakse mgjuéngi enamasti just autorite psiiithika
késitlusena ja unustatakse sealjuures dra, et olulisim on tekst.

Bloom ja méjuing

Peamine probleem, millega Bloom tegeleb koigis oma késitlustes (ka nendes,
mis ei keskendu mojuidngilikule tekstidevahelisele konkureerimisele, vaid
ainult thele voi teisele suurteosele), on sonastatav polise kirjandusloolise
kiisimusena: miks me tihte teksti médletame ja loeme, aga teist mitte? Nagu ta
mojudngi kolmandas raamatus ,,Kabala ja kriitika” kirjeldab, kiisitakse temalt
kui opetlaselt tihti, mida peaks lugema. Ja talle omasel moel tolgendab ta seda
valikut otsustamisena, milline poeet jddb elama ja milline mitte (Bloom 1975:
96). Kuid selle vaatepunkti ldhteks ei ole ainult teksti motestamisega kaasnev
tarvidus seda hinnata,? vaid iileiildine arusaam, et kogu kirjanduslik protsess
algab justnimelt lugemisega.

2 Kuigi, nagu osutab Roger Gilbert, on just julgus hinnanguid anda iiks peamisi Bloomi
védrtusi, mis tagab talle koha viimase kolmesaja aasta suurte kriitikute hulgas (Gilbert
2007: 35).

KEEL JA KIRJANDUS 7/2017
499



Antud toekspidamise paremaks moistmiseks sobib Bloomi tsitaat: ,Me
koik votame iseenesestmoistetavalt, et kogu kriitika algab tingimata luge-
misaktiga, aga me oleme vihem valmis négema, et kogu luule algab samuti
tingimata lugemisaktiga” (Bloom 1975: 101). Muidugi ei saa kriitik arvustust
kirjutada ilma arvustatavat teost lugemata, kuid Bloom laiendab seda tdhele-
panekut selleni, et lugemine on kirjandust loov joud. Igasuguse kirjutamise
eeltingimuseks on konteksti tundmaoppimine ehk lugemisakt.

Nihe lugemise téhtsustamise suunas ei ole muidugi tolleaegses kirjan-
dusteaduses midagi erilist, juba 1967. aastal tostis lugeja kirjandusprotsessi
keskmesse Roland Barthes (vt Barthes 2002). Bloomi jaoks on aga lugemine
justkui kirjandusloome kataltisaator: ,Lugeja on luuletuse jaoks sama mis luu-
letaja enda eelkiija jaoks — iga lugeja on seetottu efeeb, iga luuletus eelkiija,
ja iga lugemine ,mojutamise” akt, see tdhendab olla mgjutatud luuletusest
ja mojutada iga teist lugejat, kellele su lugemine on edastatud” (Bloom 1975:
97). Seega on lugemine midagi sellist, mis loob eeldused kirjanduse arenguks.
Kusjuures esmatéhtis polegi see, kes konkreetselt loeb, vaid mida ja mismoodi
loetakse, et tagada kaanoni edasine kulg.

Aga siinkohal tuleb meeles pidada, et see protsess ei ole neutraalne ega
rahumeelne. Bloomi jaoks on lugemises alati midagi vasturaddkivat ning
reaktiivset: ,Hésti lugemine on voitlus, sest ilukirjandust ja luulet saab pari-
mal moel defineerida kui t6id, mis on loodud véérlugemiseks, see tdhendab,
lugeja poolt troobina votmiseks” (Bloom 1979: 5-6). Siit hakkab véilja kooruma
Bloomi teoreetiliste vaadete tegelik tuum. Esiteks vordsustab ta siin lugemise
voitlusega. Teiseks osutab ta, et ilukirjandus on midagi sellist, mida pole vai-
malik muudmoodi kui ainult kujundlikult tolgendada. Kolmandaks laiendab
ta verbi ,lugema” omadussonaga ,vaar”. Just eesti keelde kahte moodi tolgi-
tav vaar- voi moodalugemine (ingl misreading) on mojuéngi teoreetiline kese:
,Koige olulisem ... on see, et mojuing siinnib keerukast aktist nagu tugev
moodalugemine, loovast tolgendamisest, mida ma kutsun ,poeetiliseks vaéariti-
moistmiseks™ (Bloom 1997: xxiii). See tunnistus polistab Bloomi pohimattelist
arusaama, et objektiivset voi diget lugemist pole olemas, korvuti eksisteerivad
mitmed eri tolgendused ning pisimajddmise riisinas tousevad neist esile ja
vormuvad suurteks kirjandusteosteks ainult tugevamad.

Oma ,Vidrlugemise maakaardi” alguses kirjutab Bloom: ,Lugemine ...
jaab alati hiljaks ja ongi peaaegu voimatu akt, ja oma tugeval kujul on ta alati
vadrlugemine” (Bloom 2003: 3). Nork lugemine tdhistab tema jaoks lihtsat kor-
dust voi parafraseerimist, mis vordub kirjandusliku surmaga. Kui votta iithe
lausega kokku, millega majuéngi teooria tegeleb, siis selleks on kirjandusteks-
tide arengulooline rivaalitsemine, mille tingib ainukehtiva lugemise véimatus.
Seda aitab moista Bloomi pohivaide, et ,iga luuletus on vanemluuletuse vaar-
tolgendus [misinterpretation]” (Bloom 1997: 94). Voi selle seisukoha peamine
laiendus: ,,...pole olemas tekste, vaid ainult tekstidevahelised suhted” (Bloom
2003: 3). Jarelikult motestab Bloom kirjanduse toimimist tekstidevahelise
konkureeriva suhtlusena, kus iga teos on oma teatava iseseisvuse saavuta-
nud eelneva viidrtolgendamise kaudu. Tegemist on keelele omase protsessiga:
»Sonad, isegi kui me votame neid maagiana, osutavad ainult teistele sonadele,
kuni 16puni vilja” (Bloom 1979: 9). Seesugune lugemisaktiga kaasnev loputu
sonade triiv ongi peamine pohjus, miks Bloom peab objektiivset lugemisakti
voimatuks ja tunneb vajadust lisada tolgendamist véljendavatele verbidele

500 KEEL JA KIRJANDUS 7/2017



eesliide ,,vdar-". Kirjandus on tema jaoks siisteem, mis oma paljususe tottu ei
saa toimida skaalal dige—vale, vaid ainult tugev—nork.

Jargmised loogilised kiisimused on muidugi, millel peaks pohinema luu-
letuste tugevuse viljendus ja mismoodi varasemate tekstide vadrlugemine
kogu seda protsessi toos hoiab. Just siin laseb Bloom freudistlikul moistevara-
mul oma teooriasse imbuda: mojuingilik kirjanduse areng ei toimi tleiildise
vadrlugemisel pohineva tekstidevahelise suhtlusena, vaid muutub eelkéijate
ja jareltulijate vaheliseks oidipaalseks riisinaks. Freud ,sisaldab koiki kitte-
saadavaid tolgendusvoimalusi” (Bloom 1982a: 92) ja iga tekst peab algupéra-
seks kirjanduseks saamise teel ldbima freudistliku juhendistseeni (ingl scene
of instruction).

MGgjuéng algab sellest, kui luuletajat tabab idee luulest (Bloom 1997: 53),
ja lopeb sellega, et kinnistunud ideaal (vanemakuju) tuleb luuletajal juhendi-
stseenist vabanemiseks ja iseseisvumiseks lihtsalt omaks votta (Bloom 1997:
38). Kuna kogu selle protsessi freudistlikku kiilge on Adamson juba oma kir-
jutises pohjalikult avanud, saab siinkohal keskenduda mgjuéngi analiiisi-
meetodile. Iga jareltulev tekst voitleb oma koha eest kirjanduskaanonis kuue
revisionistliku votte (ingl revisionary ratio) abil. Tegemist on eelkiija teose
vadrtolgendamist siimboliseeriva kuueastmelise retoorilise kadalipuga, mille
efeebi tekst peab iseseisvumise teel ldbima. Tédpsemalt tuleb nendest vote-
test juttu jargmises allosas. Praegu on olulised sona ,revisionism” tdhendus-
varjundid. Bloomil tdhistab see ’taassihtimist’, *taastiilevaatamist’, ’taasvaér-
tustamist’ ning ’taashindamist’ (Bloom 2003: 4). Niisiis osutab see millegi
taasloomisele. Sona ratio, mille tolkevasteks on Kirss (2009: 177) pakkunud
,votte”, on tdhenduses ’suhe’, 'norm’ voi ’koefitsient’. Seega voib Bloomi revi-
sionistlikke votteid defineerida kui taasloodavaid suhteid voi taas iile vaada-
tavaid norme, millel rajaneb kogu mgjuéngilik voitlus plisimajdédmise nimel.

Selle arengu paremaks moistmiseks tasub vaadata ,Vairlugemise maa-
kaarti”: ,Need, mida ma olen nimetanud revisionistlikeks voteteks, on troobid
ja psuihilised kaitsed, mélemad ning kumbki, ning nad on manifesteeritud
poeetilistes kujundites [imagery]. Retooriline kriitik voib votta kaitset varjatud
troobina. Psiihhoanaliiiitiline tolgendaja voib votta troopi varjatud kaitsena.
Antiteetiline kriitik opib seevastu kasutama molemat, tuginedes analoogide
vahetatavusele kui millelegi, mis on iiks poeetilise protsessi endaga.” (Bloom
2003: 89) Niisiis peab Bloom, erinevalt retoorilisest voi psiithhoanalitilisest
kriitikust, oma késitlust vastuseadva ehk antiteetilise kriitika néi-
teks. Sellest tulenevalt proovib ta erinevaid vadrlugemise voimalusi seletavate
revisionistlike votete all siduda kokku retoorilisi troope ja psithhoanaltiitilisi
kaitsemehhanisme. Tema jaoks kidivad need alati késikédes. Selle tulemus on
kill ithelt poolt kentsakas ja soodustab (eelkdige Freudi parandi tuntuse tottu)
Bloomi Kkirjutiste vaartolgendamist autorite vahel toimuva psiihholoogilise
voitlusena. Kuid teiselt poolt pakub just psiihhoanaliiiis Bloomile voimaluse
tommata selge piir enda ja kaasaegsete dekonstruktsionistide vahele. Nagu ta
on korduvalt kinnitanud, oli tema valitud pealkiri Yale’i tolleaegseid kriitikuid
thendavale artiklikogumikule ,Dekonstruktsioon ja kriitika” (,Deconstruc-
tion and Criticism”, 1979) isiklik nali, sest tema esindas teoses ainsana kriiti-
kat ja Paul de Man, Jacques Derrida, Geoffrey Hartman ning J. Hillis Miller
dekonstruktsiooni (vt Salusinszky 1987: 68). Bloomi kirjutistes porkub kaks
pohimottelist 1ahenemist kirjandustekstile: kas seda tuleks lugemisel méista

KEEL JA KIRJANDUS 7/2017
501



struktuurina, mis on sarnane psiitthikaga, voi iseseisva keelelise siisteemina,
mille tdhendused on pidevas libisemises?

Jargnevalt vaatlengi Bloomi sobra ja ithe suurima oponendi Paul de Mani
dekonstruktsionistlike vaatepunktide valguses mgjuéngi teooria vastandlik-
kust. Kirjutan tapsemalt lahti vaarlugemist kaardistavad revisionistlikud vot-
ted ja selgitan, miks neid kahte teoreetikut ei tohiks votta teineteise vastan-
dite, vaid tdiendustena, kuna julgemalt 6eldes ei saagi neid eraldi tdielikult
moista.

Bloom ja de Man

Enne Bloomi ja de Mani vahelise vaidluse juurde suundumist meenutagem
veel kord: ,Mojuing eksisteerib luuletuste, mitte isikute vahel” (Bloom 2011:
6). Selle korvale sobib Bloomi enesearvustusest parit sama oluline postulaat:
,Luuletused on kirjutanud naised ja mehed, mitte keel” (Bloom 1988: 425).
Esmapilgul on need laused téiesti vasturdékivad. Jdédb lausa mulje, et kuigi
fookusesse tiiritatakse tuua tekst, piisib autori kuju kéigutamatuna. See on
muidugi ekslik arusaam, kuna viimast tsitaati ei tohi votta autori psiitihi-
lise seisundi salajase tagasihiilimisena mojuingi vorrandisse, vaid see peaks
(vahemalt ideaalis) tdhistama Bloomi arusaama, et igasugune tekst holmab
endas midagi inimlikku. Autor (oma soovide, tahtmiste, hirmude ja dngidega)
jaab ikkagi n-6 surnuks, aga ka teksti iilesehitaval keelel ei lubata saada kir-
janduse dekonstruktsionistlikuks ainujumalaks.

Antiteetilise kriitika juured peituvad mojuéngi esimeses raamatus ja selle
Paul de Mani kongeniaalses arvustuses. Nimelt sonastas Bloom algselt oma
ideid peamiselt Friedrich Nietzsche, juudi religioonifilosoofilise siisteemi —
kabala (traditsiooni’), hilisantiikaegse tunnetusteooria ehk gnostitsismi ja
Sigmund Freudi kaudu. Tulemuseks oli eri diskursustest pulbitsev kirjeldus
sellest, kuidas noorluuletaja ehk efeeb kirjanduskontekstis iseseisvub. Eelne-
valt osutatud revisionistlikud votted, mida jéareltulija iseseisvumise ja mdju-
angist vabanemise teel rakendas, olid lithidalt:

1. klinamen ehk efeebi korrektiivne poore eelkiija teksti puudujaikide
korvamiseks;

2. tessera ehk efeebi osaline noustumine vanemluuletaja poeetilise visioo-
niga;

3. kenosis ehk nii efeebi kui ka vanemakuju tiihjenemine;

4. daemoniseerimine ehk efeebi piitie saavutada ildistamise kaudu eel-
kiija ainulaadsusega samavéairset kujundlikku tlevust;

5. askees ehk vastastikune annete kérpimine, st eelkiija—jareltulija voit-
lus surmani;

6. apophrades ehk poeetilise ratta téisring ja efeebi uuestisiind vanemaks
(vt Bloom 1997: 14-16, 2009: 160-161).

,2Mojuéingi” esmavéljaandes ei olnud teoreetiline rohuasetus niivord teksti-
analiusil, kuivord eelkiijate ja jareltulijate vahelise voitluse uleiildisel kirjel-
dusel.

See koik aga teisenes pidrast de Mani ,Mgjuingi” arvustuse ilmumist.
Kokkuvottes de Man kiill kiidab Bloomi, et too on oma tdhelepanekutega vaar-
lugemise seaduspirade kohta arvatavasti koigist teistest ees (de Man 1983:

502 KEEL JA KIRJANDUS 7/2017



276), kuid osutab eelnevalt mgjuéngi teooria kolmele peamisele kitsaskohale.
Esiteks, suutmatusest seletada kujutlusvoime kujundlikku iseloomu langeb
Bloom iseenda loksu ja hakkab oma tdhelepanekuid kirjeldama subjekti imber
keerleva stimbolistliku narratiivina. Teiseks ei saa kirjanduslikke tekste hin-
nata armastuse—vihkamise, vaid ikkagi ainult dige ja vale toukumisest ldhtu-
valt. Kolmandaks on seesuguste (tungiliste) kujundimustrite juured keeles,
mitte subjektis. (de Man 1983: 272) Nagu Bloomi uurija Peter de Bolla kokku-
votlikult sonastas, ,teadis dekonstruktsionistlik kriitik, et kujundlikkuse alus
ja juur asub keeles, mitte keele kasutajas” (de Bolla 1988: 71). Sellest koigest
tulenevalt seletas de Man 1) klinameni tiimber védarlugemise stimboltroobiks,
2) tessera sunekdohhiks, 3) kenosis’e metonuiimiaks, 4) daemoniseerimise
hiiperbooliks, 5) askeesi metafooriks ja 6) apophrades’e topelt tdhenduse iile-
kandeks ehk klimaatiliseks metalepsis’eks® (de Man 1983: 275). Mgjudngist sai
psiihhoanaliititilise voitluse korval keelelise teisenemise lugu.

Bloomi jairgmine raamat ,Vaarlugemise maakaart” on ptthendatud Paul de
Manile. Ometi ei kavatse Bloom koiki kolleegi tdhelepanekuid omaks votta. Ta
proovib hoopis kahte tisna eriilmelist konteksti, psiithhoanaliitisi ja dekonst-
ruktsiooni, omavahel siduda. Ta toob Freudi korvale viimase tiitre Anna
kontseptsiooni ego kaitsemehhanismidest (vt Freud 1976) ja seejirel koostab
kaardi, kus ta proovib kultuurikonteksti hilineja psiitihilisi kaitsereaktsioone
siduda de Mani pakutud eri troopidega. Tulemuseks on vdarlugemise siisteem,
kus iga revisionistliku votte taga on iiks kindel troop (1. iroonia, 2. stinekdohh,
3. metoniitimia, 4. hiiperbool voi litootes, 5. metafoor ja 6. metalepsis ehk meto-
niiimia metoniitimia) ja sellega vordvédédrne ego kaitsemehhanism (1. reakt-
siooni formatsioon, 2. iseenda vastu poéramine, 3. isolatsioon ehk regressioon,
4. repressioon, 5. sublimatsioon ja 6. projektsioon) (Bloom 2003: 84). Bloomi
teooriaga esimest korda kokku puutudes voib see iiksjagu segadust tekitada,
kuid mojuingi metoodikat saab moista, kui keskenduda ainuiiksi kahe esimese
ja omavahel vastandliku troobilise kaitsemehhanismi kirjeldusele: jareltulija
iroonilisele, vanemakujusuunalisele reaktsiooni viljendamisele ja siinekdoh-
hilisele iseenda vastu podramisele. Seesugusest kontrastsusest muutub veidi
selgemaks Bloomi soov hoida psithhoanaliiiitilist kihistust mgjuéngi teoorias
alles. Just psiihhoanaliitis aitab Bloomil, erinevalt de Manist, tolgendada

3 Sellel troobil puudub eesti vaste, seetottu kasutan siin ja edaspidi tooriilekannet.
Nagu Graham Allen oma monograafia ,Harold Bloom. Konfliktipoeetika” (,,Harold Bloom.
A Poetics of Conflict”, 1994) mérkmetes kirjeldab, on Bloomi jaoks tegemist metoniiiimia
metoniimiaga ehk tdhenduse tlekandega, kus metontiiimiliselt dra vahetatu on ka ise
kujundlik (Allen 1994: 184). Peter de Bolla kirjeldab seda kahekordse tdhendusiilekandena
ehk troobina, mis ,paneb sonadesse eraldusjoone esimese jdrgu troobi ja uue viljenduse
ehk teise jiargu troobi vahel” (de Bolla 1988: 134). Pohimotteliselt on metalepsis kujundlik
piirsituatsioon, kus sonade tihenduslik teisenemine ei ole enam mdoddetav ithesuunalise
(pohikujund asendatakse asekujundiga), vaid korraga mitmetahulise (pohikujundi asen-
dusest saab omakorda uus kujund) litkumisena. Bloom néitab, kuidas Miltoni ,universaalne
tihjus” (universal blank), Samuel Coleridge’i ,silma puhtus” (blank an eye) teiseneb Ralf
Waldo Emersonil ,ldbipaistvaks silmamunaks”, mis on mittemiski, aga ndeb koike. Voi
kuidas miltonlik tiihi leht (page is blank) jouab Walt Whitmani ,rohulehtede” ja Samuel
Becketti Estragoni surnud héélte ,lehtede sahina” kaudu lopuks Wallace Stevensil puu- ja
raamatulehtede samaaegse tuules liikumise ning lehtede isikustatud itkemiseni, et nood
ei suuda enda (eksistentsi) piiridest vdljuda (vt Bloom 1982b: 72-107). Mélemal juhul
purustatakse metaleptiliselt piirid looduse ja viljamoeldise vahel ning jareltulija kujund
pakub eelkiijatega samaviidrset mitmetdhenduslikkust.

KEEL JA KIRJANDUS 7/2017
503



konekujundeid teataval keelelisel arenguteljel, kus néiteks iroonia ja siinek-
dohh ei ole lihtsalt keelesisesed analoogid (troobid nagu iga teine), vaid efeebi
teksti kujundliku mitmekesistumise eri etapid.

Bloom sonastabki, et nii kaitsemehhanismid kui ka konekujundid lange-
vad kahte antiteetilisse seeriasse (Bloom 2003: 88) ja nende kindlast (esine-
mis)jéarjekorrast olulisem on hoopis nende vahetumise printsiip (Bloom 2003:
105). Taaskord ilmneb Bloomi vajadus lisada tavaparasesse konekujundite
analuisi liikuvust. Ja sellest tulenevalt jaotab ta mojuéngi tuumaks olevad
kuus revisionistlikku votet kaheks vastastikmojus olevaks vastandviiteli-
seks pooluseks. Esmalt tiritab jareltulija oma tekstis eelkiija kuju limiteerida
(votetega 1, 3, 5) ning teisalt seda korrata (votetega 2, 4, 6). ,Kahandavatest
voi piiravatest troopidest nullib iroonia tdhenduse kohalolu ja puudumise dia-
lektilise koosmoju kaudu; metoniiimia alandab tdhendust teatavas mottes
esemestava tiihjendamise kaudu; metafoor kirbib tdhendust 16putu eemal-
dumise kaudu dualismidest ja sisemise—vélimise dihhotoomiast. Korvamise
v0i kordamise troopidest laiendab stinekdohh tiksikut tildisele; hiiperbool kor-
gendab; metalepsis iletab ajalisuse, asendades varasuse hilisusega.” (Bloom
2003: 94-95) Kokkuvottes proovib Bloom kirjeldada efeebi teose samaaegset
troobilist liikumist vanemteksti vastu ja temaks saamise poole. Kusjuures
koige tahtsamateks osisteks on siinkohal iroonia kui esimene vastureaktsioon
eelkiija tekstile* ja kahekordsel tdhendusiilekandel pohinev kujundlikkuse
tipptase, metalepsis ehk iseseisva algupdrasuseni joudmine. Aga nagu 6eldud,
ei ole Bloomi antiteetiline siisteem tédielikult moistetav ilma de Mani téhele-
panekuteta keelest.

Kui intervjueerija Robert Moynihan kiisis de Manilt, mida ta arvab eri
troopide bloomilikust véiértolgendamisest ja kas metafoori koos koikide kone-
kujunditega ei voiks pidada iiheks vaarlugemise liigiks, vastas too: ,Ma ei
réégi eriti viadrlugemisest, kuna védéarlugemine eeldab diget lugemist. See on
paras suutéis ja mitte donnestunud, aga mina radgin loetamatusest [unread-
ability], mis tdhendab, et tekst ei tooda mitte vaarlugemisi, vaid tihildumatuid
lugemisi.” (Moynihan 1986: 148) De Man osutab, et diget (muuhulgas bloomi-
likus mottes tugevat) lugemist ei saa olemas olla ja see, millega tema tege-
leb, on tekstide omadus pakkuda korraga kokkusobimatuid ja vastandlikke
tolgendusvoimalusi. Sarnaselt Bloomiga on de Mani teoreetiliseks 1ldhtepunk-
tiks tekstide kujundlikkus, kuid eesmérk on vastupidine. Kui Bloomi huvitab
teksti kujundlikkust suunav iildinimlik ja psiihholoogiline alge, siis de Mani
jaoks on need vaid iihed keelelised kontseptsioonid teiste hulgas ja kirjandus-
uurimise sihiks peaks olema lugemisprotsessist igasuguste eelhoiakute (mille
alla kéib ka psiihhoanaliitis) likvideerimine, et teksti kujundlik mitmetahuli-
sus saaks iseseisvalt avaneda.

Keele paljusus, mida Paul de Man alatasa analiiiisib, pohineb eelkoige eri
retoorilistel struktuuridel. Oma artiklis ,Troopide retoorika” seletab ta neid
struktuure, milleks voivad olla nii kone- kui ka lausekujundid, ,asendavate
pooretena” ja osutab, et tikskoik milline uus teisenemine eelnevate kujundlike
kadnakute reas ei aita taastada asjade odiget korda ega lopeta meie loputut
pooret vea suunas (de Man 1979: 113). De Mani esmane mure ongi kirjan-
dusteksti tdhenduste keelest tulenev ja lugemisel avalduv pidev eestlibise-

* Nagu Tiina Kirsski sonastab, on irooniline klinamen (kérvalekalle’) kogu mégjuéngi
teooria retooriliseks selgrooks (Kirss 2009: 177).

504 KEEL JA KIRJANDUS 7/2017



mine ehk vigasus, mis selle asemel et mgjuda tolgendamisprotsessile vabas-
tavalt, kutsub lugejaid fikseerima tekstis ekslikult endale ainuomast kujundi-
tuvastust. Seesuguse tolgendusliku moodalaskmisena néeb de Man ka Bloomi
mojudngi teooriat. Ja nagu ma jargnevalt néditan, pohjustab seda erimeelsust
kaks vastandlikku ldhenemist tekstide retoorikale.’

Artiklis ,Veenmise retoorika” sonastab de Man Nietzsche abil juba tép-
semalt, mis on tema jaoks kirjanduse motestamises koige (vastu)olulisem:
,Vottes retoorikat veenmisena, on see performatiivne, aga vottes seda troopide
susteemina, dekonstrueerib see iseenda toimimise. Retoorika on tekst, mis-
tottu see lubab kahte sobimatut, iihtmoodi ennasthivituslikku vaatepunkti, ja
pustitab iga lugemise voi moistmise ette tiletamatu takistuse.” (de Man 1979:
131) Siin paneb de Man sonadesse enda ja Bloomi arusaamade vahelise 16he.
Tema jaoks on koige olulisem analiiiisida kirjandust troopide kogumina, mis
dekonstrueerib koik ilejddnud kirjanduse tolgendamiseks pakutud siistee-
mid. Bloom seevastu usub, et ,pole olemas troope, vaid ainult kontseptsioo-
nid troopidest”, ja tema arvates on troobid hoopis tahtekujundid voi tahtlikud
vead, mitte ainuiiksi teadmiste iilekandmise vahendid (vt Bloom 1977: 393,
2003: 93). Jarelikult on Bloomi jaoks oluline retoorika kui veenmiskunst (seda
kinnitavad mitmed uurijad, nt de Bolla 1988: 79, 105-126; Allen 1994). Nagu
sonastab Allen: ,,Dekonstruktsioon ei suuda Bloomi jaoks avada veenmist kui
troopide toelist loomust” (Allen 1994: 59). See tdhendab, et Bloom keskendub
oma antiteetilises kriitikas psithhoanaliiisi abil sellele, ,mida retoorika tiritab
teha voi saavutada” (Bradley 2010: 266).

Kokkuvatlikult analiitisib de Man seda, kuidas on tekstid iles ehitatud, ja
Bloom seda, mida tiritavad tekstid lugejale selgeks teha. Kui ma eelmise osa
lopus viitsin, et molemat teoreetikut peaks votma teineteist tdiendavatena,
siis tahtsin sellega toonitada, et kummagi retooriline mudel aitab ldheneda
tekstidele eri kandi pealt. Demanilik retoorika keskendub kiill teoste koige
olulisemale aspektile, kuid jd#db sealjuures kinni kirjanduse siinkroonilisele
tasandile — iga teos on justkui teise analoog. Ta rohub tekste iilesehitavale
troobilisele siisteemile, mis vélistab nende isiku- voi arenguloolise kisitlemise.
De Mani jaoks on teksti keskel olev subjekt fiktsioon v6i metafoor ja retoorika
performatiivne aspekt jatab ainult mulje ajaloost kui sellisest (vt de Man 1979:
112, 131). Bloom seevastu kontsentreerub kirjanduse diakroonilisele tasan-
dile (n-6 arenguloolisele toimimisele), vaadeldes samuti konekujundeid, ent
ta tolgendab neid justkui hinnangutena ajaloole. Mgjuéngist ldhtuvalt ei saa
kirjanduskaanonit analiiiisida keeleliste variatsioonide staatilise siisteemina,
kuna iga tekst on kirjutatud kindla eesmirgiga saavutada lugejaga kontakt —
panemaks teda ja tema potentsiaalset kirjutist enda mustrite jargi motlema.

5 Artiklis ,Retoorika” kirjeldab Juri Lotman, et retoorika on antiik- ja keskajast parinev
kirjandusteooria termin, mis avaneb kolme vastanduse kaudu: ,a) vastanduses ,poeetika
— retoorika” moistetakse retoorikat proosakdonekunstina erinevalt luulekdonekunstist;
b) vastandus ,tavaline, ilustamata, loomulik kone — kunstlik, ilustatud, kirjanduslik
kone” avas retoorika kui ilukdne-, eelkdige oraatorikunsti; c¢) suhestuses ,retoorika —
hermeneutika”, s. o. ,teadus teksti loomisest — teadus teksti tolgendamisest” késitletakse
retoorikat reeglite kogumina, kui teksti siinnimehhanismi.” (Lotman 1990: 217) Nagu
Lotman osutab, kasutatakse retoorika méistet niitidisajal lingvistilises, poeetilise semantika
ja tekstipoeetika tdhenduses. Vaga iildistavalt 6eldes huvitab de Mani eelkoige poeetiline
semantika: tilekantud tdhenduse tiitipide ehk kujundiretoorika uurimine, Bloomi seevastu
rohkem retoorika lingvistiline ja tekstipoeetiline aspekt: teksti iilesehitavad reeglid ja
erinevad tekstisisesed suhted.

KEEL JA KIRJANDUS 7/2017
505



Kirjandus on esmalt ikkagi protsessi osaliste vaheline interaktsioon, aga see
tdhendab, et pole pdésu ka teatavast subjektiivsusest. Nagu Bloomile meeldib
oma Opilastele korrata: ,Pole olemas muud meetodit kui sa ise” (Bloom 1988:
425).

Need kaks ldhenemist siimboliseerivad ilukirjanduse analiitisi polist lahen-
damatut vastuolu ning kummagi poole taiplikkust ei saa siinkohal eirata. Igal
kirjandusteadlasel, kes tiritab uurida tikskoik millist kirjanduslugu, kerkivad
esile sarnased kiisimused: kas kaanoni kirjeldamiseks on olemas objektiivseid
parameetreid voi on see, mida me ajast aega loeme, subjektiivne ja sattumus-
lik.

Jargnevas kaheosalises eritluses tiritan vorrelda kahte eesti kirjandusloos
sarnast, aga véga erineva saatusega teksti. Esiteks tutvustan stinkroonili-
sest aspektist meie dekadentliku kirjanduse alusteost (klassikat sona otseses
mottes) — Friedebert Tuglase ,,Felix Ormussoni” (1915). De Mani spetsiifilise
iroonia kisitluse kaudu avan Tuglase teose mitmekihilisust, mis on kindlasti
theks peamiseks pohjuseks, miks see piisib ténini eesti kirjanduskaanonis.
Teiseks toon selle korvale mojudngilikuks vordluseks praeguseks praktiliselt
unustatud kunstnikuromaani — Richard Rohu ,,Hiimnid Paanile” (1922). Kuigi
mojuingi teoorias kisitletakse peamiselt luulet, ei ole iileminek proosale
sugugi jarsk. John Hollander osutab, et Bloom loeb Miltoni ,,Kaotatud para-
diisi” katkematu lindina, kuna tema jaoks ei ole oluline, et tegemist on seotud
konega (Hollander 1988: xxxvi). Bloomi revisionistlike votete abil saab hasti
néitlikustada, kuidas Rohu ,Hiimnid Paanile” kujundlikkus ei ole erinevalt
Tuglase teosest iseseisev, vaid avaneb ennekoike diakroonilise volgnevussuhte
kaudu eelkiijaga. See on juhtumianaliiiis, mille leidmise eest olen ténulik
Oskar Kruusile, kes ainsas Rohu loomingu tilevaateartiklis osutab nende kahe
teose suurele sarnasusele ja hilisema kirjandusteadusliku késitluse puudumi-
sele (Kruus 1991: 684—685). Edasi proovingi selle kirjandusloolise liinga tiita.

wFelix Ormussoni” iroonilisus

Friedebert Tuglase korge staatus eesti kirjanduskaanonis on piisinud suhte-
liselt vankumatuna. Ainutiiksi tema romaanist ,,Felix Ormusson” on ilmunud
viimase kiimne aasta jooksul arvukaid uurimusi (vt Hinrikus 2007, 2014;
Kirss 2008; Sisask 2009: 81-91), aastal 2009 piithendas Underi ja Tuglase
Kirjanduskeskus raamatule ka IV moodsa eesti kirjanduse seminari. Teose
olulisust eesti kirjandus(teadus)es ei saa seega eirata, aga nagu osutab Tiit
Hennoste, ei suhtunud autor enda loodud kujusse sugugi ainult vaga aupak-
likkusega: ,,Kui Valdest voib votta ka naljana, siis Ormusson painab Tuglast
kiimme aastat enne ja kiimme aastat parast ,Felix Ormussoni”. Ta koneleb
pidevalt sellest, et ,,Felix Ormusson” oli vaid nali v6i paroodia ning Ormusson
autori isikust kaugel seisev tegelane, samas aga kirjutab Felixi nime all kirju
ja marginaale. Tulemus on pidev tombe ja torjumise seisund nii teose kui ka
enda loodud kujuga.” (Hennoste 2016: 128)

Siinkohal ei olegi esmatéhtis, et Tuglas rohutas ,,Felix Ormussoni” motte-
kujutluslikkust ega pidanud seda suureks onnestumiseks, vaid naljaks ise-
enda ja oma ajajirgu arvel (Tuglas 1973: 85, 87). Olulisim on see pidev tombu-
mise ja torjumise seisund, mis romaani saadab ja mojutab peale autori ka selle

506 KEEL JA KIRJANDUS 7/2017



lugejaid. Enamik kasitlusi rohutab teose ja eelkdige minategelase vastuoluli-
sust. Juba aastal 1915 mainis A. H. Tammsaare oma kirjutatud Ormussoni
kirjas armsale Friidole protagonisti ambivalentsust: ,,Kui ma peaksin piitidma
ennast Sinu kujutusena paari sonaga dra tdhendada, siis titleksin ma: moir-
gan kui 16vi, astun kui kihulane; vaimurikas, aga rumal; iroonlik, aga oma
iroonia paremast osast ei saa aru” (Tammsaare 1915: 187). Tuglas kiill torjub
oma vastuses enamuse Tammsaare kriitikast protagonisti ebajirjekindluse ja
ilutseva oleku kohta, osutades, et kirja kirjutanu ei moista Felixit ning ennem
on juttu hoopis teisest ehk Anton Ormussonist, kuid temagi rohutab kuju
piiripealsust: ,,Felix Ormussonil on algusest saadik kaks olemise piiri: toeline
ja ettekujutatud” (Tuglas 1915: 190). Seega on teose keskmes subjekt, kes koi-
gub tegelikkuse ja fantaasia vahepeal ning mgjub paratamatult killustunult.

Teose dekadentlikku tausta ja selles peituvat modernismikriitikat on
koige pohjalikumalt valgustanud Mirjam Hinrikus (vt 2007, 2014). Ta sonas-
tab selle, et romaani iiheks votmekohaks on Ormussoni voimetus ,tajuda elu
tervikuna” (Hinrikus 2014: 201), mis viib peategelase ,vajaduste pluralisee-
rumiseni” ja tekitab temas ,reaalsusega kattumatuid fantaasiaid” (Hinrikus
2007: 1728). Tegemist on titpilise XIX sajandi lopu ja XX sajandi alguse
moderniseeruva Euroopa kriitika ning dekadentsi nditega,® kus tthiskondlikke
ja kultuurilisi konventsioone arvustatakse tihelt poolt terviklikkust ja ehedust
stiimboliseeriva elu ning teiselt poolt loodusest voorandumise, kunstlikkuse,
analuitilisuse ja terviku lagunemise kaudu (Hinrikus 2014: 201-202). Selle
maailmataju filosoofilised litted peituvad Friedrich Nietzsche ja tema kaas-
aegse Paul Bourget’ kirjutistes (vt Hinrikus 2014: 208-212). Viimane neist
sonastabki oma essees Charles Baudelaire’ist ithe koige kokkuvéotlikuma
dekadentsi kreedo: ,Dekadentlik stiil on selline, kus raamatu iihtsus laguneb,
et teha ruumi lehekiilje soltumatusele, lehekiilg laguneb, et teha ruumi lause
soltumatusele, ja lause laguneb, et teha ruumi sona soltumatusele” (Bourget
2011: 18). Jarelikult on tollase tajupsiihholoogia alused ja Ormussoni vaevav
y,vajaduste pluraliseerumine” (elust fantaasiani) peidus keeles ehk ,sona sol-
tumatuses”. Ja see on omakorda midagi viga sarnast (osalt muidugi samade
eeskujude tottu — Baudelaire ja Nietzsche) Paul de Mani irooniakésitluse tuu-
maga: ,,Sonadel on omadus 6elda asju, mis pole iildsegi need, mida sa tahad, et
nad utleks” (de Man 1996: 181).

Kui artikli eelmises osas sai osutatud, et de Man keskendub kirjanduse
stinkroonilisele tasandile ehk iga teose troobilise siisteemi avamisele (kuidas
see on keeleliselt tiles ehitatud), siis siinkohal vajaks tdpsustamist, et tema
arvates rajaneb tekstide kujundlik mitmekihilisus peamiselt iroonial. Just
teksti iroonilisus (ja seda mitte tavatdhenduses, et deldakse iiht, ent moel-
dakse teist) on de Mani jaoks retooriline toke, mis seab kiisitavaks igasuguse
moistmise ja lugemise (muutes tekstid n-6 loetamatuks) (vt de Man 1996: 167).
Llrooniast radkides ei tegele me vigade ajalooga, vaid probleemiga, mis eksis-
teerib ises [self]” (de Man 1983: 211), mis tdhendab, et meie esimene eesmérk
ei ole seletada iga nalja konteksti voi taustu, vaid keskenduda teksti kand-
vale hailele. Selle rohuasetuse paremaks moistmiseks tdpsustab ta Charles
Baudelaire’i eeskujul: ,Keel jaotab subjekti maailma siitivinud empiiriliseks

6 Kuid nagu osutab Hinrikus, tuleb meeles pidada, et kirjanduslikud tekstid on alati
ydiskursiivselt mitmepalgelised”, mistottu voib Tuglase romaanist leida teisigi taustsiisteeme
(vt Hinrikus 2014: 207).

KEEL JA KIRJANDUS 7/2017
507



iseks ja iseks, mis oma eristumise ja enese defineerimise piitidlusel saab just-
kui margiks. [---] Irooniline keel 16hestab subjekti empiiriliseks iseks, mis
eksisteerib ebaautentsuse seisundis, ja iseks, mis eksisteerib ainult keele-
vormina, kinnitades ebaautentsust.” (de Man 1983: 213-214)

Niisiis pohineb de Mani kriitika mgjudngi suhtes suuresti tema arusaama-
del irooniast. Kuigi ka tema osutab, et subjektis on olemas maailmakogemusi
edasi andev osa, on see alati ebausaldusviirne, kuna seda kandvad sénad ei
ole kunagi kindla tdhenduse kiilge fikseeritavad, vaid on pidevas tdhistamise
ja eristumise vastastiksuhetest tulenevas teisenemises.” Loomulikult on see
viga sarnane tema eelnevalt osutatud arusaamaga retoorikast, mille kee-
leline loomus dekonstrueerib selle, mida oelda tahetakse. Sellest tulenevalt
jouab ta oma jargmises irooniat kisitlevas artiklis (mille pealkiri on laenatud
Sgren Kierkegaardilt) ,Iroonia moiste” jarjekordse definitsioonini: ,,...iroonia
on katkematu parabaas troopide allegoorias” (de Man 1996: 179). Parabaas on
Vana-Kreeka komoodias kooripartii, mis katkestas ndidendi narratiivi ja mille
kaudu edastas autor oma vaateid publikule (vt Roy 2009: 107). See Friedrich
Schlegelilt laenatud arusaam (iroonia kui katkematu parabaas) téhistab de
Mani jaoks seda, et iroonia on teksti tolgendamist takistav lakkamatu katkes-
tus, mida toetab troopide allegooria ehk keele katakreetiline® voime nimetada
ja toeks méératleda tikskoik mida® (vt de Man 1996: 173).

Tulles niitid tagasi ,,Felix Ormussoni” juurde, tasub meenutada esmalt nii
Tuglase toukumist teose peategelasest ja tommet tema poole kui ka Tamm-
saare osutatud protagonisti iroonilisust, millest Ormusson ise aru ei saa. Hin-
rikus on rohutanud, et peategelase vaimuandeid ,konstrueeritakse selgelt
iroonilises votmes” (Hinrikus 2014: 217). Ometi enamikus késitlustest sellel
teemal pikemalt ei peatutal? ja avatakse pigem teose filosoofilist tagapohja.
Lahtudes de Mani spetsiifilisest irooniakésitlusest, tasub kaardistada ,Felix
Ormussoni™ eessdona vasturdédkivus. Koigepealt osutab autor, et Ormusson
on ,oigupoolest ainult nimi” (FO: 10), siis paneb ta kahtluse alla Ormussoni
olemuse (FO: 11) ja 16puks vaidab, et teose puudujiigid kasvavad vélja just-
nimelt Ormussonist (FO: 13). Sellise Ormussoni eksistentsi kiisitavaks muut-
mise ja kinnitamise ambivalentsusega kinnistab Tuglas oma protagonisti
jargnevate lehekiilgede keskmesse. Felixist saabki tegelikkuse ja fantaasia

7 Sellest liikumisest tekib de Mani jaoks temporaalne tithimik, kuna t#dhistaja on
tahistatavaga omavahelises suhtes ainult distantsi ja erinevuse kaudu. Tahistajal pole
kindlat 16ppu ega totaalset tdhendust, mistottu ta kaugeneb aina enam reaalsusest. (vt de
Man 1983: 222)

8 Selle omadussona taustaks on dekonstruktsionistidele armas troop katakrees, mida
eesti keeles esmatutvustasid Jaan Ainelo ja Henrik Visnapuu. Nemad méiératlevad seda
Hliialemineva, mitmekesiste troopide kokkukuhjamisena” voi ,vigase troobina” (Ainelo,
Visnapuu 1932: 38). Veel huvitavam on aga see, et John Hollander nimetab katakreesi
oma raamatus ,Kajakujund” (,The Figure of Echo”, 1981) véimalikuks metalepsise
stinkrooniliseks vasteks (Hollander 1981: 114).

9 Mottekohaks on siin tdhelepanek, mille toi esile de Mani irooniakésitluse teoreetilisi
eeskujusid lahkav Ayon Roy: kuigi de Man toob analiiiisi keskmesse teksti ja osutab, et
teksti kujundlik mitmetdhenduslikkus teeb lugemise voimatuks, leidub selles ikkagi
piisavalt isiklikku agentsust médrkamaks ja kirjeldamaks iga teksti voimatuseni minevat
mitmetdhenduslikkust (Roy 2009: 120).

10 Hinrikus kiill osutab, et sellest on kirjutanud Katrin Puik.

1 Viitan teisele triikile (Tuglas 1920), kuna seal on erinevalt esmavéljaandest moned
peatiikid lisaks, ja edaspidi lithendiga FO.

508 KEEL JA KIRJANDUS 7/2017



piiripealne tegelane, kes on teose koikide teemade ldhte- ja 16pp-punkt. Jére-
likult de Manist ldhtuvalt peitub teksti empiiriline ise protagonistis, kelle
ebaautentsus ilmneb vastastiksuhetes teiste tegelaste ehk keeleliste isedega.
Nendest on loomulikult koige olulisemad 6ed Helene ja Marion (Mary). Aga
kolmandana ja demaniliku irooniakisitluse seisukohast mitte vidhem oluli-
sena tooksin siia korvale prantsuse daami. Jargnevas néitan, kuidas nende
kolme keelelise isega suhestumise kaudu kujuneb Ormusson justnimelt vastu-
riadkivaks ja teose objektiivset lugemist vialistavaks tegelaseks.

Kui de Man raégib, et keele iroonilise loomuse tottu jaotub subjekt empii-
rilise ise korval iseks, mis eristumise ja enese defineerimisega saab keeleliseks
margiks, siis ,Felix Ormussonis” on otsustava tdhtsusega kohaks Ormussoni
véide, et ta kardab 6desid, kuna ,nad on nii tiksteise sarnased, et nad dra voin
vahetada” (FO: 20). Nende kardetav dravahetatavus jatkub peagi Helene poja
Juhani suu l4bi, kes alguses titleb, et ,mamma ja tddi Mary”, ning parandab
kohe, et ,tddi Mary ja mamma” paluvad Ormussoni jalutama (FO: 25). Seega
hetkest, kui Ormusson opib 6desid eristama (FO: 27), saavad neist tema jaoks
keelelised margid, mis omavahelises vastastikmgjus muudavad tema kui sub-
jekti olemust irooniliseks ja ebausaldusvairseks.

Kui teose esimeses pooles kisub Ormusson tunnete palavikus endal riided
seljast, et teki all Helene nime sosistada (FO: 66), viljendab oma armastust
naise vastu (FO: 65), unistab vastuarmastusest (FO: 75) ja osutab, et tal tege-
likult mingit ,valikut ei ole” (FO: 81), siis vaatamata sellele ei visi Helene
talle kordamast: ,,Te radgite Marionist” (FO: 73). Pannes Ormussoni kiisima:
,Oli see ainult nimi, mida kergem oli tarvitada kui sona ,mina”?” (FO: 73)
Jarelikult on Marion (samamoodi nagu Felix) pelgalt nimi ja Helene ei oska
ennast ,minana” méératleda. Kahe keelelise mérgi kaheldav olemus on ka
peamine pohjus, miks juba jargmises katkendis on Helenest unelemine kat-
kestatud kiisimusega , Te armastate Maryt vdga?” ja Ormussoni kinnitusega:
,Jah, vaga, viga....” (FO: 78). Ormussoni kuju iroonilisus ilmnebki selles, et
tema tikskoik milline tundepuhang ei ole tosiselt voetav. Ta voib Helenest fan-
taseerimisega samaaegselt avaldada sonade tulvas armastust Marionile. Ja
siin ei ole kiisimus tegelase psithholoogias voi selles, kas tegelane ise arvab, et
ta kaditub irooniliselt, vaid teose retoorilises ambivalentsuses.

Felixi suhtumises Marionisse voib samuti ndha vasturdikivusi, mis stiven-
davad peategelase olemuslikku kiisitavust. Marioniga kéib algusest peale kaa-
sas teatav surma (FO: 29-30) ja eluvooruse (FO: 50) temaatika ning Ormusson
arvab, et ta tunneb Maryt (FO: 50), ometi naist iiksinda metsas kohates kons-
tateerib Felix: ,Ta oli mulle ikka v6oras olnud...” (FO: 97). Kusjuures kasuta-
des minevikuvormi, osutab ta sealsamas, et selles arvamuses ei ole midagi uut.
Kuigi Helene ,,0li otsekui lohkemas elujoududest” (FO: 107) ja avaldab Felixile
lopuks vastuarmastust (FO: 108), on just Marion, kellel voib olla ,suu sonatu
kui surnul” (FO: 105), see hail, kes dratab peategelase ,elu koige vooramaid
ning kaugemaid episoode mélestuste hauast tiles” (FO: 99). Ja kui naine tema
hiitiatuse ,,Olla ise, see on koik” peale kiisib: ,Kas mitte teine? Keegi teine?”
(FO: 97), siis on loomulik, et kummagi 6e vastulaused Ormussoni empiirilisele
isele teevad voimatuks tolgendada teost tiheselt, sest peategelane on katkema-
tult ebaautentne.

Felixi armastusavaldus Marionile teose 16pus ei saanudki tekitada naises
muud reaktsiooni, kui et noormees on ,armastusviiriline” (FO: 182). See ei

KEEL JA KIRJANDUS 7/2017
509



ole Ormussoni armastuse eitamine ega omapoolsest vastuarmastusest loobu-
mine, rohkem hoitakse alal tdhenduslikku véimalikkust. Tegemist on millegi
sarnasega, mis ei lubanud Helene armastusel fiitisiliseks saada (FO: 114) ja
pani Ormussoni temast eemale liikuma. Helene ja Marioni iroonilisus jouab
spiraali 1oppu, et sundida Felixi empiirilist iset jdrgmist ja teose siizee seisu-
kohast ehk isegi tdhtsaimat sammu tegema. Ta motleb vélja prantsuse daami
(FO: 189-190), et oma hébi eest pogeneda. See on Tuglase oskuslik retoori-
line vote, mis viib senise empiirilise ja keelelis(t)e ise(de) vahelised suhted
jargmisele tasandile,'? mille méistmiseks tasub vaadata Ormussoni viimast
stseeni Juhaniga, kus too kiisib, kas prantsuse tadi on kuri: ,Ja onu kardab
niid selle tddi juurde minna? Jah? Kuid onu tehku alati tadi tahtmise jérele,
siis téadi ei ole kuri.” (FO: 198) Terves teoses vastu pidanud kiill habras, aga
siiski tajutav piir n-6 kujutelma ja romaani reaalsuse!® vahel saab siin 1opli-
kult katkestatud. Ormussoni méotteid ei suuna enam teine tegelane voi véline
maakeskkond, vaid kuju, kelle ta ise vélja motles. Olukord on absurdne ja pro-
tagonist on loksus, sest sona on tegu. Veel enam, Felix hoidub oma vale tun-
nistamisest, kuna ainult selle abil on ta iildse tousnud teatavale seisukohale
Marioni ja Helene suhtes (FO: 196). Ormussoni senise vidrtussiisteemi 16plik
irooniline viga, mille metafooriks ta kasutab peagi sona ,pankrot” (FO: 199),
on tehtud. De Manist 1dhtuvalt on see ehe néide keele katakreetilisest loo-
musest. Ormussoni maailmataju purunemise suunajaks on loppkokkuvottes
ikkagi keele voime méaératleda toena iikskoik mida. Isegi prantsuse daami.
Siinkohal on paslik kiisida, kui palju seesugust retooriliste troopide tolgen-
dusprotsessi suunab ikkagi tekstile eelnev tdhenduskontekst ja kui steriilselt
on voimalik keele mitmetédhenduslikkust iihe analiitisiga avada. Liikudes niitid
Bloomi retoorika kui veenmiskunsti valda, tdhendab see, et , Felix Ormussoni”
kujundlik mitmekihilisus saab tousta esile ainult jireltulija tekstiga vordle-
mise kaudu. Jargnevas ,Hiimnid Paanile” mgjuéngi analiitisis néditangi, kui-
das de Mani abil avatud Tuglase teose irooniline paljusus on efeebi romaanis
eri revisionistlike votete abil piiratud ja osaliselt tdhenduslikult tithjendatud.

wHumnid Paanile” méjuing

Vastupidiselt Tuglasele on Richard Rohu positsioon eesti kirjanduskaanonis
usna korvaline. Ometi on tegemist viljaka kirjanikuga, kes on koos Henrik
Visnapuuga vilja andnud ka koguteosed ,,Moment: esimene” (1913) ja ,Rohe-
line moment” (1914). Oma maélestusteraamatus , T'saari ohvitser” (1935) mee-
nutab ta, kuidas ,Ruthi” (1909) kirjutanud Johannes Aavik nimetas teda
parast esikteost ,Igaveses labiirindis” (1913) ,esimeseks eesti dekadendiks”
(Roht 1935: 10). Tuglasega sarnane filosoofiline ldhtepunkt ei ole aga aidanud
tal piisida esil eesti kirjanduskaanonis. Ainult Oskar Kruus on temast pikema

2 Ormusson jouab punkti, kus Marioniga suhtlemiseks jdib tal reaalsusest viheks:
»Maja ei siiti polema, et ma Marioni voiksin leekidest vilja tuua; ja ro6vlid ei lange ta pale,
et ma teda nende kiest voiksin padsta” (FO: 185).

13 Selle viite puhul on oluline lisada, et Tuglase irooniline ambivalentsus ei ole lahatav
ainult reaalsuse ja fantaasia omavahelise porkumisena. Nagu osutab Tiina Kirss, vooristab
Tuglas tuttavat talukeskkonda liabi ,Euroopa kunsti ja kirjanduse prillide” (Kirss 2008:
96). See tdhendab, et isegi samas kohas, kus Ormusson kirjeldab, et ,palju ilu voib peituda
véhenoudlikus realismiski”, néeb ta ikkagi: ,Orasheinad virisevad mu iile nagu hiigla
banaanilehed ja maarjaheinad nagu leivapuu oksad....” (FO: 138-139).

510 KEEL JA KIRJANDUS 7/2017



kasitluse kirjutanud ja osutanud, et Roht tegeles juba 1921. aastal oma ret-
septsiooniga, uritades kirjutada kriitikale rohkem vastu pidavat raamatut.
Aasta hiljem ilmuski tiitellehel eskiisiks nimetatud suvitusromaan ,Himnid
Paanile” (1922), mis oma temaatika tottu sattus peale ,Felix Ormussoni” veel
Oskar Lutsu ,Kirjutatud on...” (hilisem ,,So0”, 1914), August Gailiti ,Muinas-
maa” (1918) ja Karl Ast-Rumori ,,Polevad laevad” (1919) hinnatud seltskonda.
(Kruus 1991: 684)

,2Humnid Paanile” taustahoovuseks on kosmogooniline ja oma hingedhuga
masinlikku linnakultuuri purustav Paan. Teose keskmes on aga Berliinist tul-
nud kunstnik Taavet Drewerk, kes ldheb suvitama Oriku méisa jahtmeistri
majja. Seal kritiseerib ta korduvalt vidikekodanlikke voorustajaid, suhtleb
vabal ajal kohalike kiilaelanikega ning hakkab kahe eesti soost moisapreili
ehk elukogenud Eva ja noore Isiga mehkeldama. Kui romaanid 6dedega ei vii
soovitud punkti, méotleb ta vélja telegrammi Berliinist ja lahkub. Isegi ainult
pogusalt ,Felix Ormussonist” kuulnud inimesed voivad siin mitmeid sarnasusi
maéirgata.

Uleiildine arvamus (v.a Albrecht 1922) oli, et teos pole eriti nnestunud.
Kbige dgedamalt reageeris pdlvkonnakaaslane August Alle. Kui ldhtuda
Kruusi sonakasutusest, ta lausa niipeldas Rohtu oma kolmeosalises arvustu-
ses. Ta osutab, et Rohu Paan v6i ,Hamsuni tallist laenat suksu” on ,kahtlase
vadrtusega elukas”, mis vaid 150 lehekiiljel astub niirid 117 korda vastu masi-
nakultuurile (Alle 1922a). Seejérel jouab ta hinnanguni, et Roht hoidub teiste
jaoks vooruslikust dekadentsist kui ,setu tuuleréugete eest”. Veel enam, Alle
arvates ei saagi Roht rafineeritud dekadent olla, kuna ,selleks on tal liig halb
maitse!” (Alle 1922b). Kédesoleva artikli seisukohast peamises kriitikanoodis
osutab Alle teose epigoonlusele: ,Nimelt mulle tundub, et Richard Roht on
oma ,Himnid Paanile” kirjutamise ajal ... liig tdhelepanelikult lugenud Frie-
debert Tuglase ,Felix Ormussoni”.” See on tema arvates libe ,,,hingesuguluse”
tee, mis kindlasti 16peb rappa...”. (Alle 1922¢) Hilisem arvustaja Hugo Raud-
sepp kiill pehmendab Alle tooni, 6eldes, et tegemist on voorsilt ja meilt tuttava
romaanitiitibiga, kuid pohimétteliselt ndustub ka tema, et teos on onnetult
komponeeritud ja segane (Raudsepp 1922). Olukorda tasakaalustab 1922.
aasta proosaiilevaates Tuglas, kelle jaoks on raske maista Alle kisa ,,Hiimnid
Paanile” kohta, kuid temagi on péri, et teose ,kirjanduslik vairtus [on] vaike”
(Tuglas 1923: 142).4

Rohu teose retseptsioonile moeldes on koige olulisem kiisimus, mis on
moju ja mgjudngi vahe. Ilmsed temaatilised ja siizeelised sarnasused ,Felix
Ormussoni” ja ,Hiimnid Paanile” vahel voivad kiill panna Alle rdidkima auto-
rite hingesugulusest, kuid ei loo tingimata alust mgjuéngist konelemiseks.
Nagu Bloom osutab, ei ole mgjuéngil midagi pistmist sonaliste voi stiililiste
sarnasustega iihe ja teise autori vahel (Bloom 2003: 19-20). ,,Ukski luuletus ei
,vihja” pelgalt teisele” ja iga luuletust tuleb 6ppida lugema ,eelkiija luuletuse
voi luule kui niisuguse sihiliku vaartolgendusena” (Bloom 2009: 170-171). Olu-
lisimaks mérksonaks on siinkohal ,sihilikkus”. Kui artikli kolmandas osas sai
osutatud, et Bloomi jaoks on troobid tahtekujundid, mille kaudu suunatakse

4 See Tuglase arvamusavaldus ,,Hiimnid Paanile” kohta on muidugi Eesti kontekstile
viga iseloomulik. Erinevalt Bloomi uuritud inglise romantilisest kirjandusest on iga
arvestatava maakeelse kirjutise puhul kirjandusloo lithiduse ja kirjutajate vdhesuse tottu
voimatu, et potentsiaalsed eelkiija ja jareltulija vahelised suhted on aegadeiilesed ja
umbisikulised.

KEEL JA KIRJANDUS 7/2017
511



jargnevat ja hinnatakse eelnevat traditsiooni, siis ,Hiimne Paanile” ja ,Felix
Ormussoni” vorreldes ei ole esmatédhtis nende omavaheline sarnasus, vaid see,
kas Roht teeb sihiliku poorde voimalikust eelkéijast eemale. Mojuéngi teooria
koige olulisem punkt on méju esmane kinnistumine ehk esimene revisionistlik
vote, mida Bloom nimetab klinameniks. Ta seletab seda ,,vadrlugemisena otse-
ses mottes” ja ,korrektiivse poordena”, kus jareltulija tajub, et eelkiija tekst
jdab mingis punktis seisma ning seda on vaja parandada (Bloom 2009: 170).
Konekujundina on tegemist samuti irooniaga, kuid erinevalt ,Felix Ormusso-
nist” ilmneb Rohu teose iroonilisus kahe teksti vahelise diakroonilise kédéna-
kuna, mitte (stinkroonilises mottes) iseseisva konekujundina.

Juba ,Himnid Paanile” esimesest lehekiiljest alates torkab silma selle
mojuingilik reaktsioonilisus: ,Ning mina ei poe seda ajajiargu haigust, et niiid
ilu otsitakse ,pahempidi”. Mina polgan seda kui norkade emotsioonide riket,
kui meeste naiselikkust ja kui naiste mehelikkust.” (Roht 1922: 7, edaspidi
HP) Naiteks ,Felix Ormussoni” eelloos, novellis ,Midia” (1908) osutab nais-
peategelane, et ta ei taha olla naiselik ,midngukann”, vaid just ,tema matte ja
musklite joud” peab aitama meest voita (vt Tuglas 2009a). V6i kui meenutada
Tuglase olulisimat esseed ,Kirjanduslik stiil” (1912), kus ta sonastab, kuidas
,mehelik ja naiselik” stiiliprintsiip peavad koos stinnitama uue, haritud ja var-
jundirikka hermafrodiitliku kunstkeele (Tuglas 2009b: 342), siis pole raske
moistatada, et Rohu ,,pahempidipoordud esteet” (HP: 13) on justnimelt Tuglas.
Kuid sellega asi muidugi ei piirdu. Tuglas pooldab kaasaja tehnilist edu, raud-
teed ja ajalehti. Tema arvates on uue kirjandusliku stiili ,suur assimileerija ja
uhtesulataja ... ning kultuuripald]a ... Uueaja Linn” (Tuglas 2009b: 340, 342).
,2Humnides Paanile” saab see looduskirjeldusi saatva Paani'® kaudu lihtsasti
korrigeeritud: ,,Mis on Teie linnad, mis on Teie vabrikud, Teie tehnika, Teie
raudteed ja vedurid, Teie autod ja aeroplaanid, Teie ,lendava ja kiire elu k&ik”
vigeva Paani hingedhu ees?! Uks sérmeliigutus maadevalitsejalt — ja hévineb
koige suurem suurlinn tihes ta vabrikute ja kultuuriga....” (HP: 16)

Peategelasest Taaveti puhul on koigepealt oluline tema perekonnanimi
Drewerk. See on moodustis saksa sonadest drehen ja Werk, mille tolke-
vasteteks on ’péorama, keerutama, treima’ ja ’teos, looming, masinavark’. See
tdhendab, et Rohu teose peategelane ei ole ainult Koljatile vastuseisja, vaid
tema nimi koigub veel ‘podratud teose’ ja ’treiva masinavargi’ tdhendusvarjun-
dite vahel. Teadvustades siinkohal, et Noor-Eesti ,saksavaenulikkus suunas
[tollaste] haritlaste pilgu kaugemale Euroopasse”, eriti prantsuse kultuurile
(Sisask 2007: 705), on mirgata, kuidas Taavet Drewerk ei ole ainult nime
poolest, vaid ka suvekodu valikul reaktsiooniline. Ta 1dheb ajaloolisse saksa
keskkonda ehk moisnikust Mart Ottensoni tilemjahtmeistri majja elama (HP:
9). Meenutades, et Ormussonile oli isegi eestlasest Johanneses liiga palju ,ger-
maanlikku” (FO: 82), voib kahtluseta oelda, et Rohu teose esimene eesmirk
oligi eelkiija maailma irooniline vooritus. Kaasaegsete jaoks vois see poore
aga olla teadvustamiseks liiga terav.

Kui vorrelda ,,Felix Ormussoni” ja ,,Hiimnid Paanile” peamist kujundlikku
liini ehk keskse subjekti ja teda timbritsevate naiste omavahelist suhtlust,
saab taaskord niidata, kuidas efeeb oma vanemteksti eelnevalt analiiusitud

15 Antud teoses ei ole raske ndha ka Knut Hamsuni ,Paani” (1894) eeskuju, kuid kuna
Roht rakendab laenatud miistifikatsiooni hoopis Noor-Eesti maailmapildi raputamiseks,
pole selle eeskuju puhul pohjust rddkida mojuingist.

512 KEEL JA KIRJANDUS 7/2017



iroonilist ambivalentsust limiteerib. Taavet kohtub Eva ja Isiga esimest korda
jalutuskaigul jarve ddrde: ,Korraga plaksatus — ja iiks kadus; drev sosin, siis
kiljatus — ja ka teine kadus. Kaks nuppu, tiks lilla, teine roosa, paistavad veest
ning nende all ithel mustad kulmud, teisel koik iiks heledus.” (HP: 29) ,Felix
Ormussonis” nii olulisel kohal olnud 6dede eristamatus on jareltulija tekstis
algusest peale likvideeritud. Taavetis ei teki ddedega suhtlusest mingisugust
I6hestumist, kuna Roht on selle pinge mgjuéngiliku iroonia abil lihtsalt tiih-
jendanud. Kiisimus on niitid, kuidas ta seda tekitatud tihimikku tdidab. Nagu
kaesoleva artikli kolmandas osas Bloomi antiteetilisusest riaékides sai osuta-
tud, on mgjudngi seisukohast vanemakuju limiteerimise korval sama oluline
ka selle kordamine. Jarelikult peab ,Hiimnid Paanile” olema selge vastureakt-
siooni korval eelkiijat taasloov.

Kordamise voi korvamise iseloomustamiseks sobib ,,Hiimnid Paanile” puhul
ideaalselt teine revisionistlik vote nimega tessera. See tdhistab tdideminekut
voi antiteesi ehk olukorda, kus ,poeet ,tdiustab” oma eelkéijat” (Bloom 2009:
161). Vanemteksti taasloomine jareltulija teoses ilmneb koige selgemini, kui
Ormussoni ja Marioni toukumist vorrelda Isi ning Taaveti tombumisega. Kui
alguses jadb Isi selgelt korvaliseks tegelaseks ja Eva ei kavatsegi teda kava-
lerile meelde tuletada (HP: 55-56), siis alates hetkest, kui Drewerk osutab,
et maalis temast pildi (HP: 66), saab eelkiija tekstis Ormussoni poolt nurja-
tud Mary ,puhta” armastuse voimalus kunstniku puhul périselt teoks. Esi-
teks tiritab Isi Taavetit oma ,oskamata huuliga” suudelda (HP: 69) ja 16puks
kinnitab ta (erinevalt Marioni ambivalentsest ,armastusviirsuse” lausungist)
peategelasele ithemétteliselt omapoolset armastust (HP: 129). Kuna Drewerki
puhul ei eksisteeri tombe- ega toukeseisundit, ei moju ta ka demanilikus mat-
tes ebaautentselt ega irooniliselt. Niiteks kui Eva nouab, et Taavet kannaks
Isi iile porilombi, vastab kavaler iikskoikselt: ,, Teie ode ... on veel niivord noor,
et kergeil jalul ise ile pori tulla, nagu viike part” (HP: 58). Ja olgugi et Taavet
kannab 16puks ikkagi Isi iile lombi, on Helene viasimatud vihjed ja Ormussoni
pikad eneseanaliitisid vidhendatud Rohu tekstis kompaktseks stseeniks, kus
,iikse pardi” voi ,udusule” silmadest jddvad kunstniku omadesse pidama
ainult pisarad (HP: 59). Sealjuures mdlemas teoses olev vanema 6e, Helene ja
Eva nurin peategelase iile on samuti kujundlikult eri kaaluga. Eelkiija teks-
tis on pikem sitidistus, et Ormusson on rumal ja tdnamatu poisike, mistottu
too hakkab vihast vabisema (FO: 164). Jareltulija tekstis on Eva sonastanud
mehe kiillmuse aga lihtsaks ,rumaluseks”, millele Drewerk vastab ,stida[me]
kalestu[misegal] kui kurjategijal” (HP: 88). Koik need niited on selged siinek-
dohhid. Eelkéija teksti mitmekihilisest irooniast jidb Rohu teoses alles ainult
osa.

Proovides niitid Rohu eskiisi kujundlikku taset moota, tuleb appi majuéngi
neljas revisionistlik vote ehk daemoniseerimine. Seal ,eelkéija t66 unikaal-
sus lahtub tldistamise kdigus” (Bloom 2009: 161). Protsessi retooriliseks vas-
teks on hiiperbool voi litootes. Nagu eelmises osas sai nédidatud, saabub ,Felix
Ormussoni” totaalne kujundlik s6lmitus prantsuse daami mingu tulekuga.
Selle peamiseks kataliisaatoriks on aga Felixi ja Mary toukuv—tombuv vas-
tastikmgju. ,Hiimnid Paanile” peategelase siseheitlus armastuse teemadel on
yveider ja otsitud” (HP: 114), magamata unesegased 66d — rumalad (HP: 117).
Jarelikult on Ormussoni pingeseisund Drewerkis lahtunud. See on narrus, ja
moisast pogenemise ajendiks on hoopis tema pohimétteline kiisimus iseendale,

KEEL JA KIRJANDUS 7/2017
513



kas ta Isile ,kosja ... ei 1dhe?” (HP: 132). Eelkiija koikeholmav irooniline piiride
purustamine reaalsuse ja kujutelma vahel on jareltulijas asendunud pateeti-
kaga abielu teemadel. Kuid hiiperbool jatkub. Taavet kirjeldab ennast pdrast
Berliini telegrammi kohta valetamist 1odhkeva pommina (HP: 136). Samuti on
teose iiks huvitavamaid stseene, Isi ja Taaveti hiivastijatt, kujutatud esimese
gradatsioonilise lesestumisena ja teise samas tempos degradeerumisena tihti
ukshaaval artikuleerivaks lapseks (HP: 143). Tegemist on pideva hiiperboolse
voimendusega, mis tipneb peategelase ilestunnistusega, et telegramm on
,Vale... Vale... Vale...” (HP: 145). Seda imelikum on muidugi, et isegi pédrast
vale tunnistamist ja mehe armastusavaldust Isile (HP: 145) eelistab kunst-
nik lahkuda. Retoorilist pohjust ju enam pole. Niisiis on ,Felix Ormussoni”
katakreetiline 16pp, kus viljamoeldis sai suuremaks kui elu ise, taandunud
romaanis ,Himnid Paanile” armastuse poeetiliseks liialduseks.

Mgjuéngi tédisring ehk metalepsis (siinkrooniliselt vottes katakrees) jadb
Rohul saavutamata, kuna enamik teose tuumakatest méirksonadest, nagu
»armastus”, ,Paan” ja kas voi ,dekadents”, jadvad staatiliseks. Kuigi peatege-
lane voib ise arvata, et ta on ,enesega valmis” (HP: 149), ei ole see retoorilisel
tasandil téielikult pohjendatud. Rohu teose kujundlik tuum avaldub kahan-
dava reaktsioonina eelkiija rikkalikule iroonilisusele ega suuda pakkuda sel-
lega vordvadrset mitmetdhenduslikkust. Antud juhul jdébki Roht vaid laine-
harjale piirgijaks (vt Kruus 1991) ja pole imestatav tema ,Hiimnid Paanile”
marginaalne positsioon eesti kirjanduskaanonis.

,Felix Ormussoni” ja ,Hiimnid Paanile” juhtumianaliiisi valguses saab
oelda, et Paul de Mani arusaamad retoorikast ja irooniast aitavad siinkroonili-
sel tasandil avada teksti kujundlikku paljusust ning Harold Bloomi mojuéingi
teooria pakub selle korvale diakroonilist sissevaadet, millised tdhendused on
eelkiija teksti puhul olulised ja mida efeeb neile antiteetiliselt vastu véidab.
Siinset vadrlugemist ei tohi aga tldistada tervele Rohu loomingule ja tuleb
teadvustada, et kuigi Bloom osutab, et tema teooria aitab tekstide kujundlikku
vihendamist viltida, kuna teksti tdhendus on terve teine tekst, jadvad min-
gid teose osised ikkagi alati tdhelepanuta (nt Taaveti seiklused Aida Juhani
ja Kriuka Kustaga, HP: 73-86). Jarelikult néitavad de Mani ja Bloomi vas-
tastikmgjulised védérlugemisviisid meile eelkdige kétte suuna analiitisimaks
pohjalikumalt, mida iga (eesti) kirjandustekst meile 6elda tahab ja kuidas ta
seda teeb.

Kirjandus

Adamson, Jaanus 2004. Kriitika ja mojuéng. — J. Adamson, Labirdidkimised.
Kirjutisi 1995-2003. Tartu: Veljesto, 1k 51-68.

Ainelo, Jaan, Visnapuu, Henrik 1932. Poeetika pohijooni. Tartu: Noor-Eesti
Kirjastus.

Albrecht, Jakob 1922. Kirjandusline iilevaade. Richard Rohti eskiis ,,Hiimnid
Paanile”. — Eesti Kirjandus, nr 8, 1k 284-288.

Alle, August 1922a. Hiimnid Paanile. Richard Roht. — Pdevaleht 30. VI, nr 149,
Ik 2.

Alle, August 1922b. Hiimnid Paanile. Richard Roht. — Pdevaleht 1. VII, nr 150,
lk 4.

5 14 KEEL JA KIRJANDUS 7/2017



Alle, August 1922c. Himnid Paanile. Richard Roht. — Pédevaleht 2. VII, nr 151,
1k 4.

Allen, Graham 1994. Harold Bloom. A Poetics of Conflict. New York—London—
Toronto—Sydney-Tokyo—Singapore: Harvester Wheatsheaf.

Barthes, Roland 2002. Autori surm. Tlk Marek Tamm. — R. Barthes, Autori
surm. Valik kirjandusteoreetilisi esseid. Tallinn: Varrak, 1k 117-125.

Bloom, Harold 1975. Kabbalah and Criticism. New York: The Seabury Press.

Bloom, Harold 1977. Wallace Stevens. The Poems of Our Climate. Ithaca—London:
Cornell University Press.

Bloom, Harold 1979. The breaking of form. — H. Bloom, Paul de Man, Jacques
Derrida, Geoffrey Hartman, J. Hillis Miller, Deconstruction & Criticism. New
York: The Seabury Press, 1k 1-37.

Bloom, Harold 1982a. Agon. Towards a Theory of Revisionism. New York—Oxford:
Oxford University Press.

Bloom, Harold 1982b. The Breaking of the Vessels. Chicago—London: The Univer-
sity of Chicago Press.

Bloom, Harold 1988. Coda: The criticism of our climate, a self-review. — H. Bloom,
Poetics of Influence. Toim John Hollander. New Haven: Henry R. Schwab, 1k
425-430.

Bloom, Harold 1997. The Anxiety of Influence. 2. tr. New York—Oxford: Oxford
University Press.

Bloom, Harold 2003. A Map of Misreading. 2. tr. New York—Oxford: Oxford Uni-
versity Press.

Bloom, Harold 2009. Mgjuéng: luuleteooria. Clinamen ehk poeetiline vair-
lugemine. Tlk Tiina Kirss. — Methis. Studia humaniora Estonica, nr 4, 1k 158—
172.

Bloom, Harold 2011. The Anatomy of Influence. New Haven—London: Yale Uni-
versity Press.

Bourget, Paul 2011. Esseid kaasaja psiihholoogiast. Tlk Heete Sahkai. — Loo-
mingu Raamatukogu, nr 21-23. Tallinn: SA Kultuurileht.

Bradley, Arthur 2010. The impossibility of reading: Bloom and the ‘Yale School’
of criticism. — Reading, Writing and the Influence of Harold Bloom. Toim Alan
Rawes, Jonathan Shears. Manchester—New York: Manchester University Press,
1k 259-282.

de Bolla, Peter 1988. Towards Historical Rhetorics. London—New York: Rout-
ledge.

de Man, Paul 1979. Allegories of Reading. New Haven—London: Yale University
Press.

de Man, Paul 1983. Blindness and Insight. 2. tr. Toim Wlad Godzich. Minneapo-
lis: University of Minnesota Press.

de Man, Paul 1996. Aesthetic Ideology. Minneapolis—London: University of Min-
nesota Press.

Freud, Anna 1976. The Ego and the Mechanisms of Defence. London: The Hogarth
Press.

Gilbert, Roger 2007. Acts of reading, acts of loving: Harold Bloom and the art of
appreciation. — The Salt Companion to Harold Bloom. Toim Roy Sellars, Gra-
ham Allen. Cambridge: Salt, 1k 35-51.

Hennoste, Tiit 2016. Eesti kirjanduslik avangard 20. sajandi algul. Hipped
modernismi poole I. (Heuremata.) Tallinn—Tartu: Tartu Ulikooli Kirjastus.

KEEL JA KIRJANDUS 7/2017
515



Hinrikus, Mirjam 2007. Noor-Eesti intellektuaalide dekadentlikust Euroopa
identiteedist: J. Randvere ,Ruth” ja Friedebert Tuglase ,Felix Ormusson”. —
Looming, nr 11, 1k 1713-1730.

Hinrikus, Mirjam 2014. Ambivalentsest dekadentsist ja selle siimptomitest
Paul Bourget’ ja Friedrich Nietzsche tekstides ning Friedebert Tuglase romaa-
nis ,Felix Ormusson”. — Autogenees ja tilekanne. Moodsa kultuuri kujunemine
Eestis. Koost Rein Undusk. (Collegium litterarum 25.) Tallinn: Underi ja Tug-
lase Kirjanduskeskus, 1k 199-240.

Hollander, John 1981. The Figure of Echo. Berkeley—Los Angeles—London: Uni-
versity of California Press.

Hollander, John 1988. Introduction. — Harold Bloom, Poetics of Influence. Toim
John Hollander. New Haven: Henry R. Schwab, 1k xi—xlvi.

Kirss, Tiina Ann 2008. Pegasus ja puuhobune. James Joyce’i ,,Kunstniku noor-
polveportree” ja Friedebert Tuglase ,Felix Ormusson”. — Methis. Studia huma-
niora Estonica. Noor-Eesti kiimme aastat: esteetika ja tdhendus, nr 1-2, lk
86-103.

Kirss, Tiina 2009. Saatesona tolkele. — Methis. Studia humaniora Estonica, nr 4,
1k 173-178.

Kruus, Oskar 1991. Pirgimine laineharjale. — Looming, nr 5, 1k 682—692.

Lotman, Juri 1990. Retoorika. Tlk Inta Soms. — J. Lotman, Kultuurisemiootika.
Tekst—kirjandus—kultuur. Tallinn: Olion, lk 217-246.

Moynihan, Robert 1986. Paul de Man. [Intervjuu.] — R. Moynihan, A Recent
Imagining. Interviews with Harold Bloom, Geoffrey Hartman, J. Hillis Miller,
and Paul de Man. Hamden—Connecticut: Archon Books, 1k 133—-159.

Pilv, Aare 2016. Pretensioonitu puudutus. — Looming, nr 10, 1k 1485-1487.

Raudsepp, Hugo 1922. JHiimnid Paanile”. Moned méarkused Roht’i uue teose
puhul. — Esmaspéev 18. IX, nr 4.

Roht, Richard 1922. Hiimnid Paanile. Tartu: Noor-Eesti Kirjastus.

Roht, Richard 1935. Tsaari ohvitser. Tartu: Noor-Eesti.

Roy, Ayor 2009. Hegel contra Schlegel; Kierkegaard contra de Man. — PMLA, kd
124, nr 1, 1k 107-126.

Salusinszky, Imre 1987. Harold Bloom. [Intervjuu.] — I. Salusinszky, Criticism
in Society. New York—London: Methuen, 1k 44-73.

Sisask, Kaia 2007. Friedebert Tuglase ,prantsuse daam”. Prantsusmaa kui
muusa ja maatriks nooreestlaste kultuurihorisondil. — Keel ja Kirjandus, nr 9,
1k 705-713.

Sisask, Kaia 2009. Noor-Eesti ja esprit fin-de-siécle. Puhta kunsti kreedo maa-
ilma- ja inimesetunnetust restruktureeriv roll 20. sajandi alguse Eestis. Tal-
linn: Tallinna Ulikooli Kirjastus.

Tammsaare, A. H. 1915. Ormussoni kiri Pariisist Friedebert Tuglasele. — Vaba
Sona. Teine aastakéik. Tartu: Noor-Eesti Kirjastus, 1k 183-189.

Tuglas, Friedebert 1915. Seletuseks. — Vaba Sona. Teine aastakéik. Tartu: Noor-
Eesti Kirjastus, 1k 189-190.

Tuglas, Friedebert 1920. Felix Ormusson. 2. tr. Tartu: Noor-Eesti Kirjastus.

Tuglas, Friedebert 1923. Eesti kirjandus 1922. — Looming, nr 2, 1k 140-150.

Tuglas, Friedebert 1973. Rahutu rada. Tallinn: Eesti Raamat.

Tuglas, Friedebert 2009a. Midia. — F. Tuglas, Valik proosat. Koostanud ja saate-
sonad Jaan Undusk. Tallinn: Avita, 1k 272-287.

Tuglas, Friedebert 2009b. Kirjanduslik stiil. — F. Tuglas, Valik proosat. Koosta-
nud ja saatesonad Jaan Undusk. Tallinn: Avita, 1k 339-344.

516 KEEL JA KIRJANDUS 7/2017



Arevushiired = Arevus-, stressiga seotud, dissotsiatiivsed ja somatomorfsed héi-
red. Normaalne &drevus. http://www kliinikum.ee/psyhhiaatriakliinik/lisad/ravi/
ph/40arevushaired. htm#Normaalne_&revus (14. IV 2017).

Harold Bloom’s and Paul de Man’s complementary rhetorical
misreadings: ,Himnid Paanile” (Hymns to Pan, R. Roht, 1922) in agon
with ,Felix Ormusson” (F. Tuglas, 1915)

Keywords: Estonian literature, anxiety of influence, rhetorics, tropes, irony,
misreading

The broader aim of this article is to give an overview of Harold Bloom’s theory of
the anxiety of influence and its applicability to analyse Estonian literature. A fur-
ther objective is to develop a synchronic and diachronic method of literary analysis
by confronting Bloom’s theory with the writings of its main contemporary critic
Paul de Man. In my opinion, both critics’ different views on rhetoric (de Man: a sys-
tem of tropes; Bloom: persuasion) are mutually complementary, which I illustrate
by using them to analyse two Estonian decadence novels with a similar storyline:
the canonical ,Felix Ormusson” (1915) by Friedebert Tuglas and the now forgotten
Hymns to Pan (,Himnid Paanile”, 1922) by Richard Roht. The present case study
shows how de Man’s views on irony help to open up the polysemy of Tuglas’ work
and how Bloom’s revisionary ratios help to prove that Roht’s novel was not merely
a copy of its predecessor work, but an agonistic reaction to its imagery. From a
synchronic viewpoint, Tuglas’ culmination performs the trope of catachresis and
this may be the main reason why the novel has such a high position in the Estonian
literary canon. From a diachronic viewpoint, Roht’s work unfortunately does not
have a similar level of complexity, its main trope is hyperbole and hence the figure
of metalepsis or the full circle of the anxiety of influence is not completed. There-
fore it is understandable why the later text is forgotten compared to its precursor.

Tonis Parksepp (b. 1987), MA, University of Tartu, doctoral student at the Depart-
ment of Literature and Theatre Studies, tonisparksepp@gmail.com

KEEL JA KIRJANDUS 7/2017
517





