
92 KEEL JA KIRJANDUS 1–2/2018

KIRJANDUS, TEADUS JA RAHVUS
TIIT HENNOSTE

Mis on selle essee mõte? Vastuseid on kaks. Keskne ja otsene eesmärk 
on vastuse otsimine küsimusele, kas ja kuidas on eesti kirjanduslugu 
aidanud (de)konstrueerida eesti rahvust. Kaudne eesmärk on aga 

iseenda teemakohase universumiosa korrastamine ja aukude täitmine. 
Seetõttu ei ole selles töös ka tavapäraseid viiteid. Huviline leiab loo lõpust 
loendi mu varasematest tekstidest, mis käesoleva käsitlusega haakuvad ja 
seda omal viisil ümbritsevad.

Alustada tuleb kaugemalt. Juba Johann Gottfried Herder leidis, et iga 
rahvus loob oma kirjanduse ning kirjandusel on rahvuse ajaloo käsitlemisel 
keskne koht, kuna kirjanduse kaudu kõneleb rahvuse hing kõige vahetumalt. 
Aga kirjandus ei ole lihtsalt kogum tekste, vaid tekstide kooslus, mille on loo-
nud humanitaarne rahvusteadus nimega kirjandusteadus. 

Humanitaarteadus ja rahvusteadus

H u m a n i t a a r t e a d u s e d  (ka vaimuteadused, ühiskonnateadused) on 
uduste piiridega mõiste, mille alla eri traditsioonides paigutatakse erinevaid 
teadusi: ajalugu, keeleteadus, kirjandusteadus, teatriteadus, muusikateadus, 
kunstiteadus, usuteadus. Ehk veel midagi, näiteks semiootika või filosoofia. 
Aga igatahes uurivad need teadused kultuuri ja ühiskonda. 

Humanitaarias on ikka pakutud välja põhimõttelisi erinevusi võrreldes 
reaalteadustega (tõlgendamine-mõistmine vastandusena seletamisele, (sks 
verstehen vs. erklären), lugude jutustamine, vaatepunktide paljus jne). On 
kerge näha, et asi ei ole nii. Kirjanduslugu võib olla tõlgendamine, mille tule-
museks on rida erinevaid jutustusi, millest üks ei välista teist. Samas värsi-
mõõte uuriv poeetika või kogu keeleteadus pole mingid jutustused ja pürivad 
üsna kindlalt ühe tõe poole. Kui ühte tõde ei ole (nagu eesti väldete või värsi
mõõtude käsitlemisel), siis ei vaadata seda mitte loomuliku vaatepunktide pal-
jusena, vaid olukorrana, kus pole veel probleemile õiget lahendust leitud. Nii 
jagavad need eripäratunnused tegelikult vähemalt osa konkreetseid humani-
taarteadusi pooleks. 

Lisaks, ka jutustav pool võib jaguneda kaheks. Näiteks laenab Euroopa 
kirjandusloo kirjutamise olulisim suund, XIX sajandi keskpaigas alguse saa-
nud positivism (Hippolyte Taine, Wilhelm Scherer, Georg Brandes jt) oma 
kesksed arusaamad loodusteaduste maailmast ja peab ideaaliks objektiivse 
tõe otsimist ning tegelemist mõõdetava, vaadeldava jms osaga kirjandusest. 
(Tegelikkus oli küll natuke teine. Ei olnud seda neutraalsust kuigi palju oma 
aja kuulsate positivistide töödes, millest paistab tihti läbi eeskätt oma aja libe-
ralism.)



93KEEL JA KIRJANDUS 1–2/2018

Eesti traditsioonis on osa humanitaariast pandud r a h v u s t e a d u s t e 
sildi alla. Vikipeedia järgi kuuluvad sinna esmajoones eesti keele ja rahva-
luule, Eesti ajaloo, kunsti, muusika, teatri ja kirjanduse uurimine. Paneme 
tähele tähekasutust (kui see ikka on läbi mõeldud).1 Jutt on ühel juhul Ees-
tist (mh Eesti kirjandus), teisel juhul eestist (eesti keel ja rahvaluule). Aga 
Vikipeedia lisab tuumale ka muud uurimisvaldkonnad, „mille tulemustel on 
otsene mõju eestlaste enesemääratlusele ning mis sellega aitavad kujundada 
ja säilitada eestlaste identiteeti”. 

Mida me sellest järeldame? Et laialt tõlgendades on kogu Eesti kirjanduse 
(eesti, baltisaksa, eestivene jm) uurimine rahvusteadus, aga nt baltisaksa rahva
luule uurimine ei ole? Et kitsas tõlgenduses oleks rahvusteadus ainult see osa 
Eesti kirjanduse uurimisest, mis on aidanud otseselt kujundada eestlaste iden-
titeeti? Et see uurimine, mille mõju on kaudne või puudub, ei ole seda mitte?

Keelelise relativismi hüpoteesi järgi (meil klassikutena Uku Masing ja 
Jaan Kaplinski, viimati vist Urmas Sutrop) oleks rahvusteadused hoopis need, 
kus teadlased mõtlevad eesti keeles, kuna keel paneb meie mõtlemisele peale 
teatud kategooriate võrgustiku (jätame igasugused pehmendused, kohavaimu 
ja kultuuri praegu kõrvale, just keeles ja selle kategooriates on asja tuum). 
Seega oleks rahvuskirjandusteadus see, mis mõtleb ükskõik mis kirjandusest 
eesti keeles, aga ei oleks see osa eesti kirjanduse uurimisest, mis on mõeldud 
nt inglise, saksa või soome keeles. (Enese hulluks ajamiseks võiks mõelda, 
mida teha juhtumiga, kus inimene mõtleb mitmes keeles, või kuidas teha 
kindlaks, mis keeles nt ameerikaeestlasest mitmekeelne uurija just parajasti 
mõelnud on.) 

Mudel ja objekt

Humanitaarteadused on kohaliku objektiga teadused,2 mida võib teha kahel 
viisil. Nimetan neid siin mudelikeskseks ja objektikeskseks teaduseks. 

Mudelikeskne teadus on uurimisobjekti uurimine t e a d u s e  pärast. See 
on keskne teaduse tegemise viis tänapäeva maailmas. Siin valitsevad koolkon-
nad, paradigmad, teooriad, meetodid. Nende loojateks on vastavat mudelit jär-
giv rahvusvaheline teadlaste kogukond ning iga üksiku teadlase ülesanne ja 
ideaal on lisada midagi oma koolkonda, meetodisse, teooriasse, paradigmasse. 
Tulemuseks on monograafiad ja artiklid ning vahekokkuvõteteks paksud käsi-
raamatud ja õhemad õpikud. 

Et selles teadusmaailmas osaleda, tuleb kirjandusteadlasel leida üles need 
tükid eesti kirjandusest, mis lisaksid midagi uut ühiselt loodavasse üldisesse 
mudelisse.3 Ja mis veel olulisem: mudelikeskse uurimistöö k e s k n e  v ä i d e 

1 https://et.wikipedia.org/wiki/Rahvusteadused (31. XII 2017). 
2 Muidugi on humanitaarias omad mõjukad ja määravad uurimisparadigmad, mille 

loojad soovivad jätta universaalsuse muljet. Kahjuks või õnneks, aga mõnele üksikule in-
doeuroopa suurkultuurile tuginevad mudelid on maailma kirjususe taustal samasugused 
erandid nagu eesti keel ja kirjandus. Neid eristab mõju ja võim. Lihtsalt üldistades: võimuga 
erandist saab reegel.

3 Üks paokoht muidugi on. See on võrdlev uurimine, mille keskmes on seosed, ülekan-
ded, mõjud, analoogiad. Seal on vaja nii erinevusi kui ka sarnasusi. 



94 KEEL JA KIRJANDUS 1–2/2018

saab olla sõnastatud üksnes m u d e l i k e s k s e l t, mitte eesti kirjanduse kesk-
selt. Eesti kirjandus on rangelt võttes üksnes vahend, mis oma eripära tõttu 
võimaldab üldisesse mudelisse midagi juurde lisada (kui võimaldab). Mudeli-
keskse uurimise sidumisel rahvusteaduse ja rahvusega on suured probleemid. 

1. Mudeli tegijaid huvitavad eesti kirjanduse erijooned ei pruugi üldse olla 
seal, kus me rahvuse konstrueerimise seisukohast lähtudes olulist näeme. 
Minu konkreetne kogemus pärineb eesti futurismist. Eesti futurism on olnud 
uurimisobjektina marginaalne nähtus. Kriitikud kuulutasid selle algusest 
peale noorte epigoonide tühiseks tegevuseks. 1930. aastate kirjanduslood 
jätsid selle lihtsalt kaanonist välja või äärmisel juhul kaanoni servale. Nõu
kogude võim vaenas seda ideoloogilistel põhjustel. Ja ka esimene oluline eesti 
futurismist kirjutaja Rein Kruus ei pidanud sellest ise suurt midagi. Tegelik-
kus on teine. Eesti futurismil on pakkuda rahvusvahelisele avangardikogu-
konnale vägagi huvitavaid osi. Seda olen näinud avangardiuurijate konverent-
sidel esinedes ja eesti futurismist kirjutades.

Selline uurimine võib aga viia peavooluteaduse ja rahvusideoloogide jaoks 
vägagi kummastavatele-hammustavatele tulemustele. Kuidas peaks nad suh-
tuma näiteks asjaolusse, et noor futurist Albert Kivikas on rahvusvaheliselt 
tegija, aga rahvusliku sõjaromaani „Nimed marmortahvlil” autorina paneb 
maailma õlgu kehitama. Või et kollaboratsionisti võrdkujuks pekstud Barba-
rus oli rahvusvaheliselt põnev avangardistlik luuletaja ning lokaalset kultuuri 
ülistav ja eesti rahvusühtsuse suhtes üsna vaenulik etnofuturism eesotsas 
Kivisildnikuga on ainus rahvusvahelise mõjuga eesti kirjandusnähtus. Samas 
Tammsaare, Tuglas või Under ja nende looming ei pruugi olla maailma kirjan-
dusteaduse seisukohast uudne ega huvitav. Või kitsamalt, nende loomingus 
võivad olla uudsed ja huvitavad sellised aspektid, mida me ise oluliseks ei pea. 
Ikka ja jälle kerkiv hala, et eesti kirjanduse suurkujud pole saavutanud maa-
ilmakirjanduses seda kohta, mida nad väärivad, ei paku uurijate maailmas 
erilist huvi. Asi on lihtsam. Kohalik kaanon mudelikeskses teaduses ei kehti 
ja tuleb lihtsalt ära unustada. 

2. Mudelikeskset uurimist ei huvita põhimõtteliselt kogu eesti kirjandus 
või kogu eesti kirjanduse ajalugu. Loomulikult on deskriptiivse (rõhutan, 
deskriptiivse) suurkeelse eesti kirjandusloo olemasolu hädavajalik, et rahvus-
vahelisel uurijate kogukonnal oleks kusagilt leida adekvaatset infot (õnneks 
on meil saksakeelne Hasselblatt olemas, aga ingliskeelne mõnesajalehekülje-
line deskriptiivne kirjanduslugu oleks samuti ülivajalik). Ja ammugi ei huvita 
seda teadust rahvuse konstrueerimine kirjanduse uurimise kaudu kui teaduse 
tegemise eesmärk. See teadus võib huvituda ehk rahvuse konstrueerimisest 
kui probleemist, näiteks küsimusest, kuidas on eesti kirjandus eesti rahvust 
konstrueerinud (Koidula, „Kalevipoeg”, romantiline ajalookirjandus jms). Kui 
seal muidugi on midagi teistest kultuuridest erinevat. 

3. Seda teadust tuleb teha rahvusvahelisele teaduskogukonnale arusaada-
vas keeles, mis kindlasti ei ole eesti keel. Kusjuures haruharva saab hakkama 
lihtsalt eestikeelset artiklit inglise keelde tõlkides. Põhjused jagunevad minu 
kogemuse põhjal kaheks. Esmalt, „eesti asi” vajab lisainfot, mille esitamine 
eestikeelses artiklis mõjuks pehmelt öeldes naiivsusena. Teisalt, kohalikus 
traditsioonis kasutatavad terminid, metafoorid ja sõnade konnotatsioonid kla-
pivad rahvusvahelistega (st ingliskeelsetega) vaid harva ja osaliselt. Ja seal 



95KEEL JA KIRJANDUS 1–2/2018

kaugel ei pinguta keegi selleks, et eesti mõisteid endale arusaadavaks mõelda. 
Ma ei arva, et sellel oleks palju pistmist eesti keelele eripärase mõtlemise kate-
gooriatega. Aga erinevus teksti tegemises on igal juhul olemas ning seetõttu on 
kindlam mõelda need artiklid inglise keeles. 

Kokkuvõtteks. Liikudes sihikindlalt mudelikeskses uurimismaailmas, 
saame tulemuseks hulga kilde eesti kirjandusest. Suure uurijaskonnaga 
kultuuris on vägagi usutav, et sadade uurijate tuhandetest kildudest kuju-
neb aja jooksul terviklik pilt. Eesti üliväikese uurijaskonna puhul on kindel 
vastupidine. Mudelikeskse uurimise tulemuseks ei ole ega saagi olla kirjan-
dusuurimine, mis konstrueerib rahvust. Selle eesmärgiks ja töö tulemuseks 
on uurimine, mis konstrueerib rahvusvahelist kirjandusteadust, kusjuures 
järjekindlalt seda teed minnes on tulemuseks eesti oma terminisüsteemide ja 
metafooride kadu. Ja valdavalt ei ole siin tegemist ka rahvusteadusega keele 
kaudu mõeldes, kuigi 99 % sellise teaduse tegijaist on eestlased. 

Kas siis on üldse mõtet sellist kirjandusteadust teha? Kindlasti on. Ilma 
eesti uurijate tööta liiguvad mudelikeskses teadusmaailmas parimal juhul kil-
lud, mis esindavad v ä l i s p i d i s t  vaadet eesti kirjanduse mõnele üsna juhus-
likule osale. Halvimal juhul aga on eesti kirjanduse kohal lihtsalt auk, tühi 
koht maailma kirjanduse universumis. Puudub pilt, mis näeb eesti kirjandust 
korraga seest ja väljast, oma keele ja maailmakeele, oma rahvuse ja maailma 
seisukohast. (Ma ei hakka siinkohal arutama mõne inimese ikka ja jälle esi-
tatud küsimusi, kas Eestis hariduse saanud, siin elav ja siinses teadusruumis 
töötav eesti kirjandusteadlane on võimeline kirjutama väljaspool Eestit kirjas-
tatavasse rahvusvahelisel tasemel väljaandesse sobivat artiklit.) 

Objektikeskne teadus on uurimine o b j e k t i  pärast, seega siis eesti kir-
janduse uurimine eesti kirjanduse pärast. Selle ideaalid on suures osas vastu-
pidised mudelikesksele uurimisele. 

1. Sellise uurimistöö tegijad on eesti kirjanduse huvilised, kuigi nad ei pea 
olema eestlased. Nende uurijate huvi ja eesmärk on lisada midagi just nimelt 
eesti kirjanduse uurimisse. Et selles töös osaleda, tuleb leida need tükid eesti 
kirjandusest, mis seni on läbi uurimata või kus on võimalus pakkuda uusi 
käsitlusi. Olgu see siis A. H. Tammsaare uus tõlgendus või August Alle isa 
sünniaeg. Siin ei huvita teisi uurijaid ega ka avaldajaid kuigivõrd, kas tule-
mus kordab teistes kirjandustes leitut või mitte. Ja taas olulisim: sellise uuri-
mistöö k e s k n e  v ä i d e  peab olema sõnastatud e e s t i  k i r j a n d u s e  k e s k -
s e l t.4 Eelnev ei tähenda, et see teadus ei kasuta rahvusvahelisi teooriaid või 
meetodeid. Loomulikult kasutab. Jutt on uurimise eesmärkidest.5 

2. Objektikeskne uurimine võib olla deskriptiivne faktide kogumine ja 
reastamine, tulemuseks näiteks kirjanduse leksikon. Aga objektikeskse uuri-
mise ideaaliks on ikka kasutada konkreetseid uurimistulemusi suurte ter-

4 Samas on sellisel uurimisel oluline eeldus: arusaam, et kogu eesti ilukirjanduslike 
tekstide kogum (või vähemalt suurem osa sellest) on teaduslikult uurimisväärne. See on 
oluline piiraja, millega ma siin ei hakka tegelema. 

5 Iga teooria lähtub ja alustab kohalikust objektist (konkreetsest kirjandusest, isegi 
konkreetsest kirjandusnähtusest või tekstist) ja püüdleb üldkehtivuse poole. Tulemuseks 
võib olla lokaalne teooria, mida rakendatakse ainult ühe kirjanduse peal. Selle eluiga väi-
keses kultuuris jääb väga lühikeseks, sest teoreetikul lihtsalt ei jätku järgijaid, kes teooriat 
pidevalt kasutades püsti hoiaksid. Elama jääb usutavasti üksnes teooria, mis leiab raken-
dust laiemalt kui ühes kultuuris. 



96 KEEL JA KIRJANDUS 1–2/2018

viklike piltide loomiseks. Kirjandusteaduses on sellise uurimise eesmärgiks 
konkreetse kirjanduse terviklikud ajalood. Ja need ei ole mitte deskriptiivsed 
faktikogud, vaid kindlast loogikast, kindlast alusideest lähtuvad kirjandus-
lood. Need loovad eesti kirjanduse kaanoni, mille keskmes on kindlad autorid 
ja nende teosed ning kaanoni seisukohast pole oluline, kas kanoonilised auto-
rid ja teosed on maailmale midagi pakkunud või mitte. See on eesti kirjandus 
eesti kirjanduse seisukohast. 

3. Eesti kirjanduse keskset uurimistööd teevad üldjuhul eestlased ja eesti 
keeles. Selle põhjaks on eesti keel ja eestikeelne mõtlemine. Samas ei pruugi 
see alati nii olla. Meil on piisavalt soome- ja saksakeelseid näiteid.

Kokkuvõtteks. Selles uurimismaailmas sihikindlalt tegutsedes saame 
tulemuseks samuti hulga kilde, aga ka suured kirjanduslood ja pisemad kooli 
kirjandusõpikud. Selle töö tulemused konstrueerivad tekstidest eesti kirjan-
duse tervikliku pildi (jätame siin kõrvale tõiga, et eri kirjanduslugude loodud 
eesti kirjandused osaliselt erinevad). See teadus ehitab eesti terminisüsteemid 
ja kirjandusest mõtlemise metafoorid, mis vaid osalt kattuvad rahvusvahelis-
tega. Sellisel viisil konstrueerib ka see teadus tegelikult kirjandusteadust, aga 
see on eesti oma kirjandusteadus. Mu jaoks ei ole küsimust, kas sellist kirjan-
dusteadust on mõtet teha. Ilma selleta ei ole eesti kirjandust lihtsalt olemas. 
On vaid kogum tekste kaupluste, kogude ja kodude riiulitel. 

Samas ei pea see töö olema rahvusteadus keele kaudu mõeldes, sest osa 
tegijaid ei pruugi hoopiski mõelda eesti keeles, vaid nt soome, saksa, inglise 
keeles. Ja küsida tuleb, kas eesti keeles mõeldud-tehtud eesti kirjanduslugu 
aitab konstrueerida eesti rahvust.

Kirjanduslugu ja eesti kirjanduslugu

Kirjanduslugusid võib kirjutada mitmel eri moel. Siinse arutluse tarvis pii-
sab nende jagamisest kahte liiki, vastavalt sellele, kas kirjanduse arengu/
muutumise tõukejõude nähakse kirjanduses endas või milleski kirjandusväli-
ses. Kõik välisele toetuvad lood tekitavad kaudselt ka kindla kirjandusvälise 
orientatsiooni. Kõigi gruppide kirjanduslood täidavad samu ülesandeid: nad 
kinnitavad grupi kultuurilist väärtust ja identiteeti. 

XIX sajandi Euroopa kirjanduslood ehitati üldjuhul positivismi põhjale. 
Positivismile on oluline arusaam, et kirjanduse lugu pole juhuslike järgne-
vuste jada. Uurija peab leidma põhiidee, mis läbib kogu kirjanduslike sünd-
muste sarja, mille muutumist või arengut kirjandus esindab. Olgu selleks 
Georg Brandese moodi vabadusaate ilmnemine või soomluse järjepidevuse 
idee soome kirjanduse loos. 

Positivism tõi esile kolme liiki välised tegurid, mis mõjutavad inimese sise-
mist olemust ja sellega kirjandust. Rass/tõug (enamasti rahvusliku iseloomu 
või rahvuse hinge tähenduses) hõlmab kaasasündinud ja pärilikke eeldusi. 
Miljöö hõlmab neid väliseid jõude, mille keskel rahvus elab: loodus, teised ini-
mesed, füüsilised ja sotsiaalsed tingimused, kliima jms. Moment (ajalooline 
hetk, ajastu vaim) on aeg, mil loomine toimub. Ei ole raske näha kahes esime-
ses punktis rahvuse olulisi määratlejaid.



97KEEL JA KIRJANDUS 1–2/2018

Teine suur mõtteviis, uusromantiline ja modernistlik kirjandusteadus, mis 
kujunes välja XX sajandi esimesel poolel, eristas ennast selgelt ühiskonnast. 
Selle vaateviisi ideaaliks oli kirjanduslugu, mis räägiks „kirjanduse arengust 
kirjandusena”. See lähenemine astub rahvusest ja ka muudest sotsiaalsetest 
konstruktsioonidest lihtsalt eemale. 

Kas eesti kirjanduslugu aitas kaasa rahvuse konstrueerimisele? Oleneb 
sellest, kuidas me kirjanduslugu ja rahvuse loomist tõlgendame. Piirdume siin 
ainult põhilisega. 

Eesti rahvust hakati teadupärast konstrueerima ärkamisajal. Sel ajal hak-
kasid ka eestikeelses ajakirjanduses ja kooliõpikutes ilmuma lood eesti kirja-
nikest, kellest tehti elulooväärilised isikud, rõhutades igati nende rahvuslikku 
rolli. Selle kaudu konstrueeris eesti kirjandusest kirjutamine kindlasti eesti 
rahvust. Kirjanduslugudega on asi keerulisem. 

XIX sajandi kaks esimest kirjandusloolist raamatut on D. H. Jürgensoni 
„Kurze Geschichte der ehstnischen Literatur” (1843–1844) ja August Ahlqvisti 
„Viron nykyisemmästä kirjallisuudesta” (1855). Kumbki ei olnud mõeldud 
eesti keeles ega eestlastele. Esimene suur eestikeelne eesti kirjanduse üle-
vaade sündis alles XIX sajandi lõpus. See on K. A. Hermanni „Eesti kirjanduse 
ajalugu esimesest algusest meie ajani” (1898). Kui proovida seda üldiselt ise-
loomustada, siis on tegu eklektilise kommenteeritud krestomaatiaga mitme-
suguste eestikeelsete tekstide ja nende kirjutajate kohta. Aga selles raamatus 
on ka Hermanni rahvuslikud arvamusavaldused kirjanike kohta (Jannsen on 
„palava armastusega Eesti meelest ja keelest kõnelenud ja kirjutanud”, Koi-
dula oli „ärarääkimata vaimurikas naesterahvas” jms). 

Eesti kirjanduslugu XIX sajandi Euroopa mõttes sündis alles XX sajandil. 
Selle põhja lõi Mihkel Kampmaa oma neljaosalise „Eesti kirjandusloo peajoon-
tega” (1912–1936) ja seda ehitas hulk autoreid, kõige olulisemana Friedebert 
Tuglas oma erinevate töödega. Olulised kirjandusloolised tööd ilmusid XX 
sajandi teisest kümnendist alates ja kaanonit loova tervikuni jõudis see kooli-
kirjanduslugudena 1930. aastatel.

Seega, eesti kirjandusest kirjutamine osales kindlasti rahvuse konstruee-
rimise protsessis XIX sajandil. Samas eesti kirjanduslugu tänapäeva mõttes 
nagu ei oleks konstrueerinud eesti rahvust (erinevalt nt saksa kirjandusloost 
XIX sajandil). Aga pilt võib muutuda, kui vaatame asja veidi teisiti ja väidame, 
et eesti rahvus „saadi valmis” alles 1930. aastatel. 

Rahvuse defineerimine on teadupärast tänamatu tegevus, sest mingit 
vajalike ja piisavate tunnuste komplekti selleks olemas ei ole (klassikaline 
vastuväide on alati juudid, kuigi mulle pole selge, miks peaks neid just rah-
vuseks nimetama). Võime öelda, et rahvus on Wittgensteini tähenduses pere-
konnamõiste. 

Siin ja praegu proovime leida vaid eesti rahvuse olulisi tunnuseid. Mis 
määrab eestlase identiteedi? Ennekõike ja otsustavalt keel. Keel aga on kee-
rukas ja mitmekihiline nähtus. Moodsat rahvust ei defineeri murded, argikeel, 
suuline keel ega ka lihtsalt kirjalik keel. Keskseks määratlejaks on normi-
tud kirjakeel, mis sealjuures peab olema kasutusel paljudel erinevatel ühis-
konnale olulistel elualadel, religioonist riigivalitsemiseni. Selle kõrval on aga 
kindlasti vajalik ka kogu vastavat kollektiivi igapäevaelus ühendav suuline 
argikeel (kohamurretest ei piisa). Normitud moodne eesti kirjakeel kõigi oma 



98 KEEL JA KIRJANDUS 1–2/2018

registritega sai valmis ja tuli laialt kasutusse kõigil olulistel avalikel ühiskon-
naelu aladel 1930. aastateks. Samaks ajaks muuseas oli olemas ka linnade 
ühisargikeel ja algas murretevastane võitlus. Teisisõnu, keele kaudu definee-
rides sai eesti rahvus „valmis” 1930. aastateks. 

Keele kõrval tulevad kõne alla territoorium, kultuur ja veri. Eesti vere 
kohta saame vaevalt mingeid ajalisi piire vedada. Eesti territoorium kui tervik 
fikseeriti teadupärast 1917. aastal. Eesti rahvuskultuuri üle arutamine viiks 
meid väga pikale teele. Siinkohal on oluline vaid küsimus, kas me saame leida 
mingit rahvusega seotud olulist ja piisavalt selget piiri 1930. aastatel. Ilmselt 
ei ole sellele küsimusele päris ühest vastust. Aga kindlasti võime öelda, et 
alles 1930. aastateks olid eesti kultuuris olemas moodsa euroopaliku kõrgkul-
tuuri olulised nähtused. Ja heal juhul alles 1930. aastatel saame kõnelda ka 
argikultuurieestlasest kui moodsast eurooplasest, kodukaunistamisest kem-
mergus käimiseni (kuigi see suuremat midagi ei näita, sest selles osas ei eri-
nenud eestlased kuigivõrd teistest rahvastest). Teisisõnu, selleks ajaks võime 
kõnelda Eesti ühiskonna tsiviliseerumisest Norbert Eliase mõttes. Kokkuvõt-
tes võib minu arvates üsna suure kindlusega pakkuda, et eestlaste „loomine” 
kestis vähemalt kolm inimpõlve ja selle tegevuse küllalt usutav lõpupiir on 
1930. aastad. 

Nüüd võime küsida uuesti, kas XX sajandi alguse eesti kirjanduslugu oli 
rahvuse konstrueerija. Eesti kirjandusloo alused laenati Wilhelm Schereri, 
Hippolyte Taine’i ja Georg Brandese positivismist. Ajaloo põhjaks valiti kir-
jandusvool, mis pole loomult ei lokaalne ega rahvuslik nähtus. Eesti kirjan-
dusloo aluste põhilooja oli vana rahvuslane Kampmaa, ent sama oluline oli 
ideoloogiliselt pahempoolne Tuglas. 1930. aastatel võib aga selgelt näha, kui-
das kirjandust püütakse siduda rahvusega. See arusaam ei ole omane üksnes 
Kampmaale, vaid paljudele uurijatele, jõudes tippu ennekõike kooli kirjandus-
lugudes. 

Kui otsida Kampmaale olulisi läbivaid, ühes suunas liikuvaid arenguideid, 
siis neid on mu arust kaks komplekti. Esimene on kirjanduse liikumine üha 
suurema iseseisvuse ja eneseteadvuse poole. Nii äratas tema jaoks romantism 
rahvuse, realism üksikute kihtide ja uusromantism indiviidi eneseteadvuse 
ja isikuvabaduse. Teine on kirjanduse stiili (vormi) täiustumine ja individua-
liseerumine, mis algas romantismis, arenes edasi realismis ja muutus uus
romantismis tungiks täiuslikkuse poole.

Kui vaadata laiemalt, siis on paljudes töödes näha, kuidas kirjanduse aren-
gus otsitakse ja nähakse liikumist „oma” suunas. „Oma” märgib siin ennekõike 
eestilikke/rahvuslikke aineid, teemasid, probleeme, rahvuskarakteri peegel-
dusi jms. Kõige rahvuslikum/eestilikum kirjandusvool on selles lähenemises 
uusrealism, mille algus seotakse otseselt omariikluse algusega. Uusrealismi 
määratluses on kesksel kohal just eestlase psühholoogia avamine, lisaks posi-
tiivsus, rahvuslikud aated, ühiskonna ja riigikesksus individualismi ees, elu-
lähedus, tööülistus jm. Selle kõrval sisaldab „oma” ka originaalsuse mõõdet. 
Originaalsus on oluline ideaal, mida vastandatakse kopeerimisele, laenulisu-
sele jms. 



99KEEL JA KIRJANDUS 1–2/2018

Dekonstrueerimine

Nüüd tuleme dekonstrueerimise juurde, mis on iseenesest väga udune mõiste. 
Ma vaatan asja lihtsalt ja küsin, kas ja kuidas saab moodne eesti kirjandus-
teadus aidata kaasa eesti rahvuse hääbumisele. 

Alustame rahvusest. Jätame korraks kõrvale vere, territooriumi ja laie-
malt kultuuri. On lihtne näha, et nende tunnuste järgi mõõtes muutub „eest-
lane” pidevalt ja üsna kiiresti üha vähem „eestlaseks” vanas mõttes. Piirdume 
alguses keele ja kirjandusega. 

Eesti rahvuse määravaks tunnuseks on ühine normkirjakeel ja ühine 
argikeel. Kõigepealt, argikeelest rahvuseks ei piisa. Kindlasti võib ühist eesti 
argikeelt kõnelev kooslus püsida sajandeid, kindlasti sobib selle koosluse ise-
loomustamiseks täiend „eesti”, aga sama kindlasti ei sobi sinna juurde põhi
sõnaks „rahvus”. Määrav on normitud kirjakeele olemasolu ja kasutamine olu-
listes avaliku elu valdkondades. Sellega on meil teadupärast üha kehvemad 
lood. Kirjakeelt ei saa hävitada korraga, seda tuleb teha vähehaaval, alustades 
olulisimast. Seda teadsid juba Vene impeeriumi moderniseerijad XIX sajandi 
lõpus ja teavad hästi EV vastavasuunalised juhid ja ideoloogid. Rahvuslikult 
olulisi kirjakeele allkeeli on mitu, meid huvitab siin teaduse, täpsemalt rah-
vusteaduse keel. 

Eesti teaduskeele kasutuse tõrjumine käib hoogsalt. Tõsi, selle juures 
tuuakse mõnikord välja, et rahvusteadusi see eriti ei puuduta. Samas teavad 
kõik filoloogid, et asi pole nii. Palju juttu on olnud ka sellest, et igal juhul jääb 
alles eestikeelne kooliõpetus ja populaarteadus, seega ka terminid ja eesti tea-
duskeel. See jutt on häma. Kooliõpik, lehelugu ja teadusartikkel võivad olla 
kõik eesti keeles mõeldud. Aga õpiku või leheartikli kirjutamine ei ole eesti 
keeles mõtlemine teaduslikus tähenduses. Neil on suur ja põhimõtteline vahe. 
Keele seisukohast vaadates sureb kirjandusteadus kui rahvusteadus siis, kui 
kirjandusest ei mõelda enam t e a d u s l i k u l t  eesti keeles. Lihtsalt öeldes, kui 
sureb humanitaarne teaduslik mõtlemine eesti keeles, siis sureb ka eesti rah-
vus kui kultuurrahvus. Ajaleht ega kooliõpik ei aita midagi. 

Eesti kirjandusteadus muutus nõukogude ajal. Selle pagulasharu jätkas 
positivismipõhise ja rahvuskeskse kirjanduse loo ehitamist (vaid väikeste 
kõrvalepõigetega). Selle kodumaine haru proovis stalinistlike juhtide sunnil 
lammutada rahvuskeskset kirjanduslugu ja rahvuskeskset kirjandust ning 
ehitada selle asemele klassikeskset (kirjandus)maailma. See ei õnnestunud. 
1960. aastatel toimunud muutused tõid kirjandusuurimisse tagasi palju sõja-
eelset positivismi ja rahvuskesksust, osalt varjatult, osalt avalikumalt. Ja 
1990. aastate algupoolel tabas kirjandusuurimist lausa rahvuslik plahvatus. 
Kas kirjandusteadus on muutunud sellele järgnenud paarikümnel aastal? 

Muidugi on võetud kasutusele kümnete kaupa erinevaid rahvusvahelisi 
teooriaid ja meetodeid, kordades enam kui kogu varasema eesti kirjandus
uurimise ajaloo jooksul kokku. Aga see ei ole muutnud eesti kirjandusuurimise 
loomust. Ei saa kuidagi öelda, et mudelikeskne lähenemine oleks tõrjunud 
kõrvale objektikeskse eesti kirjanduse uurimise. Kui vaadata bibliograafiaid, 
siis ülivaldav osa kirjutatust on endiselt eestikeskne kirjandusest mõtlemine. 
Ja julgelt üle 90 % eesti kirjandusuurimustest ilmub endiselt eesti keeles. 
Isegi suurem osa eesti uurijate loodud teoreetilistest mudelitest on ehitatud 



100 KEEL JA KIRJANDUS 1–2/2018

eestikesksetena. Seega tuleb küsida, kuidas uued lähenemised objektikeskses 
kirjandusteaduses suhestuvad eesti rahvuse olemise või hääbumisega. 

Postmodernism armastab kõnelda suurte narratiivide surmast ja inimese 
kümnetest identiteetidest. Tegelikkus on mu arvates lihtsam. Esiteks, min-
git suurte narratiivide surma ei ole olnud. Post-suundades on lihtsalt omad 
suured narratiivid, mille seas üks ülinarratiiv, rahvusevastasus, kordub nagu 
Cato Vanema „Kartaago tuleb hävitada”. Teiseks, postmodernism ei ole tege-
likult tegelenud kümnete identiteetidega. Positiivselt poolelt on selle eesmär-
giks rahvuskeskse suure narratiivi asendamine mõne omapoolse suure nar-
ratiiviga. Olgu näiteks feministlik, territorialistlik ja postkolonialistlik suur 
narratiiv. 

Feminism on nii keerukas ja vastuoluline ideede ja ideoloogiate komplekt, 
et selle sisse pole mõtet sukelduda. Meie teema seisukohast on oluline vaid 
üks küsimus: kuidas suhestab feministlik kirjanduslugu ennast rahvusega? 
On öeldud, et feminism pole üheselt rahvusluse või rahvuse mõiste vastu. Ta 
ei eita kuulumist rahvusesse, vaid on meestekeskse kitsalt mõistetud rahvus-
luse vastu. Selle väite eelduseks on arusaam, et rahvus ja moodne rahvuslus 
on (varjatult) meestekesksena defineeritud nähtus. See on maskuliinne rah-
vuslus ja rahvuslik maskuliinsus, milles naised on allasurutud, objektideks 
taandatud, ilma oma hääleta tegelased. Ja oluline on anda naistele oma hääl. 
Nii on. (Muidugi pole feminism siin ühtne. Meestekeskse rahvuse võib asen-
dada sooneutraalse või naistekesksega.) Siit aga algavad kohalikud küsimu-
sed. Kuidas on asjad eesti feministlikus kirjandusteaduses? Milline on selle 
suhe rahvusega? Jne.

Territooriumi on eestlased ikka jaganud teiste rahvastega. Muidugi võime 
jõuda selleni, et oleme arvuline vähemus sellel maal. Aga see ei muuda midagi. 
Rahvuse defineerimise seisukohast tulevad muutused siis, kui eesti keel ei 
erista enam siin elavaid eestlasi muukeelsetest Eesti elanikest. Teisisõnu, kui 
kultuurikeskne rahvus on asendatud territooriumi- või riigikesksega. See on 
lähenemine, mida rida ideolooge praegu hoolega pakub. Mis puutub siia kir-
janduslugu? Puutub, kui defineerida rahvus ümber mitte üksnes oleviku ja 
tuleviku tarvis, vaid ka tagantjärele, minevikus. Siis tuleb otsekohe mängu ka 
kohakeskne kirjanduslugu. On selge, et kohakeskne kirjanduslugu on midagi 
muud kui keelekeskne ja keele kaudu defineeritud rahvuse keskne lugu. See 
on Eesti, mitte eesti kirjanduse lugu.6 Aga meie teema seisukohast tõuseb olu-
line küsimus: kas kohakeskne kirjanduslugu aitab kaasa eestlaste kui rah-
vuse hääbumisele senises tähenduses? 

Nagu näete, ma ei pakkunud vastuseid, vaid küsimusi. Vastajad on teised. 
Ja postkolonialismist ma siin ei räägi. 

Lõpuks tuleb muidugi küsida üldisemalt: kas kirjandusloo peamine üles-
anne on toestada rahvuslikku identiteeti? Vaevalt. Aga kui ühe rahvuse 

6 Selline kirjanduslugu saab väljendada kohavaimu (vähemalt paistab mulle nii, et just 
seda on baltisakslaste puhul esile tõstetud). Kui panna eestlaste kirjanduslugu samale põh-
jale, siis peaks hakkama ka eesti kirjanduses ennekõike kohavaimust mõtlema. Tõusevad 
huvitavad küsimused. Kas eestlaste kohavaim on olemas? Ja kas see on seotav baltlaste 
kohavaimuga? Või peame kõnelema Lõuna-Eesti, Põhja-Eesti ja Lääne-Eesti kohavaimust? 
Kas Tammsaare kohavaim on sama kui Lutsul või Mälgul? Kas Tuglasel üldse oli koha
vaimu? Jne. 



101KEEL JA KIRJANDUS 1–2/2018

keskne määratleja on keel, siis tegeleb kirjanduse keelelisele määratlemisele 
toetuv kirjanduslugu selle toestamisega kogu aeg. Paratamatult. Kui aga sel-
lise rahvuse kirjanduslugu keelele ei toetu, siis tegeleb ta sama paratamatult 
kultuurrahvuse identiteedi lammutamisega. Vähemalt kaudselt. 

Mis juhtub, kui likvideeridagi rahvusliku identiteedi keskne kirjandus
ajalugu? Kuni see on akadeemiline debatt, ei juhtu väljaspool kabinette midagi 
(seal sees võib muidugi palju juhtuda, koos teadusideoloogiliselt õigetele ini-
mestele määratud rahaga jagatakse ümber ka kabinetid). Otsustav on see osa 
teadusest, mis viiakse kooli. 

Kirjanduslugu (koos muu kirjandusuurimisega) õpetab ka lugemisviise. Ta 
ütleb, mis on oluline eesti kirjanduses ehk mida tuleb ja mida tasub lugeda. Ta 
toob välja viisid, kuidas kanoonilisi teoseid lugeda. Ja konstrueerib sellisena 
lugejat. Kui kooli kirjandusõpetusse rahvus sisse süstida, siis mõjutab see otse-
selt ka rahvuse enesemääratlust. Kui oluline see on, näitasid nii 1930. aastate 
koolikirjanduslood kui ka nõukogude aja õpikute raevukad katsed varasemaid 
lugusid uutega kinni katta. Kui viia mitterahvuskeskne kirjandusõpetus (eriti 
kirjanduse ajalugu) kooli, siis on kaks varianti. Esimene, mõne põlvkonnaga 
lammutab kooliharidus igasuguse rahvuskeskse lugemise. Ja aitab oluliselt 
kaasa rahvuse hääbumisele. Teine, alles jääb kaks kirjanduse lugu ning tekib 
skisofreeniline olukord, mida nägime juba nõukogude ajal.

Ükskõiksus

Tegija peab nägema oma tegevuses mõtet. See hoiab tegijat üleval. Kuigi eest-
lasele olevat eksistentsialistlik absurditunne loomulik seisund. 

XIX sajandist kuni XXI sajandi alguseni oli rahvuskesksel teadusel mõte. 
See oli ühelt poolt vastupanuteadus, astumaks vastu ümberkultuuristamisele. 
Teiselt poolt oli see ülesehitav teadus, mille ideeks eestlase kui rahvuse konst-
rueerimine, moderniseerimine ja Nõukogude okupatsiooni järel ka osaline 
rekonstrueerimine. 

Selle teaduse sügavam mõte oli üks: kogu teadus on vajalik tuleviku tarvis. 
Tulevik tähendas lihtsalt seda, et vaatamata kõigele ei sea järgnev põlvkond 
rahvust kui keset või vähemalt väga olulist osa oma identiteedist kahtluse alla. 
XXI sajandil on mu arvates rahvuskeskse teaduse mõte suuresti kadunud. On 
võitlus rahvusliku identiteedi vastu. On võitlus eesti keele kui kultuurkeele 
vastu. Ja on midagi veel kurvemat: rahvuse unustamine, kõrvalejätmine, üks-
kõiksus. Rahvus lihtsalt unustatakse kuhugi nurka, kuni ta kooleb. 

Uurija jaoks on see suur teema. Kui uurida kirjandust rahvusvahelise kir-
jandusteaduse jaoks, siis pole rahvuse küsimusel mõtet. Kui aga uurida kir-
jandust rahvuse tarvis, siis muutub tulevik määravaks. Kui pole kellegi jaoks 
uurida, siis pole ka mõtet uurida. Mõte on ainult dokumenteerimisel. Koguda 
kokku kõik, mis on olemas, ja fikseerida lõplik seis, enne kui nupud kasti visa-
takse. Või kirjutada siiski suur kokkuvõtlik eepos? 



102 KEEL JA KIRJANDUS 1–2/2018

Tiit Hennoste tööd, mis haakuvad käesoleva esseega

Hüpped modernismi poole II. 20. sajandi eesti kirjandusteadus Euroopa kirjandus-
teaduse taustal. 
3. loeng: Romantiline positivism. – Vikerkaar 2006, nr 3, lk 71–83.
4. loeng: Eesti kirjandus ja selle uurimine 19. sajandil: romantilise idealismi 

aeg. – Vikerkaar 2006, nr 6, lk 93, 96–108.
13. loeng: 20. sajandi esimese poole kirjanduslood III: kokkuvõtteid ja üldistusi. 

– Vikerkaar 2008, nr 9, lk 75–87.
22. loeng: Stalinismist perestroikani I. Üldpilt. – Vikerkaar 2011, nr 1–2, lk 

151–162.
24. loeng: Stalinismist perestroikani III: 1960. aastate kirjandusteooriast. – 

Vikerkaar 2011, nr 12, lk 63–74.
Noor-Eesti kui lõpetamata enesekoloniseerimisprojekt. – Noor-Eesti 100. Kriitilisi 

ja võrdlevaid tagasivaateid. Young Estonia 100. Critical and Comparative Ret-
rospectives. Tallinn: Tallinna Ülikool, eesti kirjanduse õppetool, 2006, lk 9–38. 

Noor-Eesti enesekoloniseerimisprojekt. Teine osa. Olulised kirjandusmõtteviisid ja 
nende suhted kolonialismiga 20. sajandi algupoole eesti kirjanduses. – Methis. 
Studia humaniora Estonica 2008, nr 1–2, lk 262–275.

Keelega on JOKK. – Vikerkaar 2012, nr 10–11, lk 153–161.
Mille pagana pärast on maailmal vaja ingliskeelseid eestlasi. – Maaleht 13. III 

2015.
Eesti kirjanduslik avangard 20. sajandi algul. Hüpped modernismi poole I. (Heu-

remata.) Tallinn–Tartu: Tartu Ülikooli Kirjastus, 2016.
Ethno-Futurism in Estonia. – International Yearbook of Futurism Studies, kd 2. 

Toim Günter Berghaus. Berlin: de Gruyter, 2012, lk 253–285.
„Break, arise and bloom!” Experiments with Language, Books and Manifestos in 

Estonian Futurism. – International Yearbook of Futurism Studies, kd 6. Toim 
Günter Berghaus. Berlin: de Gruyter, 2016, lk 198−219.

Literature, science and nationality

Keywords: national sciences, national identity, model-centered vs. object-centered 
approach, (de)construction, Estonian literary history, Estonian language

The essay asks what are the relations, if any, between Estonian literary history 
and the (de)construction of Estonian national identity. 

The essay looks at the humanities as sciences with a local object, which can be 
approached, however, in two different ways. The model-centered approach aims at 
contributing new knowledge to the model at hand, while the local material serves 
as a means to that end, whereas the aim of the object-centered approach is to 
reveal new insights into local material, while international models serve as means 
to the end. The two approaches have different consequences to the study of Esto-
nian literature.

First, the model-centered approach takes no heed of the Estonian literary his-
tory as a whole,  whereas that is exactly what lies at the heart of object-centered 
studies. Second, the model-centered approach need not address the same traits of 
Estonian literature which are cherished by the object-centered research. Third, 



103KEEL JA KIRJANDUS 1–2/2018

model-centered researchers prefer to think in English, using English terms, meta-
phors and lexical connotations, whereas an object-centered study of Estonian lit-
erature is usually a result of thinking in Estonian.

The object-centered Estonian literary history has contributed to Estonian 
nation-building, not after the 1930s, though. Model-centered literary research does 
not contribute to nation-building. Instead, it can help deconstruct the Estonian 
nation as the latter is greatly defined by its native language and the culture based 
on this language. 

A literary history cerebrated in Estonian helps to build and maintain the Esto-
nian nation. Should Estonian literature cease to be thought of in scholarly Esto-
nian it would mean a step towards the extinction of the Estonian nation. 

Note that our concern is not so much about the (however deplorable) loss of 
academic debates and literary history pivoting on national identity, but rather 
about that part of literary scholarship that normally makes its way to schools. A 
withdrawal of national literary history from schools threatens with a change in the 
ways of reading literature which are traditionally taught to students, thus contrib-
uting to the emergence new readers who fail to perceive the nation-centered aspect 
of any literary text. This would certainly contribute to the decline of national iden-
tity. 

Tiit Hennoste (b. 1953), PhD, University of Tartu, Institute of Estonian and General 
Linguistics, Senior Researcher, tiit.hennoste@ut.ee


