REFILOLOOGIA JA SELLE KOLM KOMPONENTI

MARTIN EHALA

ega Keele ja Kirjanduse veergudel. Nagu Marek Tamm kirjeldab oma iile-

vaateartiklis ,Tagasip6ordumine filoloogia juurde: vaade Ameerikast”, on
sama juhtmotiiv tuntud ka lédne teoreetilises métlemises véhemalt moodu-
nud sajandi kaheksakiimnendatest aastatest alates, tihedalt seotuna sooviga
poorduda filoloogia juurde tagasi. Aga nii nagu samasse jokke ei saa astuda
kaks korda, pole voimalik tagasi poorduda ka samasse filoloogiasse.

Nikolai Gogoli romaanis ,Surnud hinged” on véga ilus kujund, mis kirjel-
dab, kuidas moisasiidamest hargnevad kiilavaheteed ,valgusid igasse ilma-
kaarde laiali, nagu piititud vihid, kui neid kotist vilja puistatakse” (Gogol
2012: 122). Umbes sama on juhtunud ka filoloogia komponentidega, mis
samuti on nagu kotist vélja puistatud ja valguvad laiali, mitte kill kiiresti,
aga jarjekindlalt ja just nimelt igasse ilmakaarde. Eks see ole natuke kohedust
tekitav vaatepilt, kui kotist vélja puistatud vdhid roomama hakkavad — vihid
on sorgadega ja jisemeid on neil palju. Filoloogia lagunemine voib tekitada
veidi sarnast tunnet.

On iisna selge, et filoloogia kotist vilja roomanud teadusi ei onnestu kotti
tagasi toppida, ja sellel on mitu pohjust. Esiteks ei ole kiisimus ainult keele- ja
kirjandusteaduse lahknemises, vaid distsipliine, mis kunagi olid seotud filo-
loogilise uurimist6oga, kuid on niiiid selle seose kaotanud, on rohkem. Teiseks
on filoloogia lagunemine kestnud juba viga pikka aega — peaaegu tipselt sada
aastat, kui votta lagunemise algushetkeks siinkroonse keeleteaduse siind,
milleks voib siimboolselt pidada Ferdinand de Saussure’i ,,Uldkeeleteaduse
kursuse” avaldamist 1916. aastal. Ja kolmandaks, filoloogia moodustanud
teadused on saja-aastase laialiroomamise jooksul joudsalt paljunenud, nii et
tekib digustatud kartus, kas nad koik filoloogia kotti tagasi mahuvadki. Tiihi
kott ei seisa paris kindlasti piisti, miski peab filoloogia kotti tagasi minema,
et see pisti piisiks. Kindlasti ei pea sinna tagasi minema koik keeleteaduse,
kirjandusteaduse, etnoloogia ja ajalooteaduse alldistsipliinid, mis vahepeal on
tekkinud, téhtis on, et holmatud oleks filoloogilise tegevuse jaoks vajalik osa.

Omaette kiisimus on see, kas meil iildse enam on vaja filoloogilist tea-
dust6od — las see filoloogia kott kossitab tiithjalt kuskil nurgas, ega teadlastel
uurimistéost puudu ole. Filoloogiast vilja kasvanud teadused on ju koik viga
elujoulised: teadlased uurivad, avaldavad oma toid ja koolitavad jarelkasvu.
See aktiivsus on siiski veidi petlik. Humanitaarteadused toesti liiguvad oma-
soodu rahulikult edasi, aga olgem ausad, laiemas tihiskondlikus plaanis ei sol-
tu sellest eriti midagi. Vilja arvatud rakendusliku potentsiaaliga teadustes,
nagu keeletehnoloogia, keelekorraldus voi keeleoppe metoodika, ei leki ena-
mik humanitaarteaduslikust teabest valdkonnast vilja, ei pddse mojutama
uhiskonna vaimsust ega selles toimivaid protsesse.

Spetsialiseerumise kasvuga on humanitaarteadlased muutunud iitha enam
reaalteadlaste sarnaseks — nad teavad itha rohkem iiha vihematest asjadest.

Filoloogia lagunemine ei ole korduv teema mitte iiksnes eesti filoloogias

KK 8-9/2016 601



Laiahaardeline humanitaarne kompetents ja eruditsioon, mis iseloomustas
moodunud aegade filolooge, nagu Wilhelm von Humboldt, Friedrich Schlegel,
Friedrich Nietzsche, J. R. R. Tolkien, Juri Lotman jt, on tédnapédeva spetsiali-
seerunud humanitaarteadlaste puhul haruldane. Selle tulemusena on huma-
nitaarteadlastel iiha vihem 6elda midagi, mis konetaks iihiskonda, ja seetottu
pole ka imestada, et mitmel pool maailmas vihendatakse humanitaarteaduste
rahastamist ning suletakse voi koondatakse viiksemaks oppetoole.

Humanitaarteaduste staatuse alanemine thiskonnas on selge mérk ka
filoloogia kriisist. James Turner (2014) viidab, et kuivord humanitaartea-
dused on kaotamas oma tidhtsust teaduste reas, on seda enam vaja toetada
filoloogilist motlemis- ja uurimisviisi, et niisugust suundumust pidurdada. Ja
voib-olla tasub sellest kriisist viljapdédsu otsida filoloogia timbermotestami-
ses — refiloloogias. Jargmine kiisimus on, mis see refiloloogia on, millised on
ta eesmérgid ja mida ta sisaldab. Kéesolev viike arutlus piitiab sellel teemal
natuke fantaseerida.

Filoloogia olemus

Filoloogia olemus on iisna haaramatu, paljuski seetottu, et seda on defineeri-
tud koige erinevamatel viisidel. Loomulikult lubab termini etiimoloogia (’séna-
armastus’) dédrmiselt laia tolgendust, piiritledes selle siiski keelega. Donald
Maddox (1993: 60—61) todeb, et konsensuse puudumine on tingitud ,,valdkond-
likust ebaméérasusest, mis on filoloogiat 14dbi aegade iseloomustanud. Sest
filoloogia on alati olnud kahepaikne, parasiitlik, tditmatu olend, mis buliimili-
se Graali kuninga kombel elatub teiste erialade 6gimisest. Teadlased on teda
alati kohelnud nagu mingit fourre-tout’d [turukotti — M. E.] — 16tva tihendust,
mis sageli votab rahvuslike piiride kuju; nagu laienevat pldarakat, mille para-
doksaalsel kombel moodustavad need palju selgemini piiritletud valdkonnad,
mille ta on &ra 6ginud, nagu ajalooline grammatika, fonoloogia, vordlev keele-
teadus, tekstikriitika, leksikoloogia, dialektoloogia, suulise ja kirjaliku teksti
poeetika ja nii edasi. Filoloogial voib toesti olla sama palju definitsioone, kui
palju on erialasid, mille ta suudab alla neelata, voi kui palju on filolooge, kelle
tegevust kuidagi kirjeldada tuleb.” Kui filoloogia kott on olnud nii mitmepal-
geline ja ebaméirane, siis tekib paratamatult kiisimus, miks ta tildse olemas
on. Miks ta nii visalt piisti on ptisinud? Kui poleks olnud vajadust sellise koike-
mahutava teadusvaldkonna jérele, siis poleks see ju iildse tekkinud voi oleks
juba hiadbunud. Jarelikult, filoloogial on mingi pohjendus ning selles pohjen-
duses peitub ka tema olemasolu digustus.

Selle pohjenduse on minu hinnangul suurepéraselt sonastanud ligi 150
aastat tagasi Friedrich Nietzsche oma inauguratsiooniloengus, kui ta valiti
Baseli ilikooli klassikalise filoloogia erakorraliseks professoriks. Nietzsche
alustab filoloogia defineerimisest ja see koosneb tema jéargi kolmest kompo-
nendist: ajalooteadusest, loodusteadustest ja esteetikast.

Ajalooteadus kuulub filoloogiasse niivord, kuivord filoloogia ,tahab mois-
ta teatud rahvuslike identiteetide! ilminguid nende iiha uutes vormides, ning

! Termin identiteet ei olnud Nietzsche ajal kasutusel, see tuli sporaadiliselt kasutusele
XX sajandi alguses ja leidis siistemaatilist késitlust alles Erik Eriksoni t66des XX sajandi
keskel. Nietzsche kasutab terminit Volksindividualitit, mida tolleaegses diskursuses kasu-

602 KK 8-9/2016



valitsevat seaduspira nihtuste pogususe taga” (Nietzsche 1954 [1869]). Teis-
te sonadega, ajalooteadus peab aitama filoloogial selgitada rahvusliku oma-
péra tekkimist ja seda, kuidas ajaloo kulgemises on tildinimlikud seaduspérad
rahvusliku eripdraga seotud.

Loodusteadused kuuluvad filoloogiasse ,sedavord, kui nad pitavad
aru saada inimese siigavaimast instinktist — keelevoimest” (Nietzsche 1954
[1869]). See médratlus paigutab keeleteaduse justkui loodusteaduste hulka,
mis XIX sajandi olukorda arvestades on veidi tillatav. Ma ei suuda hinnata,
kas Nietzsche pidas silmas vordlev-ajaloolist keeleteadust, mida iseloomustab
loodusteaduslikult tipne meetod (seda siiski vaid esmasel pealevaatamisel,
haalikumuutuste seaduspérade interpreteerimine jatab hulga ruumi fantaa-
siale), voi pigem Wilhelm von Humboldti traditsiooni, mis keskendub sellele,
kuidas keelte strukturaalsed isedrasused mojutavad meie maailmast arusaa-
mise viisi. Voimalik, et molemat, sest eks ole filoloogia jaoks oluline méista
niihé&sti ajaloolisi juuri kui ka keelest tingitud stinkroonseid rahvuslikke eri-
pérasid.

Esteetika kuulub filoloogiasse, ,sest see tostab koigi ajastute reast esile
niinimetatud ,klassikalise” ajastu — eesmérgi ja sooviga see unustatud ideaal-
maailm vilja kaevata ja meie tdnapidev klassikalise ja igavikulise peegli ette
seada” (Nietzsche 1954 [1869]). Esteetika rohutamine filoloogia komponendi-
na on markimisvairne isedranis seetottu, et Nietzsche radgib siin klassikalise
ajastu ideaalmaailmast, mille méodupuuga tdnapdeva ndhtusi tuleks hinnata.
See néib viitavat, et Nietzsche peab normatiivsust filoloogia komponendiks.
Minu hinnangul on see filoloogia olemuse méistmisel kriitilise tdhtsusega, sest
teadus iseenesest ei tohiks ju olla normatiivne: teadus on tdoe tunnetamine ja
tode on selline, nagu ta on, mitte selline, nagu ta olema peaks. Uhesénaga,
normatiivsuse lilitamine teaduslikku paradigmasse toob esile reaalteaduste
ning filoloogia ja teiste humanitaar- ning sotsiaalteaduste fundamentaalse
erinevuse, nimelt selle, et viimased ei seleta iiksnes, mis on ja miks on, vaid
votavad ka seisukoha, kuidas peaks olema. Mis seal salata, sageli lahtuvad
thiskonnateadlased oma seletustes selle kohta, milline maailm on, ettekuju-
tusest, milline maailm peaks olema. Kuigi moraalsed argumendid on piiranud
ka loodusteaduste arengut, voimaldab matemaatiline meetod toestada ka
moraalile vastukiivaid tddesid (mis muidugi voib tdestajale loppeda tule-
riidal). Humanitaar- ja sotsiaalteadustes on see palju keerulisem, sest iimber-
likkamatuid toestusi pole voimalik esitada.

Kolm komponenti — ajalugu, keeleteadus ja esteetika — ei moodustanud
uhtset filoloogiat ka 150 aastat tagasi: ,Pohjus peitub sellessamas mitmekiilg-
ses iseloomus, kontseptuaalse tihtsuse puudumises, mitmekesiste teaduslike
tegevuste ebaloomulikus tthendamises, mida hoiab koos iiksnes nimetus , filo-
loogia”.” Need eri teadused on filoloogias kokku segatud ,nagu volujook kum-
malistest sahvtidest, metallidest ja kontidest, kusjuures selles sisaldub veel
lisaks kunstiline, esteetilises ja eetilises mottes imperatiivne element, mis on
tema puhtalt teadusliku kditumisega muret tekitavas vastuolus” (Nietzsche
1954 [1869]). Juhin tiéhelepanu, et molemad, nii Nietzsche kui ka iilaltsiteeri-
tud Maddox, kuigi filoloogid, viljendavad sonavalikuga kerget polgust filoloo-
gia olemusliku heterogeensuse suhtes.

tati Volksgeisti ja Volksseele stinoniiimina ja mis minu hinnangul kattub suuresti rahvus-
identiteedi moistega tdnapéaeval.

KK 8-9/2016 603



Ja taas oleme kiisimuse juures, milleks see filoloogia: mis on tema ole-
masolu pohjendus, kui tema osad ei kolksu kokku ning on omavahel kontsep-
tuaalses vastuolus? Voib-olla pakub seletuse Nietzsche hinnang, et ,filoloogia
on olnud algusest peale ja igal ajastul ka pedagoogika. Pedagoogilisest vaate-
nurgast ldhtudes tehti valik kdige uurimisvédrsematest ja hariduslikult koige
kasulikumatest elementidest” (Nietzsche 1954 [1869]). Pedagoogika iilesanne,
teadagi, on uute ithiskonnaliikmete sotsialiseerimine, st nende kurssi viimine
thiskonnas kehtivate normide ja hinnangutega selle kohta, mis on maailm,
mis on tihiskond ja kuidas inimene seal kdituma peaks. Ja mitte tiksnes kurssi
viimine — pedagoogika iilesanne on ka kindlustada, et oppijad need normid ja
hinnangud omaks votaksid. Seega, kui filoloogial on pedagoogiline iseloom,
siis peabki ta olema normatiivne, st ithendama tegelikkuse uurimise teoreti-
seerimisega selle iile, mismoodi tegelikkus olema peaks.

Pedagoogiline eesmirgiseade pohjendab seega filoloogia eklektilist ole-
must: uurimine ja teoretiseerimine ldhtub teatud eetilistest ja esteetilistest
ideaalidest, ning uurimise eesmirk on néidata, kuidas reaalsus nendega
suhestub. Selle uurimisse on pohimatteliselt kaasatud koik teadused ja mee-
todid, mis eesmérgi saavutamisele kuidagi kaasa aitavad. Selline funktsio-
naal-pragmaatiline 1dhenemine on kindlasti olnud tiks pohjusi, miks filoloogia
komponendid on 14bi aegade olnud tthendatud Nietzsche mainitud volujoogiks,
milles teaduslik meetod ja eetilised imperatiivid on ,muret tekitavas vastu-
olus”. Seega, filoloogia ei ole puhas teadus maailma todede selgitamiseks, vaid
normatiivne teadus, mis on alati olnud suunatud teatud tihiskondlike {iles-
annete lahendamisele ja eesméirkide saavutamisele.

Samas kurtis Nietzsche 1954 ([1869]) juba poolteist sajandit tagasi, et
vaatamata filoloogia korgele arengule ,on maad votnud tileildine otsustuste
ebaméiérasus, ja seetottu ldbiv loidus filoloogiliste probleemidega tegelemi-
ses”. Minu hinnangul motleb Nietzsche siin normatiivse otsustuse ebamééras-
tumist — teiste sonadega eetilise, esteetilise ja pedagoogilise otsustuse niiris-
tumist. Ja kui see nii on, siis on kahtlemata tegu jatkuva ning stiveneva prot-
sessiga, iiha olulisema pohjusega, miks filoloogia kellelegi korda ei 1dhe: kui
pole vajadust normatiivse ideaali jarele, siis pole ka vajadust teaduse voi vald-
konna jarele, mis seda ideaali taga ajab.

Nimetatud asjaolu kasutavad #ra paljud filoloogia vaenlased. Uhtede jaoks
on filoloogid lihtsalt raamatukoid, ,kes kiimme korda ldbi ndammutatud kirja-
vara iiheteistkiimnendat korda ette votavad ja 1dbi miluvad” (Nietzsche 1954
[1869]). Kuid nende jaoks pole filoloogia midagi ohtlikku, vaid iiksnes ohutu
ja kasutu ajaraisk. Teisest kiiljest aga ,elab lausa karm ja taltsutamatu viha
filoloogia vastu koikjal seal, kus kardetakse ideaali kui sellist, kus kaasaeg-
ne inimene 6nnelikus eneseimetluses omaenda jalge ette pormu langeb, kus
helleenlust peetakse vananenud ja seetottu tédiesti kasutuks vaatenurgaks”.
Nietzsche klassikalise filoloogina keskendub hellenismile kui ideaalile, kuid
pohimotteliselt on filoloogia tuum iga rahva ja iga keele muinasaja uurimine
eesmirgiga seada esteetilisi ja eetilisi ideaale kaasaja tihiskonnale.

Kui filoloogia olemus Nietzsche jargi kokku votta, voime todeda, et filoloo-
gia on olnud rahvuse juurte, rahvuskeele ja rahvuskirjanduse uurimine peda-
googilise eesmérgiga kujundada ja arendada rahvuslikku identiteeti. Filo-
loogide leegionid on alati leidnud rakendust tildhariduskooli emakeele ja kir-
janduse opetajatena. Pole vihimatki kahtlust, et see traditsioon jatkub, vaa-

604 KK 8-9/2016



tamata asjaolule, et filoloogia ise on kriisis. Emakeeledpetajate ettevalmistus
on siiani tilekaalukalt filoloogiline, isegi kui filoloogia komponendid on igasse
ilmakaarde laiali valgunud nagu puitud vihid, kui neid kotist vélja puista-
takse. Sellest eesmargist tulekski 1dhtuda refiloloogia defineerimisel.

Refiloloogia vajalikkusest

Refiloloogia on hddas sama probleemiga, mis on painanud filoloogiat vihemalt
alates Nietzsche aegadest ja mis on ka kogu meie 6htumaa ja valgustusideo-
loogia hédda — normatiivse otsustuse ebaméérastumine.

Ei ole kahtlust, et valgustusideaalid toidavad loomingulisust, innustavad
inimest jitma kuulekust jumala vastu ning iildisemalt m4ssama moraalinor-
mide ja autoriteetide vastu. Seda tehes vabastab inimene oma uuenduslikkuse
ja loomingulisuse, mis on iseenesest ju kogu progressi alus. Nii kasutab loo-
mingulisus tildist moraalinormide raamistikku ja tihiskonna ahistavat struk-
turaalsust kiitusena. Nietzsche Ubermensch on mdnes méttes just sellise end
moraalist korgemale seadva uue moraalsuse véljendus. Kuid pandagu téhele,
et Nietzsche eetika ei tdhenda kaugeltki tdnapéevase ,iliinimese” eetikat, kes
vastustab norme selleks, et tihiskond tema hedonistlikule ja enesekesksele
oleskelule hinnangut ei saaks anda. Nietzsche moraalifilosoofia 1dhtub klas-
sikalistest dilsatest védirtustest, enese piiramisest ja vastutuse votmisest (vt
Leiter 2015).

Seega vajab inimene niihésti struktureerivat normatiivsust, et olla voime-
line pisivaks tooks ja koostooks, kui ka tihiskondlike normide pidevat tileta-
mist, et teha midagi uut. Kogu valgustusjdrgne dhtumaade ajalugu on suu-
reparane niide sellest, kuidas valgustuse leek on toitnud end normatiivsuse
kiitinlast, seda tasapisi kahandades. Nii on valgustus iga polvkonnaga 6ones-
tanud omaenese allikat — iga polvkonnaga on jdénud alles itha vihem sellest
normatiivsest raamistikust, mille vastu méssata ja millest toukuda.

Vastus kiisimusele, kas refiloloogial on Gigustust ja elulootust, s6ltub nii-
siis sellest, kuidas areneb lddne tihiskond. Kas suund sotsiaalsele anoomiale,
normide puudumisele, jitkub voi mitte? Vastamise teeb keeruliseks ka asja-
olu, et me ei tea, kas anoomia ongi inimkonna moraalse arengu suund, milles
l4dds on esirinnas, voi on tegemist 144ne moraalse kollapsiga, millele jargneb
uus normatiivsus.

Mulle tundub, et sotsiaalne anoomia ei ole jatkusuutlik, v6i on jatkusuut-
lik vaid totalitaarses jdlgimisiihiskonnas, kus riik sekkub otsekohe, kui kellegi
tegevus mingil viisil hakkab kahjustama teiste tegevust. Aga kui ithiskonna
litkmed ei jaga iihiseid vaartusi, siis ei saa keegi midagi hinnangulist Gelda,
ilma et moni teine ei voiks seda votta riinnakuna oma toekspidamiste vas-
tu — ithesdnaga, anoomilises ithiskonnas pole sonavabadus voimalik (vt Ehala
2016). Kui me ei soovi sellist iithiskonda, on refiloloogia vajalik, praegu ilmselt
rohkemgi kui varem.

Sest filoloogia pohieesméirk — uurida rahvuslikku karakterit — on aja-
kohane ka tédnapéeval, kuigi praegu viaartustatakse pigem variatiivsust ja uli-
mat mitmekesisust kui rahvusliku tihtsuse loomist. Sellegipoolest on kiisimus
identiteedi konstrueerimisest aktuaalne ja selle uurimine jatkuvalt seotud
keele ja kirjandusega, sest koik identiteedid konstrueeritakse keele vahendu-

KK 8-9/2016 605



sel ja koik identiteedid kannavad oma tuumvaidrtused iile lugudesse ja narra-
tiividesse (vt Somers 1994), millest omakorda tuleneb, et kirjandus on jatku-
valt identiteediloome keskne instrument.

Refiloloogia peab puhastama filoloogia tolmust, ajalooliste tirikute uuri-
misest eesmérgiga luua miiiitide ja iidsete juurte pohjal rahvust (nagu iitles
kord Georg Julius Schultz-Bertram: ,,Anname rahvale eepose ja ajaloo ja koik
on vodidetud”, tsiteeritud Pirnik 2006: 115). Rahvused on loodud ja koik on
voidetud ,niikuinii”. Samas toimub rahvuse pidev taasloomine — rekreatsioon,
kui kasutada seda voorsona veidi véljaspool tema tavalist jousaalikonteksti.
Selle rekreatsiooniga peakski uuenenud filoloogia — refiloloogia — tegelema,
isegi juhul, kui praeguse rahvusloome eesmérgiks on tihtsuse leidmine usus
diversiteedi rikastavasse mojusse.

Siit kerkib kohe jargmine kiisimus: millised teadusharud peaksid refilo-
loogiasse kuuluma, mis oleksid selle kolm komponenti? Kui refiloloogia ees-
mérk on tihiskonna kollektiivse identiteedi taasloomine, siis peavad temasse
kindlasti kuuluma koik valdkonnad, mis tegelevad keelekasutuse uurimise-
ga funktsionaalsest ja kommunikatiivsest kiiljest: tekstilingvistika, retoori-
ka, diskursuseanaliiiis. Nende valdkondade teadmus on vajalik moistmaks,
kuidas toimib identiteediloome, ja ka seetottu, et kriitiline meediakirjaoskus
on tdnapieval hddavajalik hariduse osa, et opilased ja thiskond suudaksid
propagandast ja identiteedipoliitikast tiines meedias orienteeruda. See kokku
peaks moodustama refiloloogia esimese komponendi.

Tahan rohutada, et kuigi igasugune identiteediloome on oma olemuselt
propaganda, tuleb selle mehhanisme siiski moista, et saaksime sellega prakti-
liselt tegeleda, propagandast ldbi ndha ning oma kaalutud otsuseid teha. Sest
refiloloogia eesmérk ei ole indoktrineerimine mingisse tihte ideoloogiasse koiki
teisi kinni keerates, vaid see peab olema teadus sellest, kuidas luua ideoloo-
giaid, mis on teistega konkurentsivoimelised ja suudavad pakkuda inimesele
tahendusrikast ja rahuldavat kollektiivset identiteeti. Uhesonaga, refiloloogia
esimene komponent peab suutma tegeleda niihésti praktilise ideoloogilise loo-
minguga kui ka sellesama tegevuse metatasandil analiiiisimisega tildinimli-
ke, jumalike ja eetiliste vadrtuste kontekstis, et tommata pidurit, kui kuskil
hakatakse konstrueerima ideoloogiat, mis digustab pohjendamatut diskrimi-
neerimist ja védgivalda mingite riithmade suhtes.

Keelekasutust uurivad keeleteaduse suunad peaksid niisiis kindlasti kuu-
luma refiloloogiasse. Suur osa muud lingvistikat ei puuduta refiloloogiat ja sel-
lel voiks lasta rahulikult areneda oma loogika jéargi. See osa lingvistikast, mis
integreerub loodusteaduste vo6i informaatikaga, hakkab toenéoliselt ttha enam
reaalselt panustama tehnoloogia arengusse. Klassikalised grammatikauuri-
mise valdkonnad, mis on domineerinud strukturaalses lingvistikas XX sajandi
jooksul, hakkavad ilmselt mgju kaotama, nii kurb kui see ka pole. Chomsky
generatiivne grammatika on siin koige parem néiide: see tuli keeleteadusse
komeedina, luues illusiooni véimalusest konstrueerida toétav keelekompe-
tentsi mudel, praktikas aga osutus suuresti klaaspéarlimédnguks, millel puudub
reaalne rakenduslik vialjund isegi konetuvastuse ja konestiinteesi arendamis-
se, riadkimata keelepddevuse modelleerimisest tehisintellekti osana. Samas
on ebadiglane Chomsky panust eitada — teaduslik diskussioon on protsess, ja
selle protsessi osana, sammuna teadusliku motte edenemises on tema teoorial
vaieldamatult kaalukas koht teaduse ajaloos.

606 KK 8-9/2016



Refiloloogia teine komponent on humanitaarteadused. Humanitaartea-
duste all motlen ma siinkohal teadusi, kus teaduslik toestus on pohimaétte-
liselt voimatu ja kus uus teadmine luuakse andmete interpreteerimise teel.
Interpreteeriva iseloomu tottu ei teki humanitaarteadustes teadmise akumu-
leerumist ega sirgjoonelist progressi: koik, mida 6eldakse, on monel varase-
mal perioodil juba 6eldud ning humanitaarteadlase tilesanne on lihtsalt 6elda
oigeid asju oigel ajal, st seda, mis antud ajaloolises hetkes on vajalik, et luua
inimvaérset thiskondlikku ja kultuurilist ruumi. Nii on filoloogia nagu pidev
taaskasutus, ja selleparast olekski ta dige nimi refiloloogia.

Taaskasutusele on tiitipiline, et eesméirk piihitseb vahendi — ei ole tdh-
tis, et tSello on tehtud vanast suusast ja plastkanistrist, peaasi, et sellel saab
méngida. Samasugune ldhenemine peab iseloomustama ka refiloloogi — ta
peab iiles korjama koik, mis voib vdhimalgi mééral kasulik olla, ja nende kéie-
piraste vahenditega iiles ehitama selle, mille poole ta piitidleb, mis tdhen-
dab, et refiloloog ei saa olla kitsa spetsialiseerumisega teadlane. Ta vajab laia
humanitaarteaduslikku haaret ja eruditsiooni nii viimase aja teaduslikes
uurimustes kui ka klassikute toodes.

Refiloloogia kolmas komponent on eetika, mis tuleneb refiloloogia eesmér-
gist konetada inimesi inimeseksolemise pohiliste imperatiivide seisukohalt —
pakkuda suunda, eesmérki ja olemisele motet. Kui filoloogia 161 seda eesmérki
tdites rahvuslikku identiteeti, siis refiloloogia tilesanne on luua thiskondlik-
ku identiteeti. Pohimotteliselt ei ole rahvuslikul ja tthiskondlikul identiteedil
olemuslikku vahet, kuid paraku moistetakse rahvusliku identiteedi
all sageli kitsalt etnilist identiteeti, samal ajal kui tdnapédeva tithiskond on
multietniline ja vajab ka tithendavat identiteeti. Funktsioonilt on rahvuslik ja
uhiskondlik identiteet aga samased — mélemad pakuvad tithiskonna liikmete-
le tihiste véaértuste raamistiku. Kui rahvusliku identiteedi puhul rohutatakse
enamasti ajaloolist ithtekuuluvust ja tihist paritolu, siis tihiskondliku identi-
teedi puhul peaks fookus olema kaasajas ja rohutama tihist saatust praegusel
momendil ning tthiseid eesmérke ldhemas tulevikus.

Mida teha?

Loomulikult ei ole refiloloogia midagi olemuslikult uut, vaid piitie filoloogiat
natuke tuunida, 1dhtudes infoajastu nouetest ja tingimustest. Toenéoliselt on
refiloloogia filoloogia korval kogu aeg olemas olnud, sellest annavad tunnistust
nii monedki tdhelepanuviidrsed tood, naiteks Lennart Meri ,Hobevalgem”,
Kalevi Wiigi ,Eurooplaste juured”, Hasso Krulli ,Loomise monu ja kiri”, Enn
Haabsaare ,Soome-ugri saamine”, Valdur Mikita ,Metsik lingvistika”, ,Ling-
vistiline mets” ja ,Lindvistika”, Margus Oti ,,Végi. Vaekirjad I” ja voib-olla veel
moned. Koik nad kasutavad filoloogilisi ja/voi laiemalt humanitaarteaduslikke
meetodeid ja esitavad teooriaid, mis seostuvad identiteediloomega.

Samas iseloomustab neid t6id ka asjaolu, et tinapédeva keeleteadlased, kir-
jandusteadlased, etnograafid, arheoloogid jt peavoolu teaduse esindajad ei ole
neid votnud ilearu tosiselt. Ja paljuski Gigusega, sest mainitud teosed inter-
preteerivad fakte liiga vabalt voi teevad jareldusi, mis loogika seaduste alusel
ei saa tuleneda eeldustest, mille pohjal ,jiareldusi” tehti. Samas on andmete
vaba interpretatsioon neis toodes otseselt identiteediloome teenistuses.

KK 8-9/2016 607



Muidugi oleks ideaalne, kui kaasahaarav identiteediloome jargiks loogika-
reegleid ja oleks jarelduste tegemisel vaoshoitud — see annaks talle palju
tugevama pohjendatuse. Kuid mitte teaduslik loogika, vaid autorite voime
konetada lugejat on ilmselt peamine pohjus, miks ilalloetletud téid armasta-
takse. Lugemisest saadava emotsiooni nimel on lugeja valmis tegema teadus-
likkuses jiareleandmisi, nii hdiriv kui see tositeadlastele ka ei ole.

Olgu teaduslik voi ebateaduslik, kummalgi juhul ei tohi identiteediloome
minna vastuollu eetiliste pohivadrtustega ega aukartusega elu ees iildisemalt.
Sest kujutage ette, kui keegi téiesti loogiliselt korrektselt ja teaduslikult toes-
tatavatele faktidele tuginedes looks teooria, mis digustaks niiteks genotsii-
di. On raske kujutleda, et selline teooria tuleks vaieldamatu teaduslikkuse
tottu oigeks tunnistada. Sellise ldhenemise voimatus iseenesest on parim
toestus, et normatiivsus on humanitaar- ja sotsiaalteaduste lahutamatu kom-
ponent. Et see muret tekitav vastuolu filoloogia teadusliku iseloomu ja tema
esteetilises ja eetilises mottes imperatiivse elemendiga, mida Nietzsche mai-
nib, ei ole tegelikult muret tekitav, vaid paratamatu ja digustatud.

Seega voib oelda, et filoloogiline tegevus ei ole kunagi olnud teaduslik,
toestuspohine tegevus, vaid pigem veenmist66 autori ideoloogilise sdnumi toe-
tuseks. Vast on liiga ldbindhtav ideoloogilisus olnud pohjuseks, miks refilo-
loogia on jadnud véiljapoole humanitaarteaduslikku paradigmat: humanitaar-
teadlased (sh filoloogid) pole suutnud leppida mottega, et nad on oma olemu-
selt ideoloogiatootajad.

Vooristus tegevuse ideoloogilisuse suhtes ongi voib-olla pohjus, miks huma-
nitaarteadlased ronivad iitha korgemale elevandiluutorni ja tegelevad asjade-
ga, mis ldhevad korda iiha védiksemale hulgale inimestele. Nii kaotavad nad
jarjekindlalt oma positsiooni tihiskonnas ja seelidbi ka teaduses — erinevalt
drkamisajast ei paku nad enam ideid, mis leviks viiruslikult, nad tootavad
kitsas akadeemilise tunnustuse raamistikus, milles kolleegide antud hinnan-
gud (viitamiste ja eelretsenseerimiste kaudu) kaaluvad edukuse juures koige
rohkem. Uhesonaga, filoloogid ja humanitaarteadlased on omaks votnud reaal-
teaduste moodupuud ja piiiavad méngida reaalteaduste reeglite jargi. Kaht-
lemata on mones filoloogiast eraldunud teadusharus, eeskétt mitmesugus-
tes lingvistilistes distsipliinides selline valik viljakas, ja nende valdkondade
viimase aja areng niibki viitavat kokkukasvamisele reaal- ja/voi infoteaduste-
ga. Sellel suunal nad peaksidki jditkama ja mitte tagasi vaatama filoloogia voi
refiloloogia suunas.

Kuid suuremas osas filoloogiast ja humanitaarteadustest ei toimu tead-
miste akumuleerumist nagu reaalteadustes, mistottu ei ole ka voimalik minna
jarjest kitsamas valdkonnas jirjest stigavamale. Selliste valdkondade teadus-
to6 pohirohk on interpreteerimisel. Interpretatsiooni vaartus soltub sellest,
kuivord see ldheb korda tihiskonnale, kas ta mgjutab tihiskonna enesetunne-
tust voi olukorrast arusaamist. Interpreteeriva uurimistooga tegelevad filoloo-
gid peaksid tosiselt motlema sellele, et vihemalt osaliselt loobuda akadeemili-
sest tunnustamis- ja viitamisringist ning hakata oma ideid esitama viisil, mis
paneks lugema ja kuulama ka mitteteadlastest haritud ihiskonnaliikmed.
Tanapédeva Eestis peaksid humanitaarteadlased oma sona kaalukuselt ole-
ma vordsed néitlejate, lavastajate ja ajakirjanikega, paraku vaid vaike hulk
humanitaarteadlasi osaleb piisivalt ithiskondlikus diskussioonis. Selle innus-
tamine peaks olema refiloloogia esmaseid iilesandeid.

608 KK 8-9/2016



Et filoloogia jédrglasteks olevate teaduste hulgas on nii reaalteaduste kui
ka interpreteerival suunal liikujaid, siis tuleks midagi ette votta ka tilikoolis
Opetatavate filoloogiliste erialadega, iseédranis eesti filoloogia erialaga — ling-
viste tuleks hakata ette valmistama senisest loodusteaduslikumalt, refilolooge
senisest humanitaarteaduslikumalt.

Reformitud filoloogilisel, st refiloloogilisel eesti keele ja kirjanduse erialal
tuleks kommunikatsiooni, tekstilingvistika, diskursuseanaliiiisi ja tekstiana-
litisi suunad tthendada kirjandusteaduse, kultuurisemiootika ja ajalooga. See
uus refiloloogiline eriala peab seadma endale toeliselt funktsionaalse eesmér-
gi harida iliopilasi kriitilise kirjaoskuse ja inimeseks olemise motestamise
seisukohalt. Refiloloogia peaks olema eriala, mis valmistab ette laia profiili-
ga haritlasi, kelle erialaks on ithiskondliku teadvuse kriitiline refleksioon ja
taastootmine. Valdavat osa selle eriala 16petajaist tuleks aga jatkuvalt ette
valmistada eesti keele ja kirjanduse opetajateks, kuid veidi tdnapidevasema
fookusega kriitilisel ja funktsionaalsel keeleoskusel, mitte kitsalt grammatika-
keskse lihenemisega (eeldused selleks peaksid tulenema juba eesti filoloogia
oppekavast iilikoolis). Endiselt peaks eriala andma ettevalmistuse té6tami-
seks keeletoimetaja ning toimetaja ametis ja laia profiiliga avaliku sektori
ametikohtadel, kus on vaja head funktsionaalset keeleoskust ja avarat huma-
nitaarset silmaringi.

Reformi osana ei teeks paha, kui ka ajakiri Keel ja Kirjandus muutuks
veidikene refiloloogilisemaks, st prooviks leida senisest rohkem kaast66d refi-
loloogia kolme komponendi vallast ja teadvustaks veidi enam refiloloogia
identiteediloomelist eesmérki. Voib-olla tasuks eelistada traditsioonilistest
7000-sonalistest teadusartiklitest lihemaid ja veidi esseistlikuma stiiliga kir-
jutisi, et ka emakeeledpetajad, kes ilmselgelt moodustavad koige suurema osa
filoloogidest, tahaksid ajakirja lugeda. Ja kui haritud mittefiloloog ostab raa-
matupoest ,Lingvistilist metsa”, nii et laastud lendavad, siis peaks ta ju pohi-
motteliselt voima tahta lugeda ka Keelt ja Kirjandust, kui seal ilmuks sama
atraktiivseid tekste. Mul pole kahtlust, et parimad tekstid seda kindlasti ongi,
vaja oleks Sirbi ja Opetajate Lehe eeskujul vilja murda Postimehe veebipor-
taali, ,ja koik on voidetud”.

Kokkuvotteks tahan Gelda, et nii nagu mis tahes kollektiivne identiteet,
nii soltub ka filoloogi identiteet sellest, kas seda taasloov diskursus toimub ja
toimib. ,Filoloogia lagunemise” konverents néitas, et filoloogia identiteediloo-
me toimub ja pakub filoloogi identiteediga inimestele jatkuvalt huvi. Filoloo-
gilise kogukonna taasloomise foorum on ka Keel ja Kirjandus, ja ta suudaks
seda olla rohkemgi kui praegu. Kui kdesolev kirjutis suudab anda oma vaikese
panuse ja panna kedagi tundma, et filoloog olla voiks siiski olla uhke ja hé4,
siis olen oma tlesande tditnud.

Artikkel on valminud institutsionaalse uurimisteema ,Eesti keele kestlikkus avatud
maailmas” IUT20-3) raames.

Kirjandus

Ehala, Martin 2016. Liberaalse multikulturalismi paradoks. Tlk Mért Viljataga.
— Vikerkaar, nr 4-5, 1k 96-105.

Gogol, Nikolai 2012. Surnud hinged. [E-raamat.] Tlk Henrik Sepamaa. FUTU
Print OU.

KK 8-9/2016 609



Leiter, Brian 2015. Nietzsche’s Moral and Political Philosophy. — The Stanford
Encyclopedia of Philosophy (Winter 2015 Edition). Toim Edward N. Zalta.
http://plato.stanford.edu/archives/win2015/entries/nietzsche-moral-political/

(1. VIII 2016).

Maddox, Donald 1993. Philology: Philo-logos, Philo-logica or Philologicon?
Towards a Synthesis? Essays on the New Philology. Toim Keith Busby. Ams-
terdam: Rodopi.

Nietzsche, Friedrich 1954 [1869]. Homer und die klassische Philologie. — Werke
in drei Banden. Band 3. Miinchen: Carl Hanser Verlag, 1k 154-174. http://www.
zeno.org/nid/20009257608 (21. III 2016).

Parnik, Ylo M. 2006. Dr. Georg Julius von Schultz (Dr. Bertram). Lébilsige tihe
Balti idealisti maailmavaatest Eesti kultuuriloo iildpildis. Tartu: Ilmamaa.

Somers, Margaret R. 1994. The narrative constitution of identity: A relational
and network approach. — Theory and Society, kd 23, nr 5, 1k 605-649.

Turner, James 2014. Philology: The Forgotten Origins of the Modern Humani-
ties. Princeton, New Jersey: Princeton University Press.

Re-philology and its three components

Keywords: philology, identity, normativity, research methodology, Friedrich
Nietzsche

For about a century, philology as a discipline has been eroding. This has largely
been due to the emancipation of some of its subdisciplines, but a marginalisation
of the humanities in the contemporary society has catalysed the process, too. This
essay attempts to analyse the nature of philology relying on the vision outlined
by Friedrich Nietzsche in his inaugural lecture ,Homer and classical philology”.
According to Nietzsche, philology consists of three subdisciplines: history, lan-
guage science, and aesthetics, all mixed together in a rather unsystematic way. For
Nietzsche, philology has always had pedagogical aims, too, and for this reason it
has never been a purely scientific enterprise, but has contained a strong normative
component. The essay argues that philology is still needed as a discipline, because
it engages in collective identity building, which is a prerequisite for every well-
functioning society. Modern philology, or re-philology as the essay puts it, needs to
be defined more precisely, incorporating only these fields of study that can produce
synergy if combined. These fields are 1) the study of language usage discourse and
rhetorics, i.e. all fields that are concerned with using language as a tool of persua-
sion; 2) humanities that deal with the study of culture and history; and 3) ethics
that addresses the basic essential questions for humanity. The goal of re-philology
is to provide ideological narratives for building inclusive collective identities in the
modern diverse societies.

Martin Ehala (b. 1963), PhD, University of Tartu, Institute of Estonian and
General Linguistics, Department of Estonian, Professor of Literary Education,
Senior Research Fellow; University of Helsinki, Visiting Professor of Estonian
Language and Culture, ehalam@ut.ee

610 KK 8-9/2016



