POSTHUMANISTLIKU TEATRITEKSTI
VOIMALIKKUSEST

RIINA ORUAAS

likult muutunud. Uks suur muudatuste kiivitaja on olnud meedia ja

tehnoloogia uuel tasemel integreerimine teatrisse ja etenduskunsti.
Selle tulemusel on teisenenud nii teatripraktikad, dramaturgia kui ka
teooriad, mille kaudu teatrist ja dramaturgiast koneletakse. Laialivalguva
postmodernismi asemel kasutatakse teatriuurimises lavastuse struktuuri
selgitavat postdramaatilise teatri teooriat. Teatriuurimises on levimas
ka posthumanismi teooriad, mis keskenduvad peamiselt tehnoloogilisele
etenduskunstile, kus teose keskmes pole enam tegelane ega niitleja. Niite-
kirjanduse analitisimisel on posthumanismi moistestikku rakendatud vdhem,
kuid seegi kohaneb muutuva kultuurikonteksti ja esteetikaga. Ka eesti drama-
turgiast leiab rea virtuaalreaalsuse ja tehnoloogilise ulmega suhestuvaid
tekste, mis kutsuvad oma temaatikaga esile posthumanistliku lugemisviisi voi
loovad niisuguseid uusi dramaturgilisi struktuure ja tegelasi, et voib kiisida,
kas posthumanistlik teatritekst saab olla voimalik.

Artiklis vaatlen XXI sajandi eesti ndidendeid, milles on eri viisidel kiisi-
muse all tegelane kui subjekt, tema teadvus, keha ja suhestumine tehno-
loogiaga: Andreas W ja Jaak Tombergi tehnoloogilise teatri tekstieksperiment
Luus elysium. une luup” (2001), kadrinoormetsa postdramaatiline ,,go neo und
romantix” (2013), Cabaret Rhizome’i intermediaalse osalusteatri stsenaarium
,Otsuse anatoomia” (2015) ja Siret Campbelli draama ,Beatrice” (2017). Vii-
mast vordlen Von Krahli teatri lavastuse ,,LLopp” (,The End”, 2010) kollektiiv-
selt loodud alustekstiga ning Soti autori Stef Smithi ndidendiga ,, Ttidruk masi-
nas” (,,Girl in the Machine”, 2017).

Kasutan teadlikult sonu teatritekst ja nditekirjandus selleks, et teema
lahti haakida sona draama Zzanrilisest konnotatsioonist, teisalt oleks tédna-
paeval suuresti teatripraktikaga seostuv dramaturgia moiste selles kontekstis
liiga lai. Posthumanistlik dramaturgia esineb néiteks tehnoloogilises teatris,
mis pole aga kaugeltki sonapohine etenduskunst. Siinses artiklis on kone all
(sona)teatri jaoks kirjutatud tekstid, mida voib vaadelda lavastusest eraldi-
seisvana. Teatritekst on siinses tdhenduses teatris esitamiseks kirjutatud
voi koostatud tekst, mis voib, aga ei pruugi vastata traditsioonilistele Zanri-
reeglitele voi kompositsiooniprintsiipidele. Uldistades v6ib 6elda, et kiillaltki
inimesekeskses eesti niitekirjanduse traditsioonis on ulme ja tehnoloogia tee-
mad olnud tagaplaanil ning vidhesed inimese ja tehnoloogia suhteid kujutavad
néidendid on suured erandid.

Teater ja dramaturgia on alates XX sajandi teisest poolest pohja-

534 KEEL JA KIRJANDUS 7/2019



Posthumanism ja niitekirjandus

Posthumanismi maiste tdhistab eemaldumist nii humanismist kui ka inime-
sest endast (Callus, Herbrechter 2013: 144). Posthumanistlikud teooriad on
suunatud tulevikku, need tegelevad tehnoloogiatest kiillastunud maailmaga
(tehnokultuuriga) ning inimkonna ja inimesekésituse radikaalse muutusega.
Posthumanistlikud teooriad rohutavad inimesekeskse maailmapildi taandu-
mist, késitledes inimest kui informatsiooni ja tema suhet tehnoloogiaga (Hay-
les 1999) voi motestades iimber inimese suhet looduse ja keskkonnaga (Alaimo
2010; Braidotti 2013). Rosi Braidotti ,Posthumaanne” (,The Posthuman”) on
teravalt humanismikriitiline teos, kus 166gi all on seesama liberaal-indivi-
dualistlik subjekt, kelle tdiuslikkus voi téielikkus (ingl perfectibility) seisneb
tema autonoomias ja eneseméédramises (Braidotti 2013: 23). Osaliselt puudu-
tab siinne kisitlus ka posthumanismiga ldhedalt seotud transhumanistlikku
mottesuunda, inimese ja tema bioloogiliste piiride tehnoloogia abil laienda-
mise teemat, eelkodige teadvuse digiteerimise ideed (Bostrom 2005), mis peaks
aitama tiletada tksikisiku surma ja maailmaldoppu. Eraldi késitlust voimal-
dab kriitilise posthumanismi feministlik tagapohi, mis ja&b kéesolevas artiklis
avamata, kuigi naistegelaste perspektiiv pole analiitisiks valitud ndidendites
sugugi tdhtsusetu.

Kui post- ja transhumanism on uus inimesekésitus, siis néitekirjanduses
viljendab seda posthumanistlik tegelane. Uks peamisi posthumanistlike teoo-
riate allikaid humanitaarteadustes on Katherine N. Haylesi (1999) monograa-
fia virtuaalsetest kehadest kiiberneetikas, kirjanduses ja informaatikas. Raa-
mat késitleb ulmekirjandust, mille néditel Hayles motestab taielikult timber
inimese ja tehnoloogia suhted. Ta defineerib nelja punkti kaudu selgelt, mis
on posthuman — ingliskeelne maiste, mida voib tolkida kui ,inimesejirgset”
ja samuti kui ,posthumaanset” ehk ,inimlikkusejéirgset”; ent véljendi post-
human condition (vrd ,postmodernne olukord”) sisuliselt tdpseim eestikeelne
vaste oleks ehk ,inimesekeskse maailmapildi jargne olukord”. Alljargnev on
Haylesi raamatu ilmselt enim tsiteeritud 16ik, mis moodustab sellest 1dhtuva
posthumanistliku teooria tuuma:

Esiteks seab posthumanistlik vaade informatsioonilised mustrid voimalikest
materiaalsetest kehastustest ettepoole, nii et bioloogilist kehastumist ndhakse
mitte elu viltimatuse, vaid ajaloolise juhusena. Teiseks kéasitleb posthuma-
nistlik vaade teadvust — mida peeti Ladne traditsioonis inimese identiteedi
asupaigaks ammu enne seda, kui Descartes motles, et ta on arutlev moéistus
— kui epifenomeni, kui evolutsiooni tousikut, mis puitiab véita, et see ise ongi
suur etendus, kuigi tegelikult on see vaid viike korvalliin. Kolmandaks, post-
humanistlikus vaates moeldakse kehast kui esmasest proteesist, mida me koik
opime kasutama, nii et keha teiste proteesidega laiendamine voi asendamine
saab osaks protsessist, mis algas enne meie siindi. Neljandaks ja koéige oluli-
semaks tunnuseks on see, et nii nendel kui ka muudel viisidel seadistatakse
inimkeha selliselt, et seda voiks liidendada tarkade masinatega. Posthumanis-
mis pole olemuslikke erinevusi voi absoluutseid eraldusjooni kehalise eksis-
tentsi ja arvutisimulatsiooni, kiiberneetilise mehhanismi ja bioloogilise orga-
nismi, roboti teleoloogia ja inimlike eesmérkide vahel. (Hayles 1999: 2-3)

KEEL JA KIRJANDUS 7/2019 535



Koik neli posthumanistlikku tunnust on esil ka analiitisiks valitud nédiden-
dites: esile kerkivad elu, teadvuse ja subjekti, keha enda ja keha kui tehno-
loogilise sulami teemad. Hayles on defineerinud posthumanistliku subjekti
nii: ,Posthumanistlik subjekt on sulam, heterogeensete komponentide kogum,
materiaal-informatsiooniline entiteet, kelle piire pidevalt konstrueeritakse
ja rekonstrueeritakse” (Hayles 1999: 3). Haylesi jargi ei toimi posthumaanne
subjekt seega samadel alustel, kui inimsuhetele keskendunud draama puhul
oleme harjunud. Suhtedraama tegelane lidhtub tavaparaselt oma moistusest,
emotsioonidest ja/voi fisioloogilistest tungidest (seksuaalsus). Tekstianaliii-
sis huvitabki mind eelkoige tegelaspoeetika ehk tegelase loomine, tegelase kui
subjekti piirid ning olemus. Millest on tehtud posthumanistlik ndidenditege-
lane? Kui traditsiooniline ndidendisubjekt on asetatud vastastikku kellegi voi
millegagi (teisega), siis kes on posthumanistliku tegelase teine ja kuidas ta
toimib? Jatan korvale asjaolu, et teatrilaval kehastab fiktsionaalset tegelast
luust ja lihast inimene, samuti korgtehnoloogilise etenduskunsti radikaalsed
néited (performance’i-kunstnik Stelarc jt). Haylesi raamat on keskendunud
tehnokultuurile ja ulmekirjandusele, ning ka osa siin késitletud teatriteks-
tidest liigituvad ulmekirjanduseks. Ulme ei ole aga ainus posthumanismi
avaldumise voimalus. Inimese ja tehnoloogia suhted voivad teatris ilmneda ka
teisiti kui korgtehnoloogilise tulevikunigemusena, néiteks poeetilises vormis
(,go0 neo und romantix”) voi viisis, kuidas tekst on lavastuses moeldud vaata-
jaga suhestumiseks (,,Otsuse anatoomia”).

Ivan Callus ja Stefan Herbrechter (2008) vididavad, et posthumanistlik
lugemine on lugemine vastu iseennast, oma siigavale juurdunud enesemdist-
mist ihe teatava ,liigi” esindajana. ,See tdhendab inimesse teisesuse projit-
seerimist, tihendab nii siimpaatia kui ka empaatia tundmist selliste vaate-
punktide vastu, mis tithistavad identiteedi ja muudavad selle segaseks, samal
ajal taaskinnitades seda, mis on tuttav ja piiritlev” (Callus, Herbrechter 2008:
95). Posthumanistliku lugemisviisi on voimaldanud inimese ja teise, loomuliku
ja vooristust tekitava terviklikkuse dekonstruktsioon (Callus, Herbrechter
2008: 96). Posthumanistliku lugemisviisi peamine joon on hoolivus, lugeja voi
vaataja voime aktsepteerida endast erinevat, posthumanistlikku. Seega on
kiisimus eetikas, mis sisaldab ka humanismi: posthumanistlik lugemisviis ei
muuda inimese olemust radikaalselt ega defineeri teisiti, mida tdhendab olla
inimene. Samuti pole see dehumaniseeriv ega nihilistlik (Callus, Herbrechter
2008: 109).

Posthumanistliku lugemisviisi paradoks kerkib esile seoses uusaegse
draama kui humanismi kontekstis tekkinud ndhtusega. Draama kui Zanr siin-
dis juba valgustusajal, mis tdhtsustas eriti iiksikinimest, ning Peter Szondi
jargi on olnud draama moéistmise peamine kriteerium, et see on tiles ehita-
tud inimestevaheliste suhete kujutamisele (Szondi 1963: 15). Szondi sedastab:
,2Uusaegne draama tekkis renessansis. See tulenes vaimsest pingutusest, mille
tegi dsja eneseteadvusele tulnud (end loonud) inimene, kes pérast keskaegse
maailmapildi lagunemist piiidis luua kunstitegelikkust, milles ennast kinnis-
tada ja mida peegeldada ainult inimestevahelistel suhetel pohinevates repre-
sentatsioonides. Inimene ilmus draamasse ainult kui kaasinimene.” (Szondi
1963: 15)

536 KEEL JA KIRJANDUS 7/2019



Szondi osutab, et draama siindis teatava maailmapildi tingimustes:
draama endassesuletus ning téielik inimesekesksus on renessansis siindinud
humanistliku maailmavaate peegeldus. Kuid alles valgustuse ja romantismi
ideedes ja Hegeli filosoofias tousis tegelane kui terviklik ja individuaalne
subjekt oma sisekonfliktidega draama peategelaseks, kuni pudenes omaenda
subjektiivsuses laiali (Fuchs 1996b: 27). Selline traditsioon kehtis modernist-
liku néitekirjanduseni, mida Szondi nimetab draama kriisiks. Elinor Fuchsi
(19964a) viitel on postmodernistliku draama iiks votmekiisimusi subjekti tead-
vus. Ajalooliselt on draamakésituse tuum draamateoorias ja filosoofias nih-
kunud tegevuselt (Aristoteles) tegelasele (Hegel, Friedrich Schlegel), sealt
edasi tegelase sisekosmosesse, isegi inimmaailmast vilja iilemeelelisele ja
spirituaalsele véljale. Teadvus asendas tegevuse kui peamise tombenumbri.
Teadvusest sai nii draama teema kui ka struktuurne printsiip. (Fuchs 1996a:
169-170) Postmodernistlikus néiitekirjanduses tegeletakse veel aktiivselt
inimese ja tema eksistentsiga, kuid usk inimesse kui tervikusse ja maailma
ratsionaalsesse korrastatusse on kadunud. Postdramaatilise teatri maoiste on
konstrueeritud XX sajandi teisel poolel esile kerkinud esteetika kirjeldamiseks
(Lehmann 1999). Sellises teatris lakkas normina kehtimast draama dialoogi-
line, tegelasele ning tegevuse edasiviimisele keskendunud terviklik struktuur.
Nii postmodernistlikku elutunnetust kui ka postdramaatilisi vormitunnuseid
voib leida koigist siin vaatluse alla tulevaist posthumanistlikule lugemisele
avatud tekstidest, kuid ometi on neis midagi, mis viib nad seni tuntud lugemis-
viisidest eemale. Kuigi postdramaatiline teater ja dramaturgia on ténaseks
tavapéarased, oleme endiselt harjunud lugema niidendit tegelase ja tegelas-
tevaheliste suhete kaudu, seetottu ongi jirgnevate tekstianaliitiside fookuses
tegelane kui subjekt. Otsin naidenditest tegelasi, kes suhestuvad tehnoloogia
ja/voi keskkonnaga viisidel, mis seostuvad posthumanistliku subjektikésitu-
sega.

Andreas W ja Jaak Tombergi ,,uus elysium. une luup”

Andreas W ja Jaak Tombergi ,uus elysium. une luup”™ on kirjutatud 1990.
aastate 16pus tekkinud esimeses tehnoloogilise teatri laines. See on nédidend
arvutigeeniusest paul kleest? ja tema timber tekkinud intriigist. Teised tege-
lased on klee loodud virtuaalsed tegelased: noored naised lara, jodie ja helen
ning kaks noormeest, slavik ja sebastian. Aeg ega ruum pole tédpsemalt maa-
ratletud, dialoogid vahelduvad paul klee monoloogidega. Kuigi tegu on huma-
noidide voi hologrammidega, kelle keelekasutus on tehnoloogilisest sonavarast
poeetilisel viisil kiillastunud, on tegelased d4rmiselt inimlikud noored. Pealiin
on segasevoitu suhtenelinurk klee, lara, jodie ja slaviku vahel. Slaviku ja jodie
juhusuhtest tekkinud pettumust valab jodie vilja, maalides pilti, mis algselt
kujutab slavikut, siis aga teiseneb XX sajandi alguse avangardse kunstniku
Paul Klee siirrealistlikuks maaliks ,,Angstanspruch III” (1939).

1 Esietendunud tihenduse Lendav Hollandlane ja Tartu Teatrilabori lavastusena
Vanemuise kontserdimajas 11. VI 2001.

2 Naidendis kirjutatakse koik nimed viikeste algustdhtedega, puuduvad ka lause alguse
esisuurtéhed.

KEEL JA KIRJANDUS 7/2019 537



Kunstnikunimele viitava klee ning arvutimingu- ja animetegelase, seikle-
jast arheoloogi Lara Croftiga sarnaneva lara suhe on komplitseeritum. Nad on
konfliktses ja seksuaalselt laetud looja ja loodu suhtes. klee on larana program-
meerinud oma ideaalnaise. Ometi lara iseseisvub ja muutub. Ta on olemuselt
virtuaalne, kuid allub emotsioonidele — vihastades hakkab ta keha haihtuma.
klee on justkui ebadnnestunud Pygmalion, kes loob naise mitte kivist, vaid
valemitest, ning naine iseseisvub, tema tahtele enam allumata. Tahet viljen-
dab antud juhul kood, millele 16puks klee ise allub tugevamini kui lara. klee
jaab enda loodud maailmas vooraks, nagu ta ise tunnistab, sealjuures on ta ka
ise kodeeritud.

Elysioni viljadele (ka Elitisiumi) siirduvad antiikmiitoloogias pérast
surma kangelaste ja filosoofide hinged. N&idendis ei ole tegevuskohta kirjelda-
tud, kuid kui kogu tegevus toimub abstraktses kohas nimega uus elysium, siis
on virtuaalreaalsus tolgendatav surmana. Ndidendi juhatavad sisse kunstnik
Paul Klee tsitaat ja hauakiri, kus rohutatakse abstraktsust ning Klee ihalust
eemalduda ,siin ja praegu” reaalsusest. Selline eelhdilestus juhatab lugeja
ebatavalisse maailma, kus kehtivad pigem kunsti ja matemaatika kui elu
reeglid: ,plastiline, voolav maailm. servadelt norguvad moisted. [---] pime,
lage, ilma koordinaatideta ruum.” (Andreas W, Tomberg 2001: 9).

Kuigi ruum on ambivalentne, on keha selles virtuaalndidendis darmiselt
tahtis. Samas hédgustuvad kehadevahelised piirid, kuna kleel on véimalik oma
teadvuse asukohta muuta (remark: ,klee lingib ennast heleni pdhe, me ndeme
muutust mingil intuitiivsel tasandil, mitte otse” (Andreas W, Tomberg 2001:
9)) ning kaovad ka subjektidevahelised piirid. klee on justkui demiurg, kellele
teised peaksid alluma. Iseédralik pingevili tekib tegelaste programmeeritud
ning seksuaalse ja emotsionaalse olemuse vahele:

lara

mida sa teeksid, ma tahtsin teada. armunud tldse oled kunagi olnud v6i?
helen

ei, ma koosnen tihtedest ja nullidest. muidugi olen.

(Andreas W, Tomberg 2001: 20)

Naiidendis on niha virtuaalreaalsuse ja nn analoogmaailma binaarsus.
Naiteks on paralleelsed tegevused programmeerimine ja maalimine: klee loob
inimesi arvutitega, jodie maalides. Omal kombel on just jodie maalimisakt
inimese loomine. Dihhotoomia ei ole taielik, sest jodie maal kordab juba ole-
mas olevat, ta ei loo midagi originaalset. Sarnane paralleel on klee ja heleni
vahel: klee moistab koike matemaatiliselt, helen tunnetab inimesi intuitsiooni
kaudu.

Tegelaskone on nididendis mitmekihiline, argisesse ja sldngikonesse on
poimitud nii kultuuriajaloolisi viiteid kui ka korgtehnoloogilist keelt, mille
tdpset motet on sageli raske jilgida. Keeleline hiibriidsus — segunevad mate-
maatiline moistestik, konekeel ja kultuuriajaloolised vaimukused — asetab
teksti post-teooriate vorgustikus positsioonile, kus puhtalt postdramaatili-
seks tekstiks on seda raske pidada, kuna tegu on selgelt suletud fiktsionaalse
tekstiga, ning postmodernismiga ithendavad seda keeleline mitmekihilisus
ja keelemangud, samuti subjekti problemaatika. Traditsiooniliselt naitekir-

538 KEEL JA KIRJANDUS 7/2019



janduse keskmeks olnud suhtetemaatika on nihestatud, arvestades tegelaste
virtuaalseid ja seksuaalseid suhtemustreid. Lopus jadb kélama hoopis lesbi-
line erootika, mis mittetraditsioonilise identiteedi mérgina sobitub samuti
postmodernismiga. ,uus elysium” avab kaks nii postmodernismi kui ka post-
humanismi kontekstis olulist teemat, milleks on teadvus ja keha. Nididendi
pohiteema on siiski inimestevahelised suhted, kuid keskkond ja inimesekési-
tus on juba posthumanistlikud.

kadrinoormetsa ,,go neo und romantix”

kadrinoormetsa (Kadri Noormetsa) tekst ,,go neo und romantix™ ei suhestu
néitekirjandusega probleemivabalt, kuna tegu on viga avatud vormis ja poee-
tilise tekstiga, kuid see pohineb siiski dialoogilisel ja teataval mééral tegevus-
likul struktuuril. Tekst on vilja antud ka raamatuna (Noormets 2013), milles
on eri kunstnike loodud graafiline disain sama oluline kui tekst.

Esmapilgul ja4b niidendist mulje kui raskesti jilgitavast psithhedeelsest
ja isegi grafomaansest sonavoost. Stivenedes leiab néidendist iisna méiste-
tavad tegelased, dialoogid-monoloogid ja edasiarendatava algsituatsiooni.
Pohirohk on seisunditel ja tegelaste sisemaailmadel, mitte nendevahelistel
suhetel. Nididend algab cucu* unetuse ja tundega, et keegi istub 66sel toolil
ta magamistoas, DJ gooma méngib talle elektroonilist muusikat. Oige pea on
gooma ise sama unetu ning tunnetab kellegi kohalolu oma toas. Tegelastest
lisanduvad tédtoveerija miss mix ja maatrix. Nédidendi 16pposas ilmuvad veel
neoon ja romaan, kes asuvad justkui mingil teisel tasandil, nad ei suhtle tihegi
teise tegelasega, kuid kordavad nende stseene.

Tegelaste sotsiaalset identiteeti avavad muusikaga seotud moisted: pop-
ja postromantika. Maistete tédpne sisu ei selgu, kuid need seostuvad popkul-
tuuri alternatiivsete suundadega. Kui cucu kurdab goomale oma magama-
tust, ilmnevad jargmised pohimotiivid: tdtoveeringud ja neoonvirv. gooma
sonul on cucu liiga suss” (Noormets 2013: 9), et neooni tajuda, ning asub
teda letargiast vélja tooma. cucu sisekone pohjal voib oletada, et tal on dep-
ressiivse voi isegi piiripealse isiksuse héire, kuid antud juhul ei ole oluline
kirjandustegelasele diagnoosi panemine, vaid seisund ja selle kirjeldamisel
tekkivad tdhendused.

Oma psiiihilise seisundi kirjeldamisel kasutab cucu sona ekvalaiser (Noor-
mets 2013: 10) — see on helipuldi seade, millega reguleeritakse heli sagedust ja
tdmbrit. gooma muusikat kirjeldades toob ta sisse ka sona maatriks, mis mate-
maatikas tdhendab tabelit, mille abil on véimalik uurida mitmesuguseid suu-
remaid vorgustikke. gooma muusika on ,mingisugune maatriks” (Noormets
2013: 11). Lébivad sonad on ka riitm, vibratsioon ja vénkumine ning muud
sarnased kujundid. ,Raviprotseduuri” ehk ,audio-neuroloogilisse heliekskur-
siooni” (Noormets 2013: 14) kuulub gooma helide ja cucu piltide seostamine:

3 Esitatud Eesti Draamateatri sarjas ,Esimene lugemine” 25. V 2012 (lavastajana
juhendas Kristo Viiding) ja lavastatud Vanemuise teatris 25. IV 2015 (lavastaja Andres
Noormets).

4 Ka selles niidendis kirjutatakse koik nimed viikeste algustéhtedega ja puuduvad
lause alguse esisuurtéhed.

KEEL JA KIRJANDUS 7/2019 539



»,pane minu abstraktsed heliskulptuurid oma piltidesse,” iitleb gooma cucule
(Noormets 2013: 11). See toepoolest toimub: tekst kiillastub tlimalt meele-
listest visioonidest. Muusika koérval domineerivad looduspildid: alustassidest
l1abi lendavad linnud ja naha all ronivad krokodillid, kirsid ja 6unad. Seda voib
nimetada silinesteesiaks ehk mitmiktajuks, kuna iihe meele stimuleerimine
vallandab reaktsiooni teises. Nende siirrealistlike kujutluspiltide abil jouab
cucu justkui tervenemiseni, kuid variseb siis 16plikult kokku.

Seisund, mida otsitakse, on gooma sonul ,neoon-rakurss” (Noormets 2013:
26-29). See on mingi vaateviis, aga ka olemise viis. Neoon on keemiline ele-
ment, viarvi andev viarisgaas, kunstlik aine, mida looduses teadaolevalt ei
esine. Neo tdhendab kreeka keeles "uus’. Neoonvérvid on tuntud oma erksuse
poolest, ja seda lubab ka gooma cucule: ,aga ma panen su helendama. tagasi
helendama.” (Noormets 2013: 13) Neoon ja neoonrakurss saavad kujunditeks,
mis tdhistavad nii uut kui ka sidravat, samal ajal kunstlikku. Ambivalentseks
muutub neooni kujund seetottu, et just ,neoonrakursis” nieb cucu visioone,
milles domineerivad looduskujundid ning tema enda keha. Loodus ja keha,
selle kaudu ka isiksus ja tema teadvus saavad theks kangaks, mis vongub
elektroonilise muusika riitmis. Ainsad teisenemised selles kangas on niinime-
tatud salakohad. Saladuskohad (cucu sonastuses) ja salakohad (neooni sonas-
tuses) on neooni sonul midagi sellist:

et on kohad. alad inimese kehas voi kehal, kus on korraga néiiteks kaks elu
sees. inimene ise oma eluga ja pildi-ise samuti oma eluga. ja siis on nende
integratsioon. [---]

see on lihtsalt tilimalt isiklik ja privaatne. et see. moni pole nii isiklikult
ennast elusees nédinudki. ei ndegi kunagi ehk. [---] kogu aeg on siisteemis. siis-
teemis, mis on konkreetne ja koike tunnetav. siisteemis, mis teab oelda, et
néiteks niiid ongi surm.

ma kuulsin, et virtuaalmaailmal on néiteks superteadvus. ja ma ei iitle ei.
(Noormets 2013: 46)

Niisiis on salakohad tihendatud piirikohad, kus saavad kokku erinevad
reaalsused (inimene ise ja pilt), need on isiklikud ja samal ajal osa mingist
stisteemist. See slisteem voimaldab seda, et sobrad nidevad samu unendgusid
(niiteks kuldsormuse puruna ninna tombamisest, mis on selles psiihhedeelses
tekstis ainus viide narkomaaniale). Ootusparaselt 1opeb tsiteeritud 16ik vii-
tega virtuaalmaailmale, millel v6ib olla superteadvus. Virtuaalsus ja internet
ei ole nédidendis ldbivad teemad, nii nagu on elektrooniline muusika. Elektroo-
niline muusika ise saab keskkonna mootmed, see tdhistab oluliselt rohkemat
kui esteetilist maitset. Elektrooniline muusika on olemuselt tehnoloogiline
— mitte looduslik, mitte loomulik, ometi mojutab see inimkeha oma vibreeri-
miste ja vongetega. Elektroonilisele muusikale on iseloomulik pulseeriv riitm,
traditsioonilise harmoonia puudumine ning iihest seisundist teise kulgemine.
Poeetilisel tasandil haihtubki nédidendis piir fiitisilise ja virtuaalse vahel, kuna
tehnoloogiline ja kehaline keel on niivord péimunud.

Salakohtade teema ja ,siisteemina” kirjeldatav suurem vorgustik sarnane-
vad Hasso Krulli (2018) arusaamaga véekohtadest ja kosmilisest reaalsusest.
Looduslike vdekohtade iile motiskledes lisab Krull looduslikule perspektiivile

540 KEEL JA KIRJANDUS 7/2019



kosmilise ja miiitilise ning leiab uue eetilise imperatiivi — posthumanistliku.
Inimene on osa laiast vorgustikust, kus avaldub loomismiiiit ja inimene saab
kontakti kosmilise dimensiooniga. ,,Viekohad moodustavad seega omamoodi
vorgustiku, kosmilise kommunikatsiooni kanga. Tédnapéeval totataks seda
kohe vordlema internetiga.” (Krull 2018: 85) kadrinoormetsa tekstis puudub
kosmogooniline méode, kuid ka tema kirjeldab teisenenud teadvuse seisundi
kaudu saavutatavat sidet millegi suuremaga. Krull koneleb looduslikest piiha-
paikadest, kadrinoormets erilistest paikadest inimese kehal. Krulli kosmilise
kommunikatsiooni asemel on kadrinoormetsal elektrooniline muusika, kuid
molemad on interneti paralleeli suhtes ettevaatlikud. Mdlema maailmapilti
uhendab idee, et inimese kui subjekti ja tema keskkonna piirid pole selgelt
médratletud: dra voib kaduda viekohta, aga ka muusikasse voi tapeeti. Teks-
tis esinevad moisted kood ja muster on laiemad kategooriad kui iiks programm
voi programmeeritud tegelane kui subjekt. Mina eksisteerimine on iildse kaht-
luse all. Krulli vaade posthumanismile on muuhulgas stigavalt 6koloogiline, ja
kuigi ,,go neo und romantix” otseselt ei soodusta 6kokriitilist tolgendust, pakub
seda voimalust nt prigikriitika ning munemise kui arhetiiiipse tegevuse esi-
nemine (muna on sage loomislugude stimbol).

kadrinoormetsa ,go neo und romantix” ja tema stinesteetidest tegelased
uhendavad seega keskkonna- ja tehnoloogiasuunalised posthumanistlikud
motteviisid. Kuigi tegu on ddrmiselt sonakiillase ja poeetilise tekstiga, ei touse
keeleline ja terviklik subjekt kui humanistliku matteviisi ja dramaturgia
kese muude meediumite taustal esile, ta pole raamatus primaarne ei teksti
ega selle esituse tasandil. Raamatu graafiline kujundus on kooskdlas sisuga:
sonad lahustuvad piltidesse, nagu tegelane neoon sulandub tapeeti. Post-
humanismi kontekstis kerkib esile subjekti piiri kiisimus, subjekt lahustub
oma keskkonda ja teistesse tegelastesse. Ndidend haakub tugevasti Braidotti
ideede ldhtekohaga, milleks on looduse ja kultuuri pidevus (Braidotti 2013: 2).

Cabaret Rhizome’i ,,Otsuse anatoomia”

Viiketeater Cabaret Rhizome on oma tegevuse jaoks sisse seadnud kaks spet-
siifilist teatriruumi, mida nimetatakse Erinevate Tubade Klubiks (ETK).
Ruumide publikuala on sisustatud eri méoblifirmade toodanguga, nii et vaata-
jate jaoks moodustuvad pooleldi eraldatud saarekesed — elutoad pehme mo6bli,
teleriekraani ja kohvilauaga. Nii saavad laudade taga kokku vdhem voi roh-
kem juhuslikult tekkinud seltskonnad. Kohvilaud on tegelikult nutilaud: sellel
vastavaid kettaid keerutades on voimalik sekkuda etenduse kéiku.

,Otsuse anatoomia™® oli interaktiivne lavastus, kus iihte noorde perekonda
planeerimata lapsena siindinud poisi elukéigu tle otsustasid vaatajad erine-
vate iilesannete ja méngude kaudu. Lugu koosnes kaheksast stseenist, mille
ldbiméngimisel kordus neljaetapiline struktuur:

5 Tallinnas Telliskivi loomelinnakus ja Tartus Aparaaditehases.
6 Esietendunud Cabaret Rhizome’is 19. V 2015 trupi iihistéona.

KEEL JA KIRJANDUS 7/2019 541



1) tseremooniameistri luuletus, mis iildistab otsuse tiitibi,

2) vahetekst tutvustab konteksti,

3) draamastseen méngib lahti otsustuskohani kulgeva olukorra,
4) publik otsustab (Cabaret Rhizome 2015).

Lavastuse stsenaarium koosnebki neljast failist: iihes on luuletekstid, tei-
ses elutubade ekraanidele kuvatud vahetekstid, kolmandas draamastseenide
dialoogid ning neljandas lavastuse struktuuri selgitus. Tseremooniameistri
metafoorsed luuletused on vajalikud tildise riitmistatuse huvides. Vaimukate
keeleméngude tottu on tekstidel ka poeetiline vadrtus, kuigi mitte véga korge.
Vahetekstid on lakoonilised ja informatiivsed; peategelase iseloomujooned,
otsused ja kujunemist mgjutavad asjaolud voetakse lithidalt kokku. StuzZeed
kandvad dialoogid on argises keeles, tegelaskones antakse kaige olulisem info,
et jouda otsustuskohani.

Peaaegu koik stseenid leiavad aset perekonna korteri koogis, etenduses
vaheldus vaid digitaalselt kuvatav taust. Stseenis, kus laps saab oma kom-
binesooni ise selga voi vajab selles ema abi, pannakse paika ta peamine ise-
loomujoon — allaheitlikkus voi iseteadlikkus. Jargnevad kooliminek, valikud
Eestisse jadmise ja Rootsi mineku, t66 ja tilikooli vahel jne. Valikute hulk
kasvab geomeetrilise jadana, kus jada kordaja on 2. Kuue tehte jérel on voi-
malikud 64 erinevat stsenaariumi. Igal etendusel méngitakse lugu 14bi kaks
korda. Kahe ndhtud etenduse pohjal voin viita, et esimestel médngukordadel
Ioppes peategelase elu iisna onnetult, parast seda tegi publik koik endast ole-
neva, et tal paremini ldheks.

Lavastuse ja teksti kéik on algoritmiline: etteantud valikute vahel tehakse
selged otsused, ka otsuse tegemise koht on ette médratud ning tagasiteed ei
ole. Programmeerimiskeeltele omaselt on véimalik ka ettemé&ératud kohas
aset leidev juhuvalik, kus kasutaja ise tegelikku otsust langetada ei saa. 64
voimalikku 16pplahendust korvutades selgub, et kuigi autorid pole reaal-
eluliste faktidega koonerdanud, on tegelase elukiik ja isegi iseloom kindlate
valikute alusel programmeeritav. Selline lahendus votab peategelaselt huma-
nistlikule maailmapildile omase kindlapiirilise subjektsuse ning muudab ta
puhtaks informatsiooniks.

Mitmekihiline on lavastuse pealkiri. Loo tegelaste perekonnanimi on Otsus,
see selgub aga alles stsenaariumi lopu poole. Seega on sona anatoomia peal-
kirjas ambivalentne. Uhest kiiljest tegeletakse lavastuses otsustusprotsessi-
dega tihiskonnas (publiku vaates), teisalt peategelase elukéigu tilesehitusega.
,Voorsonade leksikoni” jargi tdhendab anatoomia inimese organismi ja selle
elundite ehitust, kuid kehalisus on nii tekstis kui ka lavastuses tagaplaanil.
Samas viitab sona teistes keeltes inimese loomisele ja olemusele loodusteadus-
likus, aga mitte hingelises, psithholoogilises voi sotsiaalses tdhenduses. Lavas-
tuse kandev struktuur on digitaalne, selle loogika informatsiooniline: inimese
loomist moistetakse seega kui teatavate valikute jada. Pingevaili tekib ,,Otsuse
anatoomia” digitaalsuse ja dramaatilisuse ning kultuurilis-sotsiaalsete kihis-
tuste vahel. ,,Otsuse anatoomia” ithendab arvutiméngu ja teatri loogika, seal-
juures on info- ja kommunikatsioonitehnoloogiates kontseptuaalselt oluliseks
elemendiks — liideseks (ingl interface) — digitaliseeritud kodune kohvilaud ja

542 KEEL JA KIRJANDUS 7/2019



sellel 14bi viidud méngud. Draama kui inimesekeskse kunsti programmeeri-
tud olemus on sellega ndhtavale toodud.”

Algoritmiline struktuur kéivitab vaatajates jagatud kultuurilised stse-
naariumid. Siin sobib kérvutamiseks néide digitaalse kunsti ja etendus-
kunstide piirialalt. Edward Scheer on Dennis Del Favero virtuaalreaalsuse
projekti ,Stsenaarium” (,Scenario”, 2011) kui posthumanistliku dramatur-
gia néidet nimetanud liigagi tuttava situatsiooni 6ovastavaks taasesituseks
(Scheer 2012: 24). ,Stsenaarium” oli interaktiivne t66, kus vaatajad pidid oma
virtuaalsete avataride abil kokku panema katkise virtuaallapse.® Moistega
posthuman performance tahistab Scheer digitaalse ajastu inimese kogemust,
inimese ja masina vahelist interaktsiooni. See interaktsioon sisaldab aga ka
kordamist: taasesitatakse inimese méalust (kultuurilisest repertuaarist) tut-
tavaid tegevusi ja k&itumisi, antud juhul eriti 44rmuslikul viisil perekon-
naelu. (Scheer 2012: 25) Scheer toetub Diana Taylori raamatule ,Arhiiv ja
repertuaar” (,The Archive and the Repertoire. Performing Cultural Memory in
the Americas”, 2003). Taylori jidrgi on stsenaariumid tdhendust loovad para-
digmad, mis struktureerivad sotsiaalseid keskkondi, kéditumisi ja voimalikke
valjundeid. Stsenaariumid toovad ndhtavale selle, mis on juba olemas: kum-
mitused, kujutlused, stereotiiiibid. Stsenaarium sisaldab nii lugu kui ka selle
esitamist, kumbki ei loo tdhendusi kunagi esimest korda. (Taylor 2003: 28)
Scheer peab stsenaariumide all silmas vormelstruktuuride ehk kultuuris kin-
nistunud esituste ja esitusviiside variatsioone, kollektiivsete arusaamade vor-
mimist sindmuseks, millele on omane kummaline tuttavlikkus (Scheer 2012:
23). ,Stsenaariumis” ja Scheeri kisitluses poimuvad kultuurimélus stigaval
asetsevad mustrid ning korgtehnoloogiline méng, kus inimese ja masina piir-
jooned on muudetud ambivalentseks.

,Otsuse anatoomia” ei ole kaugeltki nii siinge kui ,Stsenaarium”, kuid
sarnane on just stsenaariumil pohinemine, teatavast vormelstruktuurist 1dh-
tumine, teisalt interaktiivsus ja ekraan kui tegelaste ja vaatajate jagatud
keskkond. Tegelased on vaid pooleldi autonoomsed, soltudes publiku tegevu-
sest. Selles soltuvussuhtes kéiivituvadki kogukonda kujundavad stsenaariu-
mid. ,Otsuse anatoomias” on nendeks sotsiaalselt hinnatud isikuomadused
(iseteadlikkus), sotsiaalne keskkond (eliitkool voi d4relinnakool), peresuhted
(lahutus, valik isa ja ema vahel), kodu- ja vilismaa valik (Eesti voi Rootsi),
meelelised ahvatlused (narkotablett), haridus ja t66, pdrandi hoidmine (isa
korteri miiimine voi allesjatmine). Etenduse kidiku ja peategelase elu kujun-
davad kaks vormelstruktuuri: thelt poolt ménguline algoritm, teisalt sot-
siaalsed normid. Sotsiaalsete normide ja praktikate tditmine on see tuttav-
lik, mille taasesitamise poole piitieldakse, programmeerituse teadvustamine
tekitab aga vooristust, muudab tegelase identiteedi ja selle piirid segaseks.

7 ,Otsuse anatoomiaga” vorreldav nédide on Suurbritannia etenduskunstnike trupi Blast
Theory ,,Karen”. See on mobiilirakendus, kus kasutajaga suhtleb Kareni-nimeline tegelane.
Kasutajal on voimalik oma valikutega loo kulgu teataval médral mojutada, kuid narratiiv
jadb pohiosas samaks.

8 Stsenaariumi” iiheks algallikaks oli 2008. aastal ilmsiks tulnud ddrmuslik juhtum,
kus austerlane Joseph Fritzl hoidis 24 aastat oma tiitart Elisabethi keldris seksiorjana
vangis, kuni naisel dnnestus pdgeneda. Intsesti tulemusena siindis mitu last, kellest osa
surid.

KEEL JA KIRJANDUS 7/2019 543



Niisiis ei saa peategelast kuidagi kéasitleda humanismi ja valgustusfilosoofia
vaimust stindinud individualiseeritud ja autonoomse subjektina. Tehnoloogia
ei esine millegi véljaspoolse vo0i agressiivsena, vaid sulandub ,,Otsuse anatoo-
mias” jagatud kultuurilistesse praktikatesse. ,Otsuse anatoomia” tegelane on
seetottu veel radikaalsemalt programmeeritud kui vaid fiktsionaalsed koodil
pohinevad ,uue elysiumi” tegelased.

Siret Campbelli ,,Beatrice”

Siret Campbelli ,Beatrice”™ on ulmeniidend (,tulevikuromanss”). Lugu algab
noore lapseootel abielupaari Tomi ja Kristi pulma-aastapdevaga. Naidendi
alguses on ka stseen, kus Beatrice’i-nimeline naine vajub unne. Hiljem selgub,
et see oli hetk, kui tema teadvus kustutati ning alles jii vegeteeriv keha.

Kuigi temaatika on ulmeline, on tekst kujutamisviisilt ja tilesehituselt rea-
listlik suhtedraama, kus peateemad arendatakse vilja tegelaskones. Ndidendi
pohiintriig on seotud suurkorporatsiooni Life Energy Innovations (LEI) tehno-
loogiliste lahenduste integreerimisega inimeste igapédevaellu. Tomi ja Kristi
sober Yock kéib LEI-s ,t066]1”, rentides oma aju globaalsele vorgustikule, mida
nimetatakse Uhisajuks. Tema naine Laura on lasknud paigaldada oma hai-
gele vanaisale Moochi-nimelise kiibi, mis jélgib vanaisa tervist ja voimaldab
teda surma jirel digiteeritud teadvusena ellu dratada, ndidendis eufemistli-
kult ,tagasi tuua” (Campbell 2017: 28-30). Kdige suurem LEI skeptik on teksti
esimeses pooles Tom, kes ldheb oige pea tiilli Kristiga, kellele on raseduse
Iopujargus loote ja ema tervise jalgimiseks paigaldatud samuti Moochi-nime-
line kiip. Kristi on lasknud digiteerida ka oma teadvuse. Tilist drritununa
pohjustab Kristi autoavarii ja hukkub, laps suudetakse péésta. Tom on selle
jarel raskete valikute ees, mida kujundavad lapse siind, naise surm, ema hoo-
litsus ja suurkorporatsiooni koikjale ulatuv digitaalne maju.

Tom valib Kristi teadvuse sisseliilitamise. Ta teeb seda justkui 14bi motle-
mata, uudishimust voi igatsusest — lihtsalt sellepérast, et tal on kdepérast iiks
karp, milles olev kiip tihildub ta kodu helisiisteemiga. Esialgu ilmub Kristi vaid
héédlena, hiljem ka pildina. Jargmise sammuna laseb Tom ta péariselt tagasi
tuua — Kristi teadvust kandev Kkiip sisestatakse nédidendi alguses ,magama
jadnud” Beatrice’i kehasse. Sellega solmitakse ndidendi tegelik intriig: selgub,
et fuisiline keha ja digitaalne teadvus ei tthildu sugugi valutult, Tom ei suuda
uut Kristit omaks votta ning Kristi ei tea, kes ta tegelikult on. Pixie-nime-
line hikker leiab LEI vorgust tiles andmed Beatrice’i mineviku kohta: tegu
oli raske depressiooni all kannatanud naisega, kellelt saadi digused ta kehale
manipulatsiooniga. Kristi/Beatrice lahkub Tomi juurest enne, kui ta seda
uudist kuuleb. Ndidend 16peb stseeniga, kus naine tuleb tagasi, nimetades end
Beatrice’iks, ning koigi eelduste kohaselt voiksid nad Tomiga uut elu alustada.

Naiidendi keel on ilma eriliste rohutusteta argine ja peaaegu konekeelne,
poeetilisi viljendeid kuigivord ei leia. Tehnoloogilisi moisteid kasutatakse suju-
valt ja pohikiisimused inimese olemuse kohta on peidetud argivestlustesse.
Dissonantsi ja vooristust loob pigem LEI korporatsiooni sile ja kompaktne rek-

9 Esietendunud Vanemuise teatris 21. X 2017 (lavastaja Ain Méeots).

544 KEEL JA KIRJANDUS 7/2019



laamkeel. Nii pealkirjas kui ka lavastuse teemades leidub viiteid varasema-
tele kultuuritekstidele, eriti Dante Alighieri ,Jumalikule koméddiale”, ning
néha voib ka seoseid Orpheuse ja Euridyke miitidiga. Dante teose struktuuri
néidend aga ei jargi, samuti puudub religioosne dimensioon. Ndidendi huma-
nistliku konteksti moodustavad pohikiisimused: mis juhtub inimesega parast
surma ning kas igavene elu on voimalik ja millisel viisil? Campbelli vastuseks
on, et kuigi teadvust on (selles fiktsionaalses ldhitulevikus) voimalik panna
kiibile ja transportida plastmasskarbis, pole inimese tagasitulek surmast pari-
selt voimalik. Kristi/Beatrice on kiiborg, hiibriidne olend, kelle keha ja teadvus
ei saa kokku enne, kui keha eelnev identiteet pole tuvastatud.

Yock, kirglik LEI pooldaja, tunneb siirast huvi ka Kristi uue elu vastu, kuid
porkub ise oma naise Laura humanistlike vaadetega. Laura keeldub Yocki
tagasi toomast, kui mehega peaks midagi juhtuma — rohutades inimese ainu-
kordsust, iikskoik kui tdpse koopia voimatust. Laura vordleb inimest maaliga,
mis erineb radikaalselt infoajastu motteviisist, kus originaali ja koopia eri-
nevus on muutunud peaaegu tiihiseks. Nédidendis jédb kolama ainukordsus,
humanistlik idee unikaalsusest. Kuigi inimese teadvust moistetakse informat-
sioonina, ei ole selles tekstis inimene tervikuna taandatav andmeteks, vaid
seisneb veel milleski.

Posthumanismi kontekstis on markimisviirne, et tekst toob esile selle dis-
kursuse iihe peamise teema ehk teadvuse kui informatsiooni. Siiski ei kisit-
leta tegelase keha kui pelgalt proteesi, pigem nédidatakse sellega kohanemise
raskusi ning seda, kuidas keha ja teadvus ei ole nende lahutamisel ja liitmisel
neutraalsed ,anumad” ega ,tédidised”, vaid siimbioosis moodustavad teadvus-
liku subjekti.

,Beatrice” nouab vordlust kahe tekstiga. Uks neist on Von Krahli Teatri
,LOopp”1°, teine briti autori Stef Smithi ndidend ,, Tiidruk masinas”!, mis on diis-
toopiline tulevikupilt sellest, kuidas tehisintellekt votab inimese elu ja tead-
vuse ile. Von Krahli Teatri rithmatéona valminud lavastuse inspiratsiooni-
allikaks olid samal ajal levinud kuuldused maailmalépust. Méangitakse ldbi
voimalik stsenaarium, kuidas tiks teatritrupp ja sopruskond valmistub maa-
ilma hukuks. Ndidend algab trupi viimase etendusega enne maailmaléppu,
lastele méngitud looga maailma iihe varaseima religioosse juhi, Zarathustra
lapsepolvest ja valgustumisest.

Kujutatakse teadvustatult 1oppevaid inimsuhteid ning olukorraga leppi-
mist, selle taustal aga Euroopa Liidu tasandil viljatéotatud siisteemi, kuidas
maailmalopp ,ile elada”. Nimelt on igal inimesel voimalik 8GB mahus oma
mélu salvestada, mille jarel keha utiliseeritakse. Paraku ei ela siisteem maa-
ilmaldppu iile ning arvutimonitoridest koosnevas installatsioonis vois etendu-
ses jélgida, kuidas inimesed kadusid iikshaaval ,offline” ehk 16plikku olema-
tusse. Ka siin esitatakse ulmekirjandusele omane kiisimus, kas teadvus voib
eksisteerida kehast eraldi (vastuseks on ei), kuid maailmalopu ja lunastuse
kiisimuste kaudu lisandub kristlik taust ning autonoomse, oma saatust kont-
rolliva indiviidi kui omaette vadrtuse sdilitamise kaudu humanistlik kontekst.

10 Esietendunud Von Krahli Teatris 19. IIT 2010 trupi tihistééna pealkirja all ,The End”.
1 Esietendunud 5. IV 2017 Edinburghis Traverse Theatre’is.

KEEL JA KIRJANDUS 7/2019 545



Selle néidendi filosoofilised kihistused vajavad eraldi analiiiisi, kuid ini-
mese identiteediga seostuvad kaks aspekti: mélu ja teadvus. 8GB mahus ei
salvestata mitte kogu teadvust, vaid eelkoige malu, mis jadb kandma inimese
identiteeti. Nihilistlikud ja perverssedki viisid oma mélu salvestada on iroo-
nilises kontrastis riikliku ,abiga” malu salvestamisel, mis séilitab kiill stereo-
tutipseid isamaapilte, kuid ei mérka vaimse puudega inimese seksuaalset kuri-
tarvitamist. Peale mélu ja sellest tulenevalt inimese identiteedi ning teadvuse
sailitamise touseb esile kiisimus, milline teadvus tildse on eelistatud. Korduv
motiiv, mis seostub kristliku, tédpsemalt Pitha Franciscuse ideega lunastada
koigepealt need, kellel pole teadvust, on lapsed. Ulmeline tulevikustsenaarium
,Lopus” ebadnnestub, teksti lopus jddvad kolama kaks arhetiitipset kujundit:
naerev laps ja maiade ennustusega seotud raisakotkas (vt pikemalt Karulin
2010). Lavastuses oli sealjuures stseen lahendatud nii, et remargis kirjeldatud
naervat last mangis Tiina Tauraite, kes oli eelnevalt kehastanud kuritarvita-
tud idiooti ning kelle mingulaad varasemast kuigivord ei erinenud. Loplikku
vastust uue elu voimalikkuse kohta ei anta, kuid véimalik lahendus on siiski
humanistlikus paradigmas.

Nagu Campbelli ,Beatrice’is”, toimub ka Smithi ndidendis tegevus ldhitule-
vikus. Ndidendi tegelased on kolmekiimnendates eluaastates abielupaar Polly
ja Owen. Naine teeb edukat karjédéari agressiivset virtuaalreaalsust tokesta-
vas korporatsioonis, mees tootab haiglas. Intriigi kidivitab tehnoloogiline pea-
komplekt Black Box, mis tunneb &ra inimese emotsionaalsed hetkevajadused
ja asub teda rahustama. Black Box sekkub tegevusse héilena, seega voib seda
dramaturgilises mottes nimetada kolmandaks tegelaseks. Koik inimesed sel-
les ithiskonnas kannavad naha all nn kodanikukiipi (Citizen Chip). Polly ja
Oweni abielu hakkab alla kdima, kui naine veedab Black Boxi lummuses roh-
kem aega kui oma mehega. Polly isiksus laguneb, ta muutub tahtejouetuks
ega lahku enam kodust. Black Box hakkab k&ituma kui viirus voi narkooti-
kum, sundides inimesi oma teadvust digiteerima, et elada igavesti. Black Boxi
on voimalik ajutiselt 16hkuda, kuid see ilmub iitha uuesti ja muutub jirjest
voimsamaks. Uhel hetkel on Black Box niivord levinud, et inimesed tulevad
tdnavale protestima, ja linnas tekib kaos. Koos toiduabipakiga saabub Polly ja
Oweni ukse taha uus Black Box, millele naine enam vastu panna ei suuda — ta
laseb oma teadvuse siilitada, et saavutada igavene elu, ning sureb.

Smithi ndidendi pohikonflikt on vorreldav ,Beatrice’i” Tomi ja Laura pro-
testiga uldise ,kiibistamise” vastu, kuid nemad ei vota sama selget seisukohta.
Virtuaalse ja reaalse porkumine on niidendis ,Tidruk masinas” tugevalt
duaalne: meeleline, kehaline ja ,tervemaistuslik” on vastandatud lidikivale,
samal ajal tabamatule ning agressiivsele tehisobjektile. Virtuaalne elu toob
endaga kaasa fuisilise surma, mille tunnuseks on lagunevate kehade lehk.
Mblemat nédidendit iseloomustab virtuaalreaalsuse totaalsus, kusjuures voib
eristada nn kurje ja haid tehiskeskkondi. Niteks on kodanikukiip pigem posi-
tiivne, Black Box aga selgelt kuri. ,Beatrice’is” on asi ambivalentsem: korg-
tehnoloogiline meditsiin on kiill inimese teenistuses, kuid samu tehnoloogiaid
rakendava suurkorporatsiooni LEI motiivid pole selged.

Korduvad posthumanistlikud teemad on taas teadvus, hing, surm ja iga-
vese (tehnoloogilise) elu voimalikkus. Globaalse virtuaalreaalsuse motiiv,
mis hakkas arenema ,Lopus” ja ilmnes ka ,Beatrice’is”, on Smithi nédidendis

546 KEEL JA KIRJANDUS 7/2019



muutunud koikeholmavaks teiseks. Seega on vormilt kiillaltki traditsiooniline
draama , Tudruk masinas” posthumanistlik diistoopia: esiplaanil on vaielda-
matult inimese ja tehnoloogia suhe, kuigi lepitamatul viisil, mida véimendab
konfliktipohine draamavorm.

Kokkuvotteks

Artiklis keskenduti neljale teatritekstile, lisaks vaadeldi vordluseks lithemalt
veel kaht néidendit. Kolmes analiitisiks valitud tekstis on méngitud trans-
humanistliku teadvuse digiteerimise ideega, kuid iiheski neist pole lahendus
positiivne, isegi kui antud fiktsionaalses maailmas osutub see tehniliselt voi-
malikuks. Peaaegu koigis ndidendites on sisse toodud ka surma teema, koige
vihem ehk ,Otsuse anatoomias”, kus isa surm ei saavuta teiste tekstidega
vordvéairset eksistentsiaalset moodet. Koige radikaalsemat virtuaalfantaasiat
ehk virtuaalreaalsust kui teistsugust reaalsust kujutab varaseim, 2001. aas-
tal esietendunud néidend ,uus elysium” — ja samal ajal on see siizee tasandil
puhas suhtedraama. Kaks koige viarskemat, 2017. aasta teksti ,Beatrice” ja
,Tudruk masinas” on vormilt traditsioonilised, keskendudes abielupaaride
suhetele, kuid neid tegelasi mojutavad koige enam tehisintellekt ning eba-
usaldusviirsed kiiberkorporatsioonid. Iseloomulik on keelekasutus, mis vii-
masel kiimnendil on muutunud méirkimisvairselt argisemaks: tehnoloogia
sulandub igapéevaellu sujuvalt. Ainult kaks néidendit, ,uus elysium” ja ,go
neo und romantix” otsivad aktiivselt (omas ajas) uut poeetikat kujundite ja
dialoogivormi tasandil. ,Beatrice’i” tegelaskone on argine ning vorm isegi kon-
ventsionaalselt dramaatiline. ,,Otsuse anatoomia” rakendab postdramaatilisi
strateegiaid, sh keeleregistrite vahetust, kuid tekstisegmentide sees hoitakse
sama stiili.

Kui jarjestada Haylesist 14htudes nédidendite tegelased, tuleb vilja alljarg-
nev muster: ,uue elysiumi” tegelased on kontrastselt virtuaalsed ja kehali-
sed, digitaalsele nérvivorgustikule tilesehitatud kehasid juhivad peamiselt
bioloogilised tungid (seksuaalsus). Nad on paradoksid, duaalsed sulamid,
piiriolendid erinevate esteetikate ristumispaigas. ,,Otsuse anatoomias” konst-
rueeritakse subjekt vastavalt arvutiprogrammile ja sotsiaalsetele kaitumis-
mustritele. Tuumnarratiiv on perekond, kuid teadvustatakse selle narratiivi
konstrueeritust. Kehalisus on tagaplaanil, kuid subjektil puuduvad teda soot-
siumist eristavad piirid. Tekst néitab inimese programmeeritud olemust pdhi-
mottelisemal tasandil, kui katsetas ,,uus elysium” oma virtuaalfantaasias, ja
demonstreerib sealjuures vastuvotjale tema valikuid ja nende tagajérgi. ,go
neo und romantix” katsetab keha ja teadvuse piiridega, subjekt sulandub
elektroonilisse keskkonda ning looduse, inimese ja tehnoloogia piirid hégustu-
vad. Selle ndidendi tegelased on posthumaansed sulamid, sealjuures lisandub
tehnoloogilisele (mitte kuigi tugevalt manifesteeritud) okoloogiline aspekt.
Kristi/Beatrice on kiiborg, kelle konstruktsioonis on ndha kartesiaanlik mot-
lemine (keha ja vaimu eristus) ja tunnetatud konflikt humanistliku maailma-
pildi valjavahetamisega tehnoloogiakeskse vastu. Vordlusest ilmnes, et ,,Lopp”
kasitleb taasstinnimiiiiti, mille tehnoloogiline lahendus ebadénnestub, kuid

KEEL JA KIRJANDUS 7/2019 547



humanistliku véljapddsu voimalus jdetakse alles. ,Tiudruk masinas” kujutab
transhumanistliku diistoopiana globaalse tehisintellekti riinnakut, kus ini-
mese ja tehnoloogia konflikt on esitatud eriti teraval kujul. Maailm v&ljub ini-
meste kontrolli alt ja individuaalne tahe on 16ppenud.

Seega on suurem osa késitletud tekste sellised, mis traditsioonilisele
draamale omaselt tegelevad inimestevaheliste suhetega (Szondi 1963) ning
kus tehnoloogiale astutakse vastu. Naudingut pakkuva inimkeha, looduse ja
tehnoloogia siimbioosi pakub vaid ,,go neo und romantix”, mis iihtlasi on siin-
ses valikus draamavormist koige kaugemal. Koik vaadeldud tekstid asuvad
mingites murdekohtades, tegeledes iihel vai teisel viisil inimesega juba ole-
masolevates voi ulmelistes tehnoloogilistes keskkondades. Tehnoloogia voib
saada koikeholmavaks ja dhvardavaks teiseks, kuid ka inimese osaks voi utoo-
piliseks voimaluseks, mis annab uue elu. Tehnoloogiline tegelane, bioloogilise
ja tehnoloogilise sulam, seab lugeja eetiliste ja filosoofiliste kiisimuste ette.
Callus ja Herbrechter sonastavad posthumanistliku lugemisviisi véaljakutse
uues kultuurilises ja tehnoloogilises situatsioonis: kas lugeja hoolib inim-
konnast piisavalt, et lasta posthumaansel olemas olla? (Callus, Herbrechter
2008: 108) Tegelase kui tehnoloogilise teise aktsepteerimise ja hoolivuse méark
on eelkoige Kristi/Beatrice, kellele keha, vaimu ja tehnoloogia konfliktide lepi-
tamise teel antakse uue elu voimalus.

,Beatrice” toestab, et traditsiooniline draamavorm voib olla avatud post-
humanistlikele teemadele ning kriitilisele posthumanistlikule lugemisviisile.
Draamasse on lisandunud teistsugused dialoogipartnerid ning draama kujuta-
missfidér on taas viljumas inimestevaheliste suhete ringist. Posthumanistlik
teatritekst realiseerib lisaks uuele inimesekujutusele ka teistsugust poeetikat
nii tegelase kui ka dramaturgilise struktuuri tasandil. Posthumanistlik sub-
jekt on Braidotti jargi dinaamiline, mitteiihtne, eksisteerides vahealas, ning
ka vaadeldud tekste voib iseloomustada kui ,teisenemise dramatiseerimise”
(Braidotti 2013: 164) néiteid. Poeetika tasandil teisenevadki nendes nédidendi-
tes tegelane ning tema loomise viisid, aktualiseerub tegelase kui subjekti piir
suhtes nii tihiskonna, looduse kui ka tehnoloogiaga. Kuigi realistliku draama
moraal voib olla selgem, avavad vormilt eksperimentaalsemad tekstid esteeti-
liselt ja filosoofiliselt ponevamaid sféére, realiseerides posthumanistliku sub-
jektikésituse ka poeetika tasandil.

Artikkel on seotud personaalse uurimisprojektiga PUT1481 (,Imaginaarsete nar-
ratitvsete stsenaariumide roll kultuuridiinaamikas”) ning Eesti-uuringute Tipp-
keskusega.

Kisikirjad

Andreas W, Tomberg, Jaak 2001. uus elysium. une luup. Kéasikiri Eesti Teatri
Agentuuris.

Cabaret Rhizome 2015 = Ajjar Ausma, Pair Parenson, Anatoli Tafitsuk, Joonas R.
Parve, Liisa Linhein, Otsuse anatoomia. [Luule. Dialoogid. Vahetekstid. Selgi-
tuseks tekstide juurde.] Kasikiri Cabaret Rhizome’is ja Eesti Teatri Agentuuris.

548 KEEL JA KIRJANDUS 7/2019



Von Krahli Teater 2010 = Mari Abel, Tiina Tauraite, Riina Maidre, Erki Laur,
Taavi Eelmaa, Juhan Ulfsak, The End. Késikiri Von Krahli Teatris ja Eesti
Teatri Agentuuris.

Kirjandus

Alaimo, Stacy 2010. Bodily Natures: Science, Environment, and the Material
Self. Bloomington: Indiana University Press.

Bostrom, Nick 2005. Transhumanist values. — Journal of Philosophical Research,
kd 30, Ethical Issues for the Twenty-First Century, 1k 3—-14.

Braidotti, Rosi 2013. The Posthuman. Cambridge-Malden: Polity Press.

Callus, Ivan, Herbrechter, Stefan 2008. What is a posthumanist reading? —
Angelaki. Journal of the Theoretical Humanities, kd 13, nr 1, 1k 95-111.

Callus, Ivan, Herbrechter, Stefan 2013. Posthumanism. — The Routledge
Companion to Critical and Cultural Theory. 2. tr. Toim Simon Malpas, Paul
Wake. Abingdon—-New York: Routledge, 1k 144-153.

Campbell, Siret 2017. Beatrice. Tallinn: Eesti Teatri Agentuur.

Fuchs, Elinor 1996a. The death of character. — E. Fuchs, The Death of Character.
Perspectives on Theater after Modernism. Bloomington—Indianapolis: Indiana
University Press, lk 169-176.

Fuchs, Elinor 1996b. The rise and fall of the character named Character. —
E. Fuchs, The Death of Character. Perspectives on Theater after Modernism.
Bloomington—Indianapolis: Indiana University Press, 1k 21-35.

Hayles, Katherine N. 1999. How We Became Posthuman. Virtual Bodies in
Cybernetics, Literature, and Informatics. Chicago—London: The University of
Chicago Press.

Karulin, Ott 2010. Kuus naervat last nutmas. — Teater. Muusika. Kino, nr 12,
1k 19-23.

Krull, Hasso 2018. Kosmiline mélu. Posthumanistliku eetika imperatiiv. — Viker-
kaar, nr 1-2, 1k 84-94.

Lehmann, Hans-Thies 1999. Postdramatisches Theater. Frankfurt am Main:
Verlag der Autoren.

Noormets 2013 = kadrinoormets, go neo und romantix. Tallinn: Lugemik.

Scheer, Edward 2012. Posthuman scenarios and performative media. — Perfor-
mance Research: A Journal of the Performing Arts, kd 17, nr 3, 1k 23-32.

Smith, Stef 2017. Girl in the Machine. (NHB Modern Plays.) London: Nick Hern
Books.

Szondi, Peter 1963. Theorie des modernen Dramas 1880-1950. (Edition Suhr-
kamp 27.) Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag.

Taylor, Diana 2003. Acts of tranfser. — D. Taylor, The Archive and the Repertoire.
Performing Cultural Memory in the Americas. Durham-London: Duke Univer-
sity Press, 1k 1-52.

Riina Oruaas (snd 1 981 ), doktorant, teatriteaduse assistent Tartu Ulikooli kultuuri-
teaduste instituudis (Ulikooli 16, 51014 Tartu), riina.oruaas@ut.ee

KEEL JA KIRJANDUS 7/2019 549



What is a posthuman theatre text?
Keywords: dramaturgy, subjectivity, consciousness, corporeality, technology

In this article, I read a selection of 215 century Estonian plays through the lenses
of posthumanism. I examine the matters of subjectivity, corporeality, conscious-
ness and relation to technology of the characters based on Katherine N. Hayles’
pioneering How We Became Posthuman (1999) and Rosi Braidotti’s The Posthuman
(2013); some relevant ideas of transhumanism exceeding the biological limits of the
human organism (Nick Bostrom) are also considered.

The first selected play is uus elysium. une luup (new elysium. dream loupe,
2001) by Andreas W and Jaak Tomberg. The play is a textual experiment of the
technological theatre, the action takes place in virtual reality. go neo und romantix
(2013) by Kadri Noormets is postdramatic and highly poetical. Otsuse anatoomia
(Anatomy of Decision/Otsus, 2015) is a scenario of interactive theatre in Cabaret
Rhizome, consisting of 64 possible plot developments. The audience are invited to
influence the events in a family called Otsus (‘Decision’). Siret Campbell’s drama
Beatrice (2017) is a science fiction romance depicting an attempt of prolonging the
human life after the death of the physical body. This analysis is supported with two
examples, Girl in the Machine (2017) by Scottish author Stef Smith, and The End
(2010), a group work of Von Krahl Theatre performers.

Although the form of drama appears to be productive representing the ethical
conflicts of a possible transhumanist future, the posthuman ideas appear in a more
intriguing way in experimental texts. The ideas of posthuman subjectivity appear
in the ways the concepts of body and consciousness are entangled in each text.
Posthuman subjects can be amalgams (Hayles), socially and digitally programmed
(Edward Scheer), but they are always dynamic and exist in an in-between zone of
different concepts of the human and poetics of dramaturgy. The relation to tech-
nology is dominantly conflicted or dystopic, but might also form a challenging con-
tinuum of the human, technology and nature.

Riina Oruaas (b. 1981), MA, University of Tartu, Institute of Cultural Research

(Ulikooli 16, 51014 Tartw), doctoral student, assistant in theatre research,
riina.oruaas@ut.ee

550 KEEL JA KIRJANDUS 7/2019



