
139

SÕPRUS KUI KULTUURIFENOMEN

Ю. М. Лотман, Б. А. Успенский. Пере-
писка 1964–1993. (Bibliotheca Lotma­
niana.) Составление, подготовка текста 
и комментарии О. Я. Кельберт и 
М.  В.  Трунина. Под общей редакцией 
Б.  А. Успенского. Таллинн: Издатель-
ство ТЛУ, 2016. 821 lk. 

Lotmani ja Uspenski kirjavahetus ilmub 
kirjakorpusena juba kolmandat korda. 
Esimene, 179 kirjast koosnev valik 
ilmus Boriss Jegorovi ette valmistatud 
kirjaköites.1 Kümne aasta pärast ilmus 
Lotmani ja Uspenski kirjavahetusest 
eraldi väljaanne:2 raamat sisaldas 376 
Lotmani ja Uspenski kirja ning lühemat 
läkitust. Eelmisel aastal Tallinnas ilmu­
nud köide esitleb seda kirjavahetust veel 
täielikumalt: 424 mitmesugust kirja, 
lühiläkitust ja telegrammi, mis Moskva 
ja Tartu teadlane vahetasid omavahel 
peaaegu 30 aasta jooksul (1964–1993). 
Samuti on selles teoses publitseeritud 
18 Boriss Uspenski pereliikme kirja Juri 
Lotmanile ja Zara Mintsile, 48 kirja ja 
telegrammi Vladimir Uspenskilt ja Svet­
lana Uspenskajalt. Järelsõna asemel on 
publitseeritud mitu varem vene keeles 
avaldamata kirjutist: Juri Lotmani ette­
kanne „Ülikool, teadus, kultuur”, mille 
ta pidas 1982. aasta sügisel,3 Lotmani 

1 Ю. Л о т м а н, Письма 1940–1993. Москва: 
Языки русской культуры, 1997.

2 Ю. Л о т м а н, Б. Ус п е н с к и й, Пере­
писка. 1964–1993. Москва: Новое литературное 
обозрение, 2008.

3 Lotman ei lugenud kunagi oma ettekan­
deid paberilt maha, sellepärast tuleks pub­
litseeritud materjali käsitleda kui ettekande 
laiendatud teese. 

ja Uspenski ühine eessõna kogumikule 
„The Semiotics of Russian Culture” 
(1984) ja Uspenski ettekanne „Moskva–
Tartu semiootikakoolkonnast” (2011, 
varem ilmunud eesti ja prantsuse kee­
les).

Käsitlen Lotmani ettekande teksti 
käesoleva arvustuse lõpus, kõigepealt 
peatun raamatu kesksel sisul – Lotmani 
ja Uspenski kirjavahetusel. 

Esiteks, kirjavahetus on väärtus­
lik allikas teadusloolaste jaoks, see on 
Tartu–Moskva semiootikakoolkonna 
kontseptuaalse kujunemise ja arengu 
kroonika. Kahe teadlase suhetes oli 
oluline koht nende koostööl. Lotmani ja 
Uspenski ühiselt valminud uurimused 
käsitlevad kultuuriteooria üldist prob­
lemaatikat4 ja vene kultuuriloo, mitte 
ainult kirjandusteaduse küsimusi5. Pal­

4 Ю. Л о т м а н, Б. Ус п е н с к и й, O семио­
тическом механизме культуры. – Ученые за­
писки Тартуского государственного универ­
ситета. Вып. 284. (Труды по знаковым систе­
мам 5.) Tartu, 1971, lk 476–480; Ю. Л о т м а н,  
Б.  Ус п е н с к и й, Миф – имя   – культура. – 
Ученые записки Тартуского государственно­
го университета. Вып. 308. (Труды по знако­
вым системам 6.) Tartu, 1973, lk 282–303. 

5 Ю. Л о т м а н, Б. Ус п е н с к и й, К семиоти­
ческой типологии русской культуры XVIII века. 
– Художественная культура XVIII века. Мате­
риалы научной конфepeнции (1973). Moskva, 
1974, lk 259–282; Ю. Л о т м а н, Б. Ус п е н с к и й, 
Споры о языке в начале XIX в. как факт русской 
культуры. („Происшествие в царстве теней, 
или Судьбина российского языка” – неизвест­
ное сочинение Семена Боброва.) Публикация, 
вступительная статья и комментарии. – Ученые 
записки Тартуского государственного универ­
ситета. Вып. 358. (Труды по русской и славян­



140

jud kirjad on pühendatud arutelule kahe­
kesi koos valmivate tööde üle. Üks kõige 
intensiivsemaid teemasid, mis täidab 
rohkesti lehekülgi selles kirjavahetu­
ses, on võitlus Nikolai Karamzini „Vene 
ränduri kirjade” avaldamise problee­
mide üle akadeemilises raamatusarjas 
„Kirjandusmälestised” („Литературные 
памятники”, 1984). Probleemid olid 
publikatsiooni ortograafias. Lotmani ja 
Uspenski ettepanekut nende lahenda­
miseks ei toetanud paljud kolleegid, kus­
juures oponendid ühendasid poleemikas 
sageli üsna põhjendatud tekstoloogilised 
argumendid eriti „teaduslike” süüdistus­
tega (vt nt taktikaliselt olulist artiklit, 
millele on selles kirjavahetuses pühen­
datud rohkesti ruumi6). Kuid teaduse 
jaoks kõige huvitavam tundub üksteise 
artiklite vastastikune kriitiline arutelu. 
Alati heatahtlik, võis see kriitika mõni­
kord olla ka küllalt terav. Suurepärane, 
et selline laad kuulus teadlaste vastasti­
kusse suhtlusse. 

Selles suhtes väärib tähelepanu 
Boriss Uspenski poolnaljatlev repliik 
21. X 1986. aasta kirjas: „Veidral kom­
bel tunnen ažiotaaži Teie hääles, kui 
jutt läheb sellele artiklile. Te otsekui 
muutute siis süngemaks – miks nii? 
Muuseas, elementaarne viisakus näeb 
niisugustel juhtudel ette varjata oma 

ской филологии 24: Литературоведение.) Tartu, 
1975, lk 168–322; Ю. Л о т м а н, Б. Ус п е н с к и й, 
„Изгой” и „изгойничество” как социально-пси­
хологическая позиция в русской культуре пре­
имущественно допетровского периода. („Свое” 
и „чужое” в истории русской культуры.) – Уче­
ные записки Тартуского государственного уни­
верситета. Вып. 576. (Труды по знаковым систе­
мам 15.) Tartu, 1982, lk 110–121; Ю. Л о т м а н, 
Б. Ус п е н с к и й, Отзвуки концепции „Москва 
– третий Рим” в идеологии Петра Первого. 
(К проблеме средневековой традиции в культу­
ре барокко.) – Художественный язык средневе­
ковья. [Сборник статей.] Moskva: Наука, 1982, 
lk 236–249. 

6 Ю. Л о т м а н, Н. То л с т о й, Б. Ус п е н с к и й, 
Некоторые вопросы текстологии и публикации 
русских литературных памятников XVIII 
века. – Известия Академии наук СССР. Серия 
литературы и языка. 40. kd, nr 4. Moskva: Наука, 
1981, lk 312–324.

emotsioone ja kas või teeselda näilist 
rõõmu...” (lk 593).

 Peatume kõnealusel episoodil põhja­
likumalt. Jutt on Uspenski jaoks põhi­
mõtteliselt olulisest kirjutisest, mis 
ilmus kahes osas.7 Uurimus käsitles 
ajaloonarratiivi semiootilist staatust, 
vastandades seda unenäodiskursile. 
Oma vastuskirjas Lotman ühelt poolt 
õigustab end naljatlemisi, rõhutades, 
et artikkel on „väga hea”, kuid teeb töö 
kohta ka rea märkusi. Need märkused 
on suures osas täpsustava iseloomuga, 
kuid esimene neist (mida artikli autor 
on hiljem ka arvestanud) on põhimõtte­
line: probleem on vajaduses terminoloo­
giliselt eristada ajalugu kui sündmusi ja 
ajalugu kui jutustust neist sündmustest. 
Veel üks Lotmani märkus puudutab 
Uspenski teesi, et kui unenäod moodus­
taksid seotud süžeeahela, oleksid nad 
eksistentsiaalselt võrdsed tõsieluga. 
Lotman polemiseerib: 

„See pole õige: ilmsi me teeme tegusid, 
unes näeme vaid tegude kirjeldusi (selle­
pärast muutub unenägudes nii kergesti 
esimene ja kolmas isik (minul vähemalt 
pidevalt) ja üks osa unenäost vaheldub 
sõnalise jutustusega. Samuti on unes 
võimalikud „duublid” – tagasipöördu­
mine ja episoodi ümbermängimine –, 
seda kõike räägin isiklikust kogemusest, 
mitte võõraste sõnade põhjal.

Võrrelge ilmsi kõnelemist, mis (olles 
seisukohavõtt) tähendab sageli tegu, 
tegevust, ja teiselt poolt unes kõnele­
mist, mis on alati rääkimise kirjeldus ja 
teatud „unise modaalsuse” lisamaitsega, 
mis on ilmsikõnes võimatu.” (lk 595)

Seejärel kordab Lotman veel kord, et 
üldiselt artikkel talle meeldib, ja siir­
dub teiste teemade juurde. Ta kirjutab 

7 Б. Ус п е н с к и й, История и семиоти­
ка. (Восприятие времени как семиотическая 
проблема.) Статья первая. – Ученые записки 
Тартуского государственного университета. 
Вып. 831. (Труды по знаковым системам 22.) 
Tartu, 1988, lk 66–84; Б. Ус п е н с к и й, Исто­
рия и семиотика. (Восприятие времени как 
семиотическая проблема.) Статья вторая. – 
Ученые записки Тартуского государственно­
го университета. Вып. 855. (Труды по знако­
вым системам 23.) Tartu, 1989, lk 18–38. 



141

kirjastuselt Просвещение saabunud 
harimatust ja pahatahtlikust arvamu­
sest oma artiklikogu kohta. Seejärel – 
argistest pisiasjadest ja muredest (gripi­
epideemia, lapselaste tervis, Uspenski 
Armeeniasse sõidu küsimused, naljad 
alkoholivastase kampaania aadressil 
jms). Kuid pärast allkirja, kirja järel­
märkuses naaseb ta põhiteema juurde: 8

„Täna ütlesite mulle unes, et vastan­
dus ajaloo kui sündmuste ahela ja ajaloo 
kui sellest ahelast jutustamise vahel on 
näiline, sest ajalugu kui kultuurifakt 
algab neist sündmustest jutustamise, 
aga mitte sündmuste endiga ja et edas­
pidi ehitatakse sündmused ise üles vas­
tavalt jutustuse seaduspäradele (seda 
kinnitab ajaloo ja unenäo samasus – 
näete, milliseid unenägusid ma näen). 
Nõustusin Teiega. Kuid ilmsi ütlen, et 
poleks paha seda küsimust eksplitsee­
rida, nagu ütleb Igor Černov. Rumalad 
inimesed ei saa sellest muidu aru. Kuid 
unenäos nõustusite Te minuga kõiges ja 
see veenab mind, et uni ja reaalne aja­
lugu on ikkagi erinevad asjad.” (lk 597)

Selle naljaga lõppenud märkus on 
tegelikult Lotmani vaidlus iseendaga, 
kusjuures kirjeldatud unenäos vaheta­
vad esimene ja kolmas isik kohad. Argu­
ment, mille toob Lotmanile unes nähtud 
Uspenski, jätkab Lotmani lemmikmõtet 
kultuuritraditsioonide pidevusest ja on 
ühtaegu omamoodi autometakirjeldus 
teadustöö katkematusest inimteadvu­
ses, mis naaseb olulise teema juurde 
isegi unes, leides argumente oma opo­
nendi vastu.

Teiseks, see kirjavahetus pakub era­
kordset huvi selles osas, mis puudutab 
mitteformaalse teaduskoolkonna eksis­
tentsi Nõukogude Liidus 1960.–1990. 
aastatel. Siin ei ole pühendatud liiga 
palju ruumi kõikvõimalike nõukogude 
bürokraatliku akadeemilise süsteemi ja 
nõukoguliku akadeemilise järelevalvega 
seotud institutsionaalsete keerukuste 
arutamisele. Need teemad on muidugi 

8 Selle järelmärkuse põhjal tuleks kiri 
ümber dateerida: tundub, et see osa kirjast 
on kirja pandud 29. oktoobri öösel, Lotmani 
tavalisel kirjakirjutamise ajal, ja lisatud kir­
jale järgmisel hommikul, 30. oktoobril.

esindatud ja väärivad tähelepanu. Hoo­
pis olulisem ja huvitavam on aga see 
vaba ja avatud teadusliku suhtlemise 
mehhanism, mis muutis Tartu–Moskva 
koolkonna nii oluliseks kultuurifakto­
riks. Kirjavahetus saab alguse kool­
konna kujunemise algaastatel, selle 
teemaks on ühised projektid, millest 
mõned teostusid, teised aga mitte, 
Kääriku semiootikakoolide organiseeri­
mine, sarja „Töid märgisüsteemide alalt” 
(„Труды по знаковым системам”) köidete 
ilmumine, uute kolleegide kaasamine 
Tartu–Moskva koolkonda, akadeemiline 
poliitika (eriti aktiivselt aastatel, kui 
Juri Lotman juhatas vene kirjanduse 
kateedrit), kontaktid välismaa kollee­
gidega (kuna nõukogude ajal oli Tartu 
välismaalastele suletud linn, oli siin 
vahendajaks eeskätt Boriss Uspenski). 

Kirjavahetuse kolmas aspekt puu­
dutab XX sajandi teise poole sotsiaal­
set, poliitilist ja kultuuriajalugu. Need 
teemad ei hõlma kirjades eriti palju 
ruumi, mis on mõistetav: nõukogude 
võim ei innustanud just epistolaarselt 
avameelitsema. Sellest ka mõistukõne 
teemade puhul, mis seonduvad dissi­
dentliku liikumise probleemide ja Nõu­
kogude Liidust emigreerumisega. Kus­
juures raske on hinnata, mida on nen­
des vihjetes ja parafraasides rohkem: 
kas rahutust perlustratsiooni pärast või 
puhast teravmeelsust. Peaaegu mitte 
mingit jälge pole kirjavahetusele jätnud 
sündmused suures poliitikas. Varssavi 
bloki vägede tungimine Tšehhoslovak­
kiasse kajastub ühes Uspenski kirjas 
vaid murena pärast rahvusvahelist sla­
vistide kongressi Prahas viibiva Pjotr 
Bogatõrjovi pärast (lk 142). Nõukogude 
vägede sissetung Afganistani ei kajastu 
kirjavahetuses üldse. Sellel taustal eris­
tub tähendusrikkalt Poola 1980.–1981. 
aasta sündmuste üle reflekteerimine, 
uue „vennaliku sissetungi” pingeline ja 
sünge ootus. Ohutuse kaalutlustel nime­
tavad kirjavahetajad Poolat metonüümi­
liselt „Maria Lvovnaks” (poola semioo­
tiku ja kirjandusteadlase Maria Renata 
Mayenowa auks). 25.–26.  VIII  1980, 
Gdanski protestiliikumise tippajal, kir­
jutatud kirjas märgib Lotman veel võrd­



142

lemisi muretult: „Muuseas, ma igatsen 
väga ... Maria Lvovnat – tahaks temaga 
kohtuda ja rääkida – semiootika toetu­
seks” (lk 492).

27. märtsil 1981, kui sai üha selge­
maks, et Nõukogude juhtkond ilmu­
tab aina rohkem rahutust Poola asjade 
pärast (see kajastus ametlikus propa­
gandas), kirjutab Lotman:

„Mõtlen kogu aeg Maria Lvovnast, 
nii isiklikult kui ka üldiselt. Hirm, et 
meie Teiega äkki, kaotades häbitunde 
ja mõistuse, trügime tema juurde kut­
sumata külalistena, viib mult mõistuse. 
See mõte ei jäta mind sõna otseses mõt­
tes ei päeval ega öösel. Ma ju tunnen 
oma iseloomu: ei piisa sellest, et ainult 
oma kodu – on vaja kõik ümberkaudu 
maatasa teha.” (lk 514)

Ja seejärel 5. IV 1981:
„Vastake – mul on praegu halb olla: 

asi on ... pidevas hirmus Maria Lvovna 
ja tema lähedaste käekäigu pärast. See 
on minu meeltesegaduse keskpunkt, 
mõte, mis sõna otseses mõttes ei jäta 
mind ei päeval ega ööl. Norutamine pat­
tude pärast, aga kuidas hoiduda noru­
tundest? Tean muidugi, et kurvameelse 
peale ronivad ka täid, kuid kuidas peaks 
käituma inimene, kes ei tunne Jumalat 
ja on harjunud toetuma ainult iseendale 
ning saab siis järsku aru, kui nõrgad ja 
kui väsinud on need tema toed.” (lk 516)

Luban siinkohal endale väikese 
mälestusliku kõrvalepõike: 15. või 16. 
detsembril 1981 pidas Lotman meie 
kursusele loengu, esimese, mis toimus 
pärast sõjaseisukorra kehtestamist Poo­
las. Ei mäleta, mida ta meile enne seda 
oli lugenud (kahtlustan, et Puškinit, 
sest Puškinist edasi jõudis Lotmani XIX 
sajandi vene kirjanduse kursus haru­
harva). Nii või teisiti, kogu see loeng oli 
Poolast, tema jagamistest XVIII sajan­
dil, sellest, kuidas see mõjutas Euroopa 
edasist ajalugu, poolakate osalemisest 
Prantsuse revolutsioonis, Poolast Alek­
sander I ajal, 1830. aasta novembriüles­
tõusust, Vene-Poola sõjast 1831. aastal... 
Ei tea, kui palju oli auditooriumis üliõpi­
lasi, kes said aru, milles on küsimus. 
Kuid need, kes said, tundsid midagi 
traagilise katarsise sarnast.

Kirjavahetus kui kahe silmapaistva 
teadlase ja targa inimese isiklike suhete 
dokument – see on veel üks oluline 
aspekt, millest pole vaja rääkida liiga 
palju, kuid mida ei saa ka nimetamata 
jätta. Inimlik lähedus, intonatsioonide 
soojus, teadusliku ja isikliku läheduse 
tunne täidavad mõlema adressaadi 
kirju. See kajastub ka delikaatses, kuid 
pidevas vastastikuses huvis oma kirja­
partneri ja tema perekonna elu ning 
käekäigu vastu. Ja omaenda elupöörete 
nappides mainimistes. Ja harvades, kuid 
iseloomulikes fragmentides, mis puudu­
tavad eksistentsiaalseid teemasid: elu ja 
surma, usku ja mitteuskumist. Lotmani 
ja Uspenski kirjavahetus on kahtlemata 
üks suurepärasemaid mälestusmärke 
sõprusele kui kultuurilisele ja emotsio­
naalsele fenomenile, ühele osale vene 
intelligentsi eluviisist. Selles suhtes võib 
selle kirjavahetuse panna maailmakuul­
sate klassikaliste epistolaariumide kõr­
vale. 

Tuleb siiralt tunnustada selle suure­
pärase köite toimetajaid ja kommentee­
rijaid. Muidugi, eelkäijate töö on kergen­
danud kirjade trükiks ettevalmistamist 
(2008. aasta kommentaaride autor on 
Olga Kelbert, kelle kommentaare sisal­
dab ka käesolev raamat). Kuid Lotmani 
ja Uspenski kirjade kolme väljaande 
kõrvutamisel on ilmselge, et eesti välja­
ande kommentaarid sisaldavad rohkem 
uut informatsiooni esmajoones teadus­
liku konteksti kohta ja võimaldavad 
tähelepanelikul lugejal orienteeruda 
teadusloolistes peripeetiates. 

Raamat sisaldab samuti väga head 
illustratiivset materjali (fotod, joonistu­
sed, publikatsioonide ja käsikirjade koo­
piad). Jääb üle vaid kahetseda, et neile 
lehekülgedele laiali paisatud rohked 
illustratsioonid ei kajastu eraldi loendis.

Lõpetuseks pöördume tagasi Juri Lot­
mani alguses nimetatud ettekande „Üli­
kool, teadus, kultuur” juurde. Nimetatud 
artikkel tähistab semiosfääri kontsept­
siooni kallal töötamise algetappi, kuid 
selle kokkuvõtlik osa on pühendatud 
hilise Lotmani jaoks olulistele teema­
dele: kultuuri sisemisele asümmeetriale 
ja kultuurimehhanismide autokatalüü­



143

tilisusele. Artiklis räägitakse ülikoolist 
kui vabade erialadevaheliste kontaktide 
väljast, kus tõeotsingute huvid ei seisa 
kindlasti madalamal kui viimasel ajal 
eriti eelistatud (ja kaugeltki mitte ainult 
Eestis) teaduse „praktilise panuse” ideo­
loogia.

Ma ei ole kindel, et Lotman oleks 
heaks kiitnud sellise ülikoolihariduse 
kontseptsiooni, mis on tegelikult asen­
danud erinevate teaduste ennustamatu 
ja viljaka dialoogi „mahajääjate” ja 
„parimate” hindamisega samade reeg­
lite alusel. Kui kasutada nõukogulikku 
terminoloogiat, osutuvad sellise lähe­
nemise puhul paratamatult „lööktöölis­
teks” maksimaalselt praktilise tähendu­
sega loodusteadused (esmajärjekorras 
meditsiin) ning humanitaarteaduste 

orientiirideks on kuulutatud näidis­
tehnoloogiad ja sotsiaalsed tarbe­
uuringud. Ülikooli humanitaarteaduste 
marginaliseerumine ja lihtsustumine 
ei ole just kõige meeldivam osa kultuu­
ris toimuvate dramaatiliste ja põnevate 
muutuste reas. Millegi uue lävel seis­
tes tasub siiski alati ringi vaadata ja 
kontrollida, kas me ei unustanud maha 
midagi olulist.

Seda tuletab meile meelde selles kir­
jaderaamatus avaldatud Lotmani 1982. 
aasta ettekanne.

ROMAN LEIBOV

Venekeelsest käsikirjast tõlkinud 
MALL JÕGI


