kv RAAMATUID

SISSEJUHATUS ROHELISSE UTTU

Katsed nimetada saart. Artikleid
fantastikast. Koostanud Jaak Tom-
berg ja Sven Vabar. Tartu: Tartu Uli-
kooli Kirjastus, 2013. 163 lk.

Artiklikogu eessdnas kaardistab Sven
Vabar uuritavat eksootilist valdkonda,
mis seostub moéistega fantastika. Hak-
kasin koostaja kirjutist lugema teadmi-
sega, et ei tea sellest eriti midagi peale
mone néhtud filmi v6i tdhelepaneku,
et Eestis tegutsevad subkultuursed
fannid, kes kajastavad vigagi profes-
sionaalselt koike teemaga seonduvat,
annavad vilja auhindu parimatele au-
toritele, haldavad veebilehekiilgi, kor-
raldavad suvepdevi jne. Ometi, luge-
des Vabari head iilevaadet, tabas mind
kohe iillatav dratundmine, robinal hak-
kas siiski tulema selle teemaga seotud,
kuid ka palju laiemalt tuntud Eesti kul-
tuuriméjutajate nimesid: Uku Masing,
Tonis Vint, Kiwa, Karl Ristikivi, Artur
Alliksaar, Andres Ehin jne, jne. R66mu-
ga voib todeda, et eessona tdidab oma
ulesannet igati ja tekitab paris ohtralt
erinevaid ahaa-seoseid. Samuti juhib
Vabar eessonas odigustatult tdhelepanu
moiste fantastika avarale interpretee-
rimisvoimalusele. Tunnistan, et olen
isegi olnud monikord hdmmastunud,
lugedes ulmefinnide kriitilisi seisuko-
havotte monede teoste voi autorite suh-
tes, need on tundunud kuidagi piiratud
ja mingite vaga-oma-kriteeriumidega.
Seepédrast on hea, et Vabar sonastab
juba eessdnas probleemi, mis ilmselt
paljudel ilukirjanduse v6i kirjandus-
kriitikaga tegelejatel ulmeteemadega
kokku puutudes on peast ldbi kdinud
— nimelt subkultuurisisene hoiak, mis

234

noéuab teoselt teatavat spetsiifilist poh-
jendatust ja loogilisust: ,[Klirjandus-
teoses (voi filmis) loodud maailm véib
ju olla vigagi fantastiline, st reaalselt
mitteeksisteeriv, kuid tema sisemine
loogika peab olema koherentne” (1k 9).
Olen toesti imestunult lugenud arvus-
tusi, kus mingi veidigi kaalukategoo-
riat vahetav fantaasiapdige moistetak-
se julmalt hukka ja teos kuulutatakse
kolbmatuks ning arutletakse kuidagi
lapseliku kategoorilisusega, kas iiks voi
teine teos on voi ei ole ulme. Ilmselt pai-
gutavadki tavakriitikud ulme alla palju
rohkem kui finnid ise. Vabar sonastab
viaga tapselt paradoksaalse olukorra:
lugedes tavalist kirjandust, eelistavad
ulmefannid ,pigemini traditsioonilist
(naiteks ajaloolist) realismi kui min-
git siirreaalsust, hallutsinatsioone ja
maagilist realismi, kuigi viimastes on
fantaasiat rohkem” (lk 10). Igal juhul
on peale eessona ldbilugemist selge, et
kéesoleval kogumikul on péris palju
moétteainet pakkuda ka neile, kes mui-
du ulmest eemale hoiavad.

Andrus Org vaatleb jargnevalt eesti
kirjanduse ja kirjanduskriitika ajalugu
fantastilise maailmatunnetuse vaate-
vinklist. Ta alustab Kreutzwaldist ja
jouab 16puks vilja kaasaegse ulmeret-
septsiooni ning ulmet juba teadusliku-
mast vaatepunktist uuriva kirjandus-
teaduse juurde. Siit saab korraliku tile-
vaate pohilistest arengujoontest, tou-
sudest ja moonadest. Antakse ka palju
lisamaterjali kas voi selle salaparase
pihendunud lugejaskonna, lojaalse
fandom’i kujunemise kohta, kes Eestis
otsustab, mis on ulme ja mis mitte. Org
arutleb juba konkreetseid naiteid tuues



ja tundub, et on isegi kriitiline mitme-
te autori/teose kuuluvuse iile peetavate
vaidluste suhtes. On tekkinud huvitav
olukord, kus ulmesekt ei vota omaks
mingeid autoreid, kes ei kirjuta péaris
zanriulme kohaselt; samal ajal ei arut-
le akadeemilised kirjandusringkonnad
sektiautorite iile. Paris mitmel puhul
tuleb kone alla Indrek Hargla eriline
roll nende piiride rikkumises. Org toob
vilja, et Hargla on ka ise olnud seisu-
kohal, et eesti kirjanduse mastaapide
puhul ei ole omaette hoidumine tegeli-
kult méeldav (Ik 22). Neid arutluskaike
jalgides tekkis allakirjutanul kill méte,
et Hargla on muidugi n-6 kaarte segi
loonud, kuid tédidab ju tegelikult péris
ranget zanrijoont hoidvate klassikaliste
ajalooliste kriminaalromaanide kirju-
tamisega ikkagi sedasama ulmemeeste
sisemiselt koherentse teksti iildnouet.
Ta ei kipu kirjutama plahvatuslikult
koiki piire segi paiskavat iiliteost, oma
sMeistrit ja Margaritat”, aga on tiks
vaheseid kirjanikke, kes oleks ehk suu-
teline seda tegema. Andrus Oru teine
artikkel on Hargla Frenchi ja Koulu
lugude sarja mitmekiilgne ldhivaatlus.
Lugeja saab teada, mis on ulmekirjan-
duse alamzanr aurupunk-romaan. Org
teeb tdnuvaarseid poikeid nii aurupun-
gi teooriasse, Hargla vastavatesse teos-
tesse kui ka tehnoloogilise anakronismi
voimalikku esinemisse juba varasemas
eesti kirjanduses.

Meelis Friedenthali ,Utoopiate ono-
matoloogiad” on ilmselt kiesoleva ko-
gumiku koige akadeemilisemat laadi
kirjutis. See tegeleb kiisimusega, miks
Thomas More nimetas oma teose utoo-
piaks, ja teeb seda ,taotluslikult vara-
uusaegsete teoreetikute vaimus” (lk
32). Filigraanne ja vaga hea stiiliga
kasitlus viib meid avastama ithe XVI
sajandi alguse autori ja teose motte-
maailma ning selle véimalikke méjuta-
jaid antiigist. Friedenthal tiritab niisiis
loogiliselt jalitada tegureid, miks More
»,Utoopia” nii nimetas, ja jouab autorite-

ni, kelle teoseid kirjamees kahtlemata
pidi tundma — Platoni, aga eriti Aristo-
teleseni. Friedenthal kirjutab nimedest
ja nimetamisest Platoni arusaama ko-
haselt, sellest, et ,kuigi meie ei pruugi
koigi asjade nimesid teada, on need neil
ikkagi olemas ja vaid nimedest teadli-
kuks saades jouame me asja tuumani”,
ja edasi: ,Stivenedes aga vdime avasta-
da, et tdhenduslik nimi on siiski kui-
dagi veel leitav” (Ik 33). Lisan vaid, et
antiikautoreid analiiiisides ei tohi jéitta
méarkamata tollast Euroopa miistiliste
lilkumiste laiemat konteksti, millega
haritlased paris kindlasti rohkem voi
vihem kursis olid. Uheks laialtlevinud
ideeks kas v6i vabamiiiirluses on samu-
ti 14bi aegade olnud kadunud s6na stim-
boolne otsimine. Vene erudiit Jevgeni
Golovin on néiteks analiitisinud More’i
kaasaegse Rabelais’ suurteost ,,Pantag-
ruel”, kus tegelane Panurge ja 6petatud
inglane peavad kehakeeles dispuutil,
ning joudnud jareldusele, et Rabelais
demonstreerib meile, kuidas kunagi toi-
mis véga voimas universaalne hermee-
tiline keel?. Tahan 6elda, et XVI sajandi
opetlasmaailma sees ja korval toimis
veel viga palju varjatud opetusi ja lii-
kumisi, mis kindlasti mojutasid vaimset
atmosfairi, nditeks arusaamu sonast ja
nimetamisest. Skolastika ja humanismi
korval oli vidga jouline ka hermetistlik-
kabalistlik traditsioon, pdéhjapanevaid
teoseid sellel teemal on kirjutanud ing-
lasest renessansskultuuri tippuurija
Frances A. Yates (1899-1981).

Uku Masingu 1964. aastast parinev,
Edasi vestlusringis ettekandmiseks
moéeldud tekst ,Rohelise udu vang” te-
geleb kiisimusega, mis ootab inimkon-
da tulevikus ees. Mones mottes voiks
6elda, et Masing ajab siin oma tavalist
juttu, aga kui méelda aastanumbrile ja
riigile, kus seda juttu aetakse, siis tu-

1F.Rabelais, Pantagruel. Tallinn: Pe-
rioodika, 1998, 1k 93.

2 Vt pikemalt: P. Matsin, Kirjandus
idee kandjana. — Sirp 27. IV 2007.

235



leb maestro ees kiill miits maha vétta.
Masingu informeerituse aste on selline,
et loeks nagu vabas maailmas elava ini-
mese motteid: ta viitab arutelus nagu
moodaminnes Léadnes ilmunud vérske-
tele materjalidele. Ta on kursis isegi
USA bioloogilise kahjuritorje koige vii-
maste uudistega, mainib mingeid valit-
suse sama aasta raporteid jne (vt 1k 42).
Samas on Masing varjamatult poélglik
noéukogude olude suhtes ja teeb avaldu-
si stiilis: ,,Sovhoosid on teatavasti virt-
satiigid ja muu répasuse pesad” (1k 44).
Koik see kokku mgjub péris ulmelisena!
Lopuni ei saagi aru: kas ta usub, et ini-
mene teiseneb ja inimkonnal on tulevik-
ku voi et koike ootab ees ikkagi hdving?
Masing esitab ka oma vaate teadusliku
fantastika ajaloost, ta alustab Lukia-
nosest, kritiseerib originaalselt ja oota-
matult Jules Verne’i ning ennustab, et
jargmiste aastakiimnete kirjanduses
on peaosa teaduslikul fantastikal (1k
41). Masingu tiielik séltumatus tuleb
aga eriti hasti esile, kui ta kritiseerib
ka ldéne science fiction-autoreid (kellelt
ta on lugenud raamatuid, mis on ilmu-
nud ainult aasta tagasi!), ning soovitab
neil kirjutada ,kas vo0i laserist-mase-
rist, mille eest ju ometi ka kaks NSVL
teadlast on saanud Nobeli preemia” (1k
47). Ometi v6ib kogu sellest uskumatult
informeeritud tulevirgist aru saada,
et Masing hindab ulmekirjandust just
selleparast, et see kiisib teadusliku ja
tervemoistusliku maailmavaate kiuste
vaikselt kahte kiisimust: mis on inime-
se mina ja kuidas ta saaks kasutada pa-
remini olemasolevat aegruumi (1k 48).
Elnara Taidre, kes esineb artikli-
ga ,Graafilisest kujundist keskkonna-
kavanditeni. T6nis Vindi esteetilisest
utoopiast”, oli ka 2012. aastal Kumus
aset leidnud Té6nis Vindi mahuka néi-
tusega kaasnenud raamatu® koostaja.
Voib vist oelda, et Vint tegutses kunsti-
valdkonnas niisama suveridénse erudii-

3 Tonis Vint ja tema esteetiline univer-
sum. Tallinn: Eesti Kunstimuuseum, 2012.

236

di ja guruna kui Masing kirjandus- ja
teoloogiavallas, ehk vaid nende sise-
paguluse aste oli erinev. Heaks néiteks
sellest on Vindi kujundatud ,,masinguli-
kult” originaalne ja uskumatult julgeid
ning rahvusvaheliselt méistetavaid seo-
seid tekitav teos ,,Teadus ja tdnapidev”.*
Seal esinevad Gustav Naani korval
paljud tollased teadustipud, Vint aga
on asetanud nende juttu illustreerima
noukogulikus keskkonnas senindhta-
matud reproduktsioonid: XVI-XVIII sa-
jandist pédrinevad esoteerilised graviiii-
rid, XIV sajandi noodikirjad ja I-chingi
ehk muutuste raamatu tabelid. Korvuti
Lippmaa ja teiste teaduskoriifeedega
saab vaadata pilti Hiinas Zhou diinas-
tia ajal loodud kosmilise peegli tagakiil-
jest! Taidre nimetab seda odigustatult
kujunduse kaudu sooritatud ,kaaper-
damiseks”: ,Vindi tekstid ja kujundu-
sed toimisid platvormina tema ideede
tutvustamiseks nii teoorias kui prak-
tikas” (1k 56). Vint nagu Masing pidas
ilioluliseks pidevat kursisolemist 14a-
nes oma erialal toimuvaga. Meie ees on
samasugune viarvikas motleja, kelle loo-
ming on isiksusest lahutamatu. Taidre
peatub niiteks Vindi erinevate korte-
rite kujunduste juures, kus hilisemas
Gonsiori tdnava korteris oli rohutatud
hiina esteetikat: ,[MJustad geomeetrili-
sed vormid ja tornjad riiulistruktuurid
koosnevad sageli dratundmatu meta-
morfoosi 14bi teinud standardsetest
noukogude maooblielementidest” (1k 57).
Kaisin ise 1990. aastate 16pus umbes
aasta koos EKA tekstiilieriala tudengi-
tega Vindi kodus peetud loengutel, see
infoplahvatus, mis inimesi tabas, on
voib-olla vorreldav sellega, mis juhtus,
kui keegi sattus Masinguga ldhemalt
suhtlema. Ka Vindi maailmanéigemine
on monumentaalselt originaalne, tema
eesmirgiks oli muuhulgas ruumi to-
taalne muutmine. Kui ajad muutusid
vabamaks, hakkas ta vilja pakkuma

4 Teadus ja tdnapidev. Koost Juhan Kivi.
Tallinn: Eesti Raamat, 1979.



ttha uusi utoopilis-esteetilisi urbanist-
likke projekte juba suuremas mahus,
linnaruumi tingimustes. Taidre viitab
mitmele Vindi esseele, eriti voimsa see-
ria kirjutisi avaldas Vint néiteks ajakir-
jas Ehituskunst. Minu arvates olekski
aeg hakata Tonis Vinti tunnistama ja
uurima ka kui arvestatavat esseisti.
Taiesti eraldi kasitlust vajaks samuti
Carl Gustav Jungi ideede vaieldama-
tu moju Vindi loomingu kujunemisele.
Arvan, et just Jung ja tema analiiiitili-
ne psithholoogia olid Vindile otsustava
tahtsusega, isegi tema esseede stiil sar-
naneb Jungi kirjutamisstiiliga, mis oli
tahtlikult mitmetimaistetav.

Kogumiku koige lithemas artiklis
»ootsrealism kui pelgupaik” métiskleb
Tanel Pern ,fantastilise elemendi yle
sotsrealismis” (lk 68). Selle iseenesest
tulihuvitava teema késitlus on ehk liiga
napp ja sisaldab ka iihte kiisitavat seisu-
kohta. Tsiteerin: ,Pean ytlema, et minu
meelest eksivad need, kes viidavad,
et Leberecht Eesti olusid ei tundnud,
kuna see 16ik annab viga ilmekalt edasi
maarahvaliku utoopilise kujutelma Ve-
nemaast, kus korguvad pudruméied ja
voolavad piimajoed — sugugi palju ei jaa
sellest puudu” (Ik 70). Olemata kiill sel-
le stiili ja perioodi asjatundja, kolab vai-
de, et eesti inimesed arvasid Venemaa
olevat mingisuguse paradiisliku kiillu-
se asukoha, veidi uskumatuna... Olek-
sin soovinud ka, et natuke rohkem lahti
radgitud saanuks iiks seik Mart Kuld-
kepi artiklis ,Ameerika ja igatsus”, kus
ta analiiiisib igatsust kauge ja kitte-
saamatu jarele Ameerika néite pohjal.
Kuldkepp vaatleb muuhulgas Sveitsi
lastekirjaniku Peter Bichseli raamatut
L2Ameerikat ei ole olemas” (Ik 77). Sel-
lel 1976. aastal Peeter Tulviste tolkes
ja kirjastuselt Eesti Raamat ilmunud
ohukesel raamatul pogusalt peatumine
pani kiill edasi moétlema. Miks sellise
tdhendusliku ja ideoloogiliselt tohusa
(?) pealkirjaga raamat iildse tolgiti, mis
lugu selle taga ikkagi on? Oleks soovi-

nud natukenegi kommentaare. Ma ei
usu véga, et lihtsalt niisama lasti triik-
ki nii intrigeeriva pealkirjaga teos. Kui
isegi populaarsetes filmides ,Keskpie-
vane praam” voi ,,Siin me oleme” tehak-
se varjatult paris tohusat ideoloogilist
t6od (positiivsed tegelased esimeses on
initsiatiivi haaravad Noukogude ohvit-
serid, teises monitatakse Pitsu-aegset
prouat ehk Lia Laatsi), siis, ma kardan,
tollases siisteemis niivord tdhendusliku
pealkirjaga juhuseid ei eksisteerinud.
Kas kogumikus oleks voinud olla veel
uks alaosa, mis oleks kisitlenud fantas-
tika ja ideoloogia suhteid?

Sven Vabari tehtud intervjuus Jaan
Kaplinskiga jéi silma autor, keda mai-
nivad ka teised kogumikku kirjutanud
— Jorge Luis Borges. Borgest nimeta-
vad veel Kiwa (1k 150), Janek Kraavi
(Ik 117), voib-olla keegi veel (raamatus
puudub isikuregister). Kaplinski vastab
intervjuus: ,Uks autor, kes mulle toesti
viaga meeldib, on Borges. Tema kahtle-
mata ei ole teadusfantastika autor, aga
tema moéttelend ja oskus oma filosoofiat
niisuguses omapéirases vormis edasi
anda on mind tosiselt volunud” (lk 86).
See, et just Borges tundub olevat kogu-
miku autorite juures hinnas, viis mu
motted jélle tagasi sinnasamasse punk-
ti: mis on ulme ja mis mitte. Kas autor
v6ib luua nii omapérase ja originaalse
fiktiivse maailma, et seda ei suudeta
iiletildse vaadata olemasolevate kate-
gooriate ja liigituste alusel ega osata
paigutada enam mitte kuhugi? Kaplins-
ki kisitluses on fantastika Borgese kdes
iiksnes vahend ja tegelikult 16i ta taiesti
oma zanri (Ik 88). Kas see jarsku voiks-
ki olla ulmekirjanduse ulim eesmérk?
Muidugi, siis ei ole tdoesti motet enam
seda liigitada millegi alla, mis peab Zan-
ripiire tilioluliseks.

Jaak Tomberg on kogumikku kirju-
tanud koguni kaks viga head artiklit:
,leostamatuse printsiibist ja teatri-
utoopiast” ning ,Pilved Atlase 6lgadel.
Inimelust, millel peab olema tdhendus”.

237



Haakusin rohkem viimasega, mis vaat-
leb filmikunsti. Tomberg toob muuhul-
gas vilja fakti, mida ilmselt paljud Bon-
di-filmide s6brad on viimasel ajal té-
hele pannud: ,James Bondi filmisarjas
avaldub fantastika rolli teisenemine,
fantastiliste voimaluste ahenemine veel
iuksikasjalikumal tasandil. Viimases
kolmes Bondi-filmis on oluliselt, pea-
aegu olematuseni vihenenud tehnoloo-
gilise komponendi fantastiline voimen-
damine” (lIk 159). Téepoolest, milleks
ilustada ja véimendada tehnoloogiat,
kui see on juba niigi nii fantastiline! Ka
nditeks Harry Potteri filmides toimis
sarnane tendents vélukunstitehnoloo-
giaga. Bondi puhul vbiks veel vaid 6elda
seda, et jalgime, kas Bond ise muutub
selle tendentsi kidigus kompensatsioo-
ni mottes itha kurjemaks ja kogu tema
igavene heitlus brutaalsemaks véi mit-
te, mingid mérgid kangelase tihenevast
julmusest oleks nagu 6hus.

Janek Kraavi (,Bizarro. Sissejuhatus
veidra poeetikasse”) uurib kirjanduslik-
ku litkkumist koondnimega bizarro, ,mil-
le tdhtsamaks tunnuseks on veidruse
kui poeetilise vaidrtuse esiletostmine”
(Ik 115). Kraavi esitab uurimuse néh-
tusest talle omases siimpaatses valgus-
tuslikus stiilis. Ko6lab viide, et see, mis
kunagi oli friikide ja héalvikute pérus-
maa, on Ameerikas saamas normiks, ja
Kraavi toob ka erinevatelt bizarro-klas-
sikutelt péris pikki tekstinditeid, mille
puhul on viidetavalt tegu korgema ast-
me ,kummastustega” (Ik 118). Téepoo-
lest, lugedes Kraavi toodud péris 16bu-
said tekstiniiteid (vt 1k 119-120 Carl-
ton Mellick IIT kirjanduslikku veidrust
pealkirjaga ,Beebi jeesuse anaaltapp”),
tekib mote, et lihtsa internetiporno vaa-
taja on sellega vorreldes kiill vist suisa
vanamoodne relikt!

Mari Laaniste (,Tehiskaaslased ja
nende fiktiivsed elud”) juhatab jargne-
valt veidruste maailma suhtes tilessoo-
jendatud lugeja juba armunukkude ja
muude inimese tehiskaaslaste juurde.

238

Meile tutvustatakse igasuguseid hu-
vitavaid ja erinevateks otstarveteks
moéeldud mudeleid, kuid 16puks tode-
takse ikkagi, et nukkudega suhestumi-
se mottes on elus ja ulmekirjanduses
toimuval suur erinevus, sest kui ulmes
uritatakse sageli tehisintellekti méista,
siis ,ei kaldu tehiskaaslastega lavivad
inimesed tildiselt seda suhet ,inimese—
nuku” tasandil stigavamalt motestama”
(Ik 136). See on muidugi motlemapanev
fakt ja titleb péris palju inimese tegeliku
voorandumise kohta. Nii et isegi Zanri-
range ulme on monede teemade suhtes
kohati liiga romantiline! TSehhi pikka-
de traditsioonidega marionettnukkude
kultuuris (sealne vanim siilinud nuku-
kujutis on 1590. aastast parineval gra-
viitiril) on ikka usutud neil hing olevat
ja nukud kehastavad ka stigavaid me-
tafiitisilisi ideid (titiptegelased Surm,
Kurat, Printsess, Faust, Zizka jne). Me
seisame niitidiskultuuris keset vaimsu-
se varemeid.

Aune Ainson-Uriarte (,Igapidev kui
fantastiline”) ja Kiwa (,,Helifanta. Fan-
tastilise vGimalikkus helimaastikel”)
tegelevad iiks filmi- ja teine helikunsti
vaatlemisega. Ainson-Uriarte esitab
postulaadi ,Kui ma méatlen fantastili-
sest, siis motlen ma igapdevast” (Ik 139)
ning asub seda filosoofiliselt pohjen-
dama lacanlike terminite ning foto- ja
filmikunstist toodud naidete abil. Mui-
du huvitava artikli juures hiiris mind
veidi iiks metodoloogiline probleem:
iihelt poolt iiritatakse rakendada min-
git védga peent teooriat (lacanlikku?),
teisalt aga (kui tuuakse konkreetseid
niiteid, kas voi Cindy Shermani loo-
mingust) usaldatakse justkui pimesi
autori enese sonu oma loomingu kohta
kuskilt intervjuust ja kasutatakse neid
loodavas analiiiisis. Ma hoiaks need as-
jad kiill lahus, autori sénu oma loomin-
gu kohta ei ole motet usaldada.

Kiwa on kahtlemata eesti bisarse
allkultuuri kroonitud kuningas, kes nii
elus kui ka loomingus on alati naudita-



valt nihestunud. Kiwa tugevuseks minu
arvates on see, et ta ei jaa kinni mingite
moodsate teooriate demonstreerimisse,
vaid suudab ithendada elegantselt vana
ja uue, lihtsa ja keerulise. Nii leiab ta,
et muusika on seotud metafiiiisikaga,
toob muusika kuulamise puhul sisse
ajatuse, igaviku ja lopmatusega seotud
moisteid ning kirjutab ,kosmoloogili-
sest joust” (Ik 151). Kiwa keel ongi viga
poeetiline (temalt on ilmunud suure-
paraseid avangardseid ilukirjanduslik-
ke teoseid). Ta kirjutab ,mentaalsest
tantsust”, ,okeaanilisusest” ja ,kola-

vannidest” (vt 1k 152). Kui lugeda seda
teksti natuke ,kooritades”, siis tundub
koik oeldu kehtivat ka avangardsemat
laadi kirjanduse kohta — ka see on ju
tihti ,kaosemaagia” ja ,rohkem tehtav
kui kuulatav” (Bastien Gallet, 1k 153).

Kahtlemata on kogumiku toimetajad
ja koostajad, aga muidugi ka kirjutajad
teinud dra vidga tdnuvididrse t66. Meid,
lugejaid, on kutsutud suurepirasele
mentaalsele tantsule!

PAAVO MATSIN

239



