
359

Acta Semiotica Estica XI. Uurimusi 
nominatsiooni semiootikast. Koos-
tajad ja toimetajad Tanel Pern, Ülle 
Pärli. Tartu: Tartu Ülikooli Kirjas-
tus, 2014. 328 lk.

Acta Semiotica Estica nominatsiooni 
semiootikale pühendatud erinumbri 
eessõnas öeldakse, et kogumiku artik-
leid ei ühenda „mitte niivõrd temaatika, 
kuivõrd üldine lähenemine uurimis-               
objektidele” (lk 7). Tõepoolest, käsitletud 
teemad ulatuvad ühiskonnateooriatest 
poliitikute kõnedeni ja luulekeeleni. 
Kuid milles seisneb ühine lähenemine 
uurimisobjektidele? Võib öelda, et au-
torite eelduseks on nimetamise võrrel-
damatult tähtis roll (kultuurilise, sot-
siaalse, poliitilise) maailma loomisel, ni-
metamise võim maailma kujundamisel. 
Nimetamine on seega „üks semiootilise 
modelleerimise viise, mis omakorda on 
kahetine tegevus: tegelikkuse, objektide 
modelleeriv kirjeldamine ja mudelite loo-
mine reaalsuse korrastamiseks” (lk 7).

Selline lähenemine eeldab loomuli-
kult väga laia arusaamist (päris)nimest, 
arusaamist, mis võimaldab iga tähen-
duslikku lausungit käsitleda nimetami-
sena. Ning niivõrd laiaulatuslik ühtne 
alus võimaldab kogumikku kaasata vä-
gagi eripalgelisi uurimistöid, mis esma-
pilgul justkui nimetamisega ei seostugi. 
Seetõttu võiks ehk siinkohal veidi kes-
kenduda nimetamise, keele(süsteemi) 
ja diskursuse omavahelistele suhetele. 
Selle asemel et asuda artiklite järjesti-
kusele ülevaatamisele, sooviks lühidalt 
mõista, millega saab põhjendatud nende 
ühtede kaante vahel koosolemine.

Alustame nimetamise ja keele mitte 
just kõige selgepiirilisematest suhetest. 
Eessõnast võime Tiit Remmi artikli 
„Ühtsest nimetamisest tegevuseni: in-
tegratsiooni mõistest ja objektist sotsio-
kultuurilise maailma uurimisel” kohta 
lugeda: „Metatasandiliste terviklikkus-

te loomine ja nende määratlemine on 
ulatuslikum semiootiline protsess, kus 
nimetamise problemaatika on otseselt 
kaasatud, kuna see toimub keelelises 
keskkonnas” (lk 8). Artikli seost nime-
tamisega põhjendatakse seega lihtsalt 
sellega, et tegemist on keelelise tegevu-
sega. Nimetamine imbub aga selliseid 
väiteid pidi keele keskmesse, muudab 
keeletegevuse ennekõike nimetavaks 
ning sunnib esitama küsimuse, kuidas 
eristada nimetamist keelest üldiselt. 
Kas nimetamine ja keel kattuvad?

Ometigi oleme harjunud mõtlema 
pärisnimest kui millestki, mis ei sobitu 
keelesüsteemi, mis pesitseb keeles just-
kui võõrkehana, kuna tal puudub seman-
tiline funktsioon. Pärisnimed ei omanda 
tähendust mitte keelesüsteemis, vaid 
konkreetses kasutuskontekstis, asetse-
des seega keele äärealadel. Kui keel ka-
tegoriseerib ja üldistab, siis pärisnimi 
osutab individuaalsele referendile. Anti 
Randviir viitab oma artiklis „Suhtlus-
olukordade korraldamine: näide Eestist” 
Juri Lotmanile ja Boriss Uspenskile, kes 
on „väitnud, et pärisnime üldine tähen-
dus on põhimõtteliselt tautoloogiline: 
mingi nimi ei iseloomustu eristustunnus-
tega, vaid nimi lihtsalt tähistab objekti, 
millele ta on kinnistatud” (lk 39).

Kui aga pärisnimi nihkub äärealalt 
keele keskmesse, muutub viimase loo-
museks, on tulemuseks asjaolu, et keel 
suudab o t s e s e l t  nimetada reaalsust 
– seda, mis jääb keelest väljapoole. Te-
gemist ei ole aga sugugi lihtsa ühendu-
sega, lihtsa kattumisega. Nagu Giorgio 
Agamben kirjutab, on tarvis keerukat 
sissearvamise/väljaarvamise mängu: 
„Keel on suverään, mis kuulutab pide-
vas eriolukorras, et miski ei jää keelest 
väljapoole ning et keel jääb alati teispoo-
le iseennast.”1 See, mis on keelest välja 

NOMINATSIOONI NIMETAMISEST

1 G. A g a m b en, Homo sacer. Suveräänne 
võim ja paljas elu. Tallinn: Eesti Keele Siht-
asutus, 2009, lk 28.



360

arvatud – reaalsus, asjad, objektid, tege-
likkus –, on võimeline eksisteerima vaid 
keele toel, k e e l e s. See, millele keel 
viitab kui enesest väljaspoolsele, peab 
olema alati juba (potentsiaalselt) keele-
line, et kehtestuda reaalsusena.2

Kuid mida tähendab, et keel on „suve-
rään”, mis tegutseb „pidevas eriolukor-
ras”? Kõige üldisemalt võib seda mõista 
järgmiselt: keel o t s u s t a b, mida ja 
kuidas tähistada, millele osutada, mida 
väärtustada, keda ja mida pidada eksis-
tentsivääriliseks ehk – kellele või millele 
anda nimi. Lühidalt, keel loob tegelikku-
se, öeldes, et tegelikkus, mille ta on loo-
nud, on see, millele ta „kõigest osutab”. 
Ning see, mis ei leia keeles asupaika, ei 
vääri ka eksistentsi. Keel on võimur. 

Viide eriolukorrale tähendab ühtla-
si seda, et – kui käsitleda keele peami-
se funktsioonina maailma nimetamist 
– enam ei ole võimalik rääkida keele-
s ü s t e e m i s t kui millestki, mis oleks 
suletud ja eneseküllane ning mille toi-
mimiseks piisaks üksnes sisemisest 
erinevuste vastasmängust. Keel laotub 
üle maailma laiali, kuid kaotab samal 
ajal oma piiritletuse ja ranguse; keelt 
on edaspidi võimalik tabada vaid dis-
kursuses või tekstis, keele konkreetses 
esinemisjuhus.3 Iga tekst loob omaene-
se maailma, on oma maailma suverään, 
normide kehtestaja. Kuid keeles ü s -
t e e m  – oma suletuses – ei ole võime-
line enamaks eneseleviitamisest. Nii 
tuleb keele mõistet laiendada, nagu 
näeme Juri Lotmani ja Tartu–Moskva 
koolkonna kultuurisemiootikas: keel ja 
igasugune modelleeriv (märgi)süsteem 
hakkavad kokku langema: „Modelleeriv 

süsteem on elementide ja nende ühenda-
mise reeglite struktuur, mis on tunne-
tamise, teadvustamise või korrastamise 
!"#$%&'( %!)*+,-.%!//,( 0%1$$2'&*.( ,/,-
loogia seisundis. Seetõttu võib modellee-
rivat süsteemi vaadelda kui keelt.”4 On 
!-$3,1( 0-3'%$$-4( %*/1&'%$$-4( 5')*1%$$-(
jne samamoodi nagu eesti keel, saksa 
keel jne. Olgugi et neid süsteeme, „mille 
aluseks on loomulik keel”, nimetab Lot-
man „sekundaarseteks modelleerivateks 
süsteemideks”, ei eksisteeri enam põhi-
mõttelist keele ja diskursuse vahelist 
erinevust: mõiste keel tähistab mõlemat. 
Eriolukord viitab niisiis ka keele enese 
seisundile: maailma loov suverään muu-
tub (iseseisvalt) määratlematuks ning 
peab iga kord sündima alles koos loo-
dava maailmaga. Tulemuseks on keele-
ilm, millest väljaspoolset Derrida kuulsa 
lausungi – „ei ole olemas tekstivälist” – 
kohaselt ei eksisteeri.

Loomulikult on kõige võimsamaks 
ja radikaalsemaks suverääniks pee-
tud kunsti, eriolukorralist diskursust 
par excellence, mis võib ühe sõna või 
tähemärgiga nii luua kui ka purusta-
da maailmu. Võib küll öelda, et kunst 
,--*"( 6,/2'/!23'.$-$4( ,*.'&!!2'*3'((((((((((((((((((((((((((((((((
ootustele, kultuuritraditsioonile ja nõn-
da edasi, kuid, nagu Ülle Pärli oma ar-
tiklis „Luule maailma nimetamas” kin-
nitab, võrreldakse kunstiteose loomist 
„maailma loomisega nimetamise teel. 
Teose unikaalsus, kordumatus lubab 
seda võrrelda individuaalset referenti 
omava pärisnimega” (lk 182). Tervest 
märgisüsteemist (tekstist) on niisiis saa-
nud pärisnimi, kuid p ä r i s  pärisnimed 
võivad kunstitekstis hoopis omandada 
semantilise (süsteemse) tähenduse ning 
liikuda üldnimelisuse suunas. Nii hak-
kab Oidipus tähistama inimese üldist 
seisundit, kuid „Kuningas Oidipus” vii-
tab siiski kõigest omaenese loodud maa-
ilmale ja tegelastele – kunstitekstis esi-

2 Vt ka M. F o u c a u l t, Sõnad ja asjad. 
Inimteaduste arheoloogia. Tallinn: Varrak, 
2015, IV ptk.

3 Keelesüsteem on Saussure’i järgi just-
kui platonlik idee, millest lähtub kõne. Asja-
olu, et keel ilmneb vaid kõnes, kõne kaudu, 
„destabiliseerib” keelesüsteemi, muudab ta 
sõltuvaks süsteemivälisest (juhuslikust); kõ-
nele keskendumine avab keele juhuslikkuse-
le ja pidevale muutumisele.

4 J. L o t m a n, Kultuurisemiootika. 
Tekst–kirjandus–kultuur. Tallinn: Olion, 
2006, lk 9.



361

nevad pärisnimed omandavad püsivad 
tähenduslikud eristustunnused ning 
lakkavad olemast tautoloogilised. Nimi 
omandab süsteemse v ä ä r t u s e.5

Nii muutub ka pärisnimi millekski 
liikuvaks ja tabamatuks; enam ei ole 
teda võimalik määratleda lihtsa osutu-
sena. Pärisnimest võib saada kategori-
seeriv termin ning üldnimi võib nihkuda 
pärisnimelisuse suunas, hüljates teda 
determineerivad kirjeldused ning muu-
tudes võimeliseks tähistama lihtsa osu-
tuse alusel. Viimast liikumist analüüsib 
oma hegemooniateoorias Ernesto Laclau 
tühja tähistaja mõiste abil; teooria, mis 
leiab kasutust Andreas Ventseli artiklis 
„Metonüümia ja metafoor II maailma- 
sõja-aegses Eesti poliitilises retoorikas”. 
„Eestlane” funktsioneerib samaaegselt 
nii pärisnime kui ka kategoriseeriva-
väärtustava üldnimena. Seega, kas saa-
me koos Lotmaniga öelda, et just kunst 
on see, kus saab võimalikuks päris- ja 
üldnimede ruumi ühendamine?6 Maail-
ma loomise ja modelleerimise võime ni-
metamise kaudu, tundub, on iseloomu-
lik igale kultuuris toimivale diskursuse-
le; asjaolu, millest annavad tunnistust 
ka siinse kogumiku teistele diskursus-
tele keskenduvad artiklid (Tiit Remm 
keskendub ühiskonnateooriate võimele 
luua enesele uurimisobjekt ja samaaeg-
selt kehtestada see tegelikkusena; Anti 
Randviir nimetab ühtseks „Nõukogude 
inimese”).

Kunsti eri(li)susele andis loomulikult 
tugeva hoobi ka Lotman ise, kes laien-
das retoorilised mehhanismid igasugu-
sele „keele”-kasutusele; isegi kultuure 
peaks olema võimalik tüpologiseerida 
troopidest lähtuvalt – kas tegemist on 
metafooril või metonüümial põhineva 

kultuuriga.7 Kuid samal ajal võib märga-
ta kunstiliste mehhanismide valgumist 
kõigisse teistesse diskursustesse (või 
„keeltesse”), mis paradoksaalsel kombel 
just võimaldab kunstil säilitada oma eri-
lisus ning seda isegi võimendada: kunst 
muutub konkreetsest diskursusest tea-
tavaks printsiibiks, mis lubab toota uusi 
tähendusi ja modelleerida ühiskonda 
uutest tahkudest. Kunst muutub sel 
moel inimliku loomingulisuse printsii-
biks ning osutub võimeliseks sisestama 
kultuuri enneolematuid olendeid ja asju, 
nimetama terveid maailmu. Kunst või-
maldab enesest väljuda ja õppida tund-
ma tundmatut.

Kogu ühiskondlik ja kultuuriline kee-
lekasutus (diskursus) on niisiis põhi-
mõtteliselt kunstiline (troobiline, retoo-
riline). See tähendab ka, et nimetamine 
toimub alati ruumis, mis on võimeline 
ühendama päris- ja üldnimed. Oleme 
tagasi jõudnud punkti, kus semiootilisel 
tähistamisel üldiselt ning nimetamisel 
ei saa olla rangelt eristavat määratlust. 
Nii võib – põhimõtteliselt – igasugust 
modelleerimistegevust n i m e t a d a ni-
metamiseks. 

Nüüd on juba lihtne mõista, kuidas 
nii Anu Sarve („Õppejõu professionaal-
ne identiteet ülikooli institutsionaalse 
ideoloogia mõjuväljas”) kui ka Kristin 
Vaigu („Üldistavaid tähelepanekuid pa-
guluses ilmunud eesti kirjanduslugude 
pinnalt”) artiklid tegelevad nimetamise 
probleemiga. Õppejõutöö kvantitatiivne 
7'/.,3'/$(/'/)(%'2#,/.*1-!!(0%1$$2'3'-
ne on selgelt modelleerivad tegevused              
ehk ü h t s e k s  n i m e t a m i s e d.     
Tanel Perni „Vabadus ja ideaalid: kir-
janduse sotsiaalne modelleeriv funkt-
sioon Johannes Semperi romaanis „Kivi 
kivi peale”” mõistab nii romaani kui 
ka selles esitatut ühiskonna mudelina 
– ning kui kirjandusteost käsitleda pä-
risnimelisena, ei teki ka siin probleeme. 

5 Väärtus nii Saussure’i valeur’i mõttes – 
positsioon süsteemis – kui ka väärtuste hie-
rarhias.

6 J. L o t m a n, Kultuur ja plahvatus. Tal-
linn: Varrak, 2001, lk 50; vt ka Ülle Pärli ar-
tiklit kogumikus, lk 184.

7 J. L o t m a n, Kultuurisemiootika, lk 
186–211.



362

Samamoodi on Eva Lepiku artiklis „Ju-
tustajakujudest Karl Ristikivi „Põlevas 
lipus”” selge, et Ristikivi n i m e t a b 
jutustajakujude kaudu erisuguseid (ro-
3,,/'82$,,-1*1$(&5-)$/.*12$6''3$9

Kokkuvõtteks võib öelda, et kogu-
miku ühtne lähenemine nimetamise 
problemaatikale osutub ääretult mitme-
kesiseks ning keeruliselt haaratavaks. 
Artiklid, mis keskenduvad otseselt ni-

metamisele (Ülle Pärli, Anti Randviir, 
Andreas Ventsel), annaksid justkui tõl-
gendusjuhised teistele, nimetamisega 
vaid kaudselt – modelleeriva ja keelelis-
diskursiivse tegevuse alusel – seotutele. 
Sest kogumiku n i m i  sunnib meid seda 
teataval viisil lugema.

O T T  P U U M E I S T E R


