Keel ja 3/2016
Kirjandus

LIX AASTAKAIK

EESTI TEADUSTE AKADEEMIA JA EESTI KIRJANIKE LIIDU AJAKIRI

PSUHHOANALUUTILINE UNT

MAARJA VAINO

Mati Unt? Tegu on mitmepalgelise ja natuke ,kinnipiiidmatu” looja-
natuuriga. Aga kui ometi proovida sonastada vastuseid, siis iiks vastus
voiks olla: psiihhoanaliiiitiline kirjanik.

Raske on anda ttheméttelist vastust kiisimusele: missugune kirjanik oli

Mati Unt ja psithhoanaliiiis

Mati Undi huvi psithholoogia ja psithhiaatria vastu sai siigavama sisu tlikooli
ajal. 1960. aastate teatriuuenduse kdigus muutus Undi huvi ,mo6dumatuks
Jungi-hulluseks” (Unt 2004: 56).

Anti Liiv meenutab: ,Mati oli iilimalt huvitatud nii psithholoogiast kui ka
psiihhiaatriast, eriti psithhoanaliiiitilise suunaga psiihhiaatriast. Luges sel
teemal palju ja tegi oma ilusa, veidi naiseliku kéekirjaga loetust huvitavaid
véljakirjutisi. Oli nauding neid kladedesse kogutud méarkmeid lugeda” (Liiv
2008: 98). Kahjuks on kladed praegu teadmata kohas. Kirjandusmuuseumis-
se loovutatud materjalide hulgas neid arvatavasti ei ole (arhiiviseadus piirab
kill ligipadsu kogu ainesele).

On ilmne, et loetu avaldas Undile mgju nii isiklikus (enese analiilisimine)
kui ka loomingulises plaanis. Undi teostes esineb nii otseviiteid psiihhiaatriale
(nt korduvad viited Korsakovi v6i Kandinsky stindroomile jm terminoloogiat)
kui ka varjatumaid tasandeid, millest voib vilja lugeda psiihhoanaliiiitilisi ku-
jundeid.

161



Jargnevalt piiian kaardistada Undi asjakohast lugemust ja seda, kuidas
ilmutab psiihhoanaliiiitiline substants end kirjaniku tekstides.

Kuna Unt ldhenes kogu temaatikale loominguliselt, kasutan ,psiithhoana-
liiisi” kui katusmoistet, mis holmab nii psiihholoogiat, psiihhiaatriat kui ka
psiihhopatoloogiat, vahel ka neuroloogiat. Samuti kasutan ithesuguses tihen-
duses vaheldumisi moisteid ,alateadvus”, ,mitteteadvus” ja ,teadvustamatus”,
et véiltida liigset sonakordust.

Raamatukogu

Taustaks olgu viike iilevaade Undi raamatukogust. 2014. aastal koliti suu-
rem osa Mati Undile kuulunud raamatukogust tema ja Lii Undi Koidula ta-
nava korterist Eesti Kirjandusmuuseumisse Tartus. Markimisvéaarne hulk iile
tuhande nimetusega raamatukogust puudutab nii eesti- kui ka voorkeelset
psiihholoogiaalast kirjandust. Raske on tagantjérele delda, millal Unt iihe vo6i
teise — eriti voorkeelse — teose endale hankis. Samuti on keeruline 6elda, millal
on ta nendesse raamatutesse teinud allakriipsutusi v6i markmeid. Toenéoli-
selt voiks tuvastada seoseid lavastustega, mille kallal Unt to6tas. Koige suure-
joonelisemalt elas Unt oma psiihhoanaliiiisialaseid teadmisi vélja erinevates
lavatiikkides (etenduste kujundikeeles). Samuti oma néidendites.

Olgu siinkohal esitatud viike loetelu (sugugi mitte ammendav) Undi raa-
matutest. Undi tegelik lugemus oli méistagi avaram kui siin esitatud valik.
Noukogude ajal saatis talle temaatilisi teoseid nditeks Mardi Valgemaée,' sa-
muti olid raamatukogus kittesaadavad venekeelsed psiihhoanaliiiisi kisitle-
vad teosed, Uiht-teist liikus kéest kdtte jne. Voimalik, et mingi osa raamatutest,
mida Unt elu jooksul oma riiulitel hoidis, pole tildse kirjandusmuuseumisse
joudnud. Ent siiski annab jargnev nimekiri kitte kirjaniku huvide suuna ja
kinnitab, et Undi huvi psithhoanaliiiitilise kirjanduse vastu sailis elu 16puni.

Niisiis, raamatud enam-vihem selles jarjekorras, nagu nad riiulil olid:

Alfred Adler ,Inimesetundmine” (1995); C. G. Jung ,Mailestused, une-
néod, motted” (2004); C. G. Jung ,Inimene ja tema stimbolid” (2005); Endel
Tulving ,Malu” (2002); Fritz Riemann ,Hirmu pohivormid” (1995) ja ,Voime
armastada” (1998); ,Kliiniline farmakoloogia” (1988); ,Kliiniline psiihhofar-
makoloogia” (1981); ,Narkoloogia” (1982); Jiri Saarma ,Kohtupsiihhiaatria”
(1972), ,Kliiniline psiihhiaatria” (1980) ja ,Depressioon” (1995); ,Neuroloogia
taskuraamat” (1997); Veikko Tahka ,Psiihhoteraapia alused” (1999); Johan
Collberg ,Diinaamiline psiihhiaatria” (1994); Sigmund Freud ,,Argielu psiihho-
patoloogia” (1991); Thomas A. Ban ,Depressiivsete hiirete diagnostika koond-
siisteem” (1992); Lembit Mehilane ,Psiihhofarmakoteraapia 6ppematerjalid”
(2000) ja ,Pstihhopatoloogia oppematerjalid” (2000); John Preston ,Kuidas
jagu saada depressioonist” (1999); ,Psiitihika- ja kaitumishéirete klassifikat-
sioon RHK-10. Kliinilised kirjeldused ja diagnostilised juhised” (1995); Sue
Preton ,Milleks muretseda” (1999); Aleksander Pulver ,Toimetulek iseenda-
ga” (1991); Alice Miller ,Das Drama des begabten Kindes und die Suche nach
dem wahren Selbst” (1979); Karen Horney ,HespoTtuueckast An4HOCTb HaIllero
Bpemenn. Camoanaans” (1993); Henrik M. Ruitenbeek ,Parantavat ryhmét”
(1975); Eino Kaila ,Persoonallisuus” (1982); Bruno Bettelheim , The informed

! Joel Sanga suuline teade 2. IT 2016.

162



Heart” (1991); ,The ethics of psychoanalysis. The seminar of Jacques Lacan”
(1997); Auli Kaartinen ,Sadomasokismi: teemoja vallasta, kulttuurista ja sek-
suaalisuudesta” (1990). Jne.

Mida sellest loetelust jareldada? On ilmne, et Unti huvitas psiithholoogia
usna avaralt — alates n-6 eneseabiopikutest kuni iilikooli 6ppematerjalideni
vélja. Ei ole selge, kui paljusid nendest teostest ta téepoolest 1dbi tootas ja
kui palju oli pogusat sirvimist, mille kédigus siin-seal silma torganud huvita-
vad motted Undi fantaasia toole panid. Ehk nagu kirjutab Vaino Vahing: ,,Unt
haarab neid KAEMUSI ja teadmusi nii endast kui ka ajalehtedest, monograa-
fiatest, eessonadest ja 16ppsonadest kuni entsiiklopeediateni valja” (Vahing
2008: 299).

Siinses artiklis ei ole voimalik keskenduda koikidele teemaga seotud as-
pektidele, sest materjal on toepoolest rikkalik. Naiteks jadvad korvale unena-
gudega ja unenéolisusega seotud mirksonad, samuti marksonad, nagu ika ja
seksuaalsus.

Ennekdike votan vaatluse alla Undi iisna silmatorkava vahekorra Carl
Gustav Jungi teooriatega.

C. G. Jung ja Bernarda Alba maja

Raamatukogu nimekirja silmitsedes on ndha, et Undil oli olemas suurem osa
eesti keeles ilmunud Carl Gustav Jungi teoseid. Aga see on juba n-6 hilisem
kihistus. Muidugi ei ole juhuslik, et Unt on ka ise tolkinud ithe Jungi raamatu,
selleks on ,, Tdnapdeva miiit. Asjadest, mida ndhakse taevas” (1995). Teoses on
mitmeid tolkija mérkusi, mis reedavad laiemat ja varasemat lugemust kui see,
millele osutab arhiivi joudnud raamatukogu. Minu jaoks oli isegi illatav, et
Jungi voorkeelseid teoseid raamatukogus rohkem ei leidunud, sest just Jungi
ideed paistavad Undi loomingus kéige enam silma. Jung on iiks viidatumaid
autoreid ka tema ,Theatrum mundis”, samuti argimiitoloogiates. Vahing mee-
nutab: ,...lugesime neil aastail [1970. aastate alguses — M. V.] palju Freudi,
Jungi, Ericksoni, Unt eriti Jungi” (Vahing 2005: 244).

Uks tdhelepanuviirsemaid niiteid psithhoanaliiiitiliste ideede rakenda-
misest on Federico Garcia Lorca ,Bernarda Alba maja” lavastus (1982), mille
Unt on iiles ehitanud Jungi anima? kujule ning ema arhetiiiipidele.

Meenutuseks. Nididendi tegevus toimub majas, kus elab ema koos viie tiit-
re ja teenijatega. Nididend algab Bernarda mehe matustega ning keskendub
seejarel ema noudmisele, et titred jargiksid kaheksa-aastast leinaperioodi.
Ema keelab neil suhtluse (eriti noormeestega) véljaspool maja ning hoiab tiit-
reid oma meelevalla all. Ndidend 16peb iihe tiitre enesetapuga. 1936. aastal
ilmunud Lorca viimast ndidendit peetakse siingeks ja tithiskonnakriitiliseks
teoseks, mis keskendub ainult naistele ja kust meeskarakterid on meelega val-
ja jaetud.

Undi arhiivis on kaustik, mis sisaldab ,Bernarda Alba maja” lavastusega
seotud markusi ja viljakirjutusi. Oma kaustikus on Unt jaganud Bernarda
Alba tiitred tiiipideks, mis peegeldavad Jungi kisitust erinevatest emakomp-
leksi all kannatavatest tiitardest. Viitest selgub, et lavastaja on seejuures

2 Anima on mehe alateadvuses esinev naiselik ja animus naise alateadvuses ilmnev me-
helik personifikatsioon (Jung 1995: 216).

163



kasutanud Jungi ,,Kogutud teoste” peatiikki ,Die psychologishe Aspekte des
Mutterarchetypus”.

Olgu Undi mérkused siinkohal dra toodud tegelaskujude kaupa.

Martirio ja Adela: Erose iilearenemine (2013. aasta eestikeelses C. G. Jungi
teoses ,Neli arhetiiiipi” on sama tiiiip tolgitud kui ,Uleméirane eeros” — Jung
2013: 36). Unt on kaustikusse kahe tegelase kirjeldamiseks méarkinud: ,Ala-
teadlik intsestlik suhe isaga. Armukadedus ema vastu, soov teda iile trum-
bata. Tihti purustavad ettevotted. Armastavad romantilisi ja sensatsioonilisi
episoode, on huvitatud abielumeestest. Nad on pimedad selle suhtes, mida nad
teevad [---]. Passiivse Erosega meestele on ta hea konks anima-projektsiooni-
dele.”

Angustias: identsus emaga. ,, Tutre naiseliku initsiatiivi paraliiiis. Ema on
talle supernaine. Ta ripub ema kiiljes, isetult, samal ajal piiiides ema tiiranni-
seerida, lojaalsuse maski all. Shadow-existence.”

Magdalena: vastuhakk emale. ,,Ukskoik mida, mitte ainult ema! Uhelt
poolt lummus, mis iial ei leia identifikatsioonipunkti, teisalt Erose intensiivis-
tumine, mis ammendab ennast armukadedas méssus.”

Undi kommentaarid vastavad tédpselt Jungi kirjeldatud tunnustele, mis
toovad esile negatiivsed suhted ema ja tiitre vahel. Sealsamas on Unt teinud
véljakirjutusi mitmesuguste emaarhetiitipide esinemise kohta Jungil (niiteks
meri, vesi, allilm, kuu, pold, aed, kalju, koobas, mets, maa, kaev, allikas, draa-
kon, noid, pikk kala, madu, haud, sarkofaag, stigav vesi, surm, kummitused).
Ta l6petab ,Bernarda Alba maja” lavastuse tarbeks tehtud mérkused lausega:
»,2Draakon, kes s66b oma lapsi.”

Tahelepanuviirne on see, et oma lavastuses on Unt ema Bernardat mén-
gima pannud meesnéitleja (Ago Roo). Nii markeerib Unt iihelt poolt seda, et
voimukus on seotud mehelikkusega, st voimukat naist peetakse igal juhul me-
helikuks; ning teisalt seda, et ka meesteta majas ,kontrollib” sealsete naiste
elu nn meeste maailmas kehtiv tthiskonnakorraldus (see oli Garcia Lorca iihis-
konnakriitiline s6num). Kuna aga Unt tolgendab Garcia Lorca niidendit Jun-
gi arhetiiiipide kaudu, saab ,meesema” psiihhoanaliiiitilise lisaaktsendi. Isa/
mehe/kihlatu puudumine ja asendumine emaga viitab selles tolgenduses en-
nekoike tiitarde probleemidele kontakteeruda oma sisimas oleva animus’ega
(omaenda meheliku personifikatsiooniga). Tiiranlik ema kehastab sellisel ju-
hul hoopis tiitarde sisimaid psiihholoogilisi takistusi, mis nood on emale pro-
jitseerinud ja mille siigavam taust viitab voimetusele tulla toime meessooga.

Naiidend pakub suurepéarast materjali Jungi teooriate rakendamiseks dige
mitme rakursi alt. Lisaks sellele, et tiitreid voib liigitada emakompleksi arhe-
tutipide jargi, on ka maja ise psithhoanaliiiitiliselt tugeva laenguga mérksona.

Maja on psithhoanaliitisis samastatav isiksusega ning vahel ka naisega.
Unt on selle seose loonud niiteks luuletuses ,,Samoraskrotije”:

Avan ennast, avan nagu ust

Mille taga peitub ainus keeldud tuba
Toa sisemus on must

Tuppa astuda mul puudub ema luba

Sinna astub hoopis véoras mees
Teeb seal koike mida tahab

164



Sama teeb ta minu naise iisa sees
Nonda eluaastad jéadvad selja taha

Nothing is real
Strawberry fields forever (Vahing 2004: 89).

Samuti vordleb Unt maja ja inimest palas ,Igavesti surev talu”, kus jutus-
taja 1aheb oma kaaslasega mahajdetud majja ning kaaslane hakkab vaatama,
kas on vanu asju, mida annaks sealt pdésta voi kaasa votta. Peategelases te-
kitab see torget ja ta tunneb: ,Moistsin dkki, et viibime laiba kdhus, surnu
sisemuses. [---] Kas hingas keegi? Koik majad ju hingavad, ka elusad majad.
Teadsin seda lapsest saati” (Unt 1976: 19).

Lavastuse ,Vaimude tund Kadrioru lossis” kohta iitles Unt: ,,See kujutab
endast métisklust ruumi iile ja mitte ainult lossi, vaid ka muu ruumi iile — p66-
ningu, nurkade, sahtlite ja alateadvuse iile” (Vaimude tund 2000).

,Bernarda Alba maja” lavastuses on Unt (ja kunstnik) maja kujutanud
vanglana, lava piiravad kivimiiiirid ja okastraat. Moistagi illustreerib selline
kujundus kogu tegevuse shustikku, viidates Bernarda (see on tema maja) ahis-
tavale olemusele. Kuid kui tolgendada maja inimesena, véime lavakujunduses
(ja etenduses) ndha ka otsekui kellegi sisemuses toimuvat erinevate tungide ja
komplekside voitlust. Kogu majas toimuv etendab sellisel juhul teadvustama-
tuses aset leidvaid tunglemisi ja dnge.

Unt on ,Bernarda Alba maja” lavastuse niisiis varjamatult iiles ehitanud
Jungilt saadud inspiratsioonile ja voimalik, et andnud sellega naidendi ret-
septsioonile isikupérase niiansi laiemaltki.

Omamoodi kontrollib Unt selles nadidendis ka Jungi ennast ja seda, kas
arhetiiibid® hakkavad tocle. Eriti néitlejate, aga muidugi ka vaatajate peal.
Mangu (teatri) ja elu vaheliste piiride hajutamine oli osa Spiel’ist, mis Unti,
Vahingut ja teisi koitis.

,2Minu teatriglossaariumis” kirjutab Unt arhetiiiipide kidivitumisest pea-
tikis ,Unendod”: ,Carl Gustav Jungi siimboolika hakkas dkki ilmnema pea-
tegelaste unendgudes: vesi, tuli, ring jne. Jaan Tooming n#gi unes, et Her-
makiila sunnib teda, viikest poissi, jooksma mdéoda treppi alla ja hiippama
basseini (reZissoor sunnib naitlejat siivenema oma alateadvusse). Mare Puu-
sepp négi unes, et pimedas toas ldheb uks lahti ja valgus tungib sisse (inime-
ne drkab puhtale religioossele tunnetusele). Jungi jirgi pole kunstnik muud
kui kollektiivse alateadvuse tooriist, jarelikult valjaspool head ja kurja” (Unt
2009: 99-100).

,2Bernarda Alba majas” sai Unt seega teise autori loomingu kaudu lavas-
tada tegelikult Jungi ja tuua vaatajate ette neid ideid ja avastusi, mida ta pi-
kema aja jooksul enesesse oli kogunud ja mis otsisid viljapddsu kunstivormis.

3 Arhetiiiibid, nagu kirjutab Jung, ,,on alateadlikud eelvormid, mis tunduvad olevat psiiii-
hika paritud struktuuri osad ja mis voivad igal ajal ja igas kohas spontaanselt ilmneda.
[---]1 [Alrhetiiiipi ei méidra tema sisu, vaid ainult vorm ja sedagi vaid viga piiratud méaéral.
Algpilt (vt.) on sisuliselt md4ratletav ainult siis, kui ta saab teadlikuks ning tididetakse tead-
vusliku kogemusmaterjaliga” (Jung 1995: 218-219).

165



Dionysose saabumine

Jungilik arhetiitipide ideestik méngib olulist rolli ka Mati Undi enda naiden-
dis ,,Vend Antigone, ema Oidipus” (ilmunud 2006, valminud 2001-2003). Unt
on asetanud ndidendi keskmesse tuntud miuiidi Oidipusest, kuid seob selle
laiemalt Teeba linna ajaloo ja teiste miititidega. Nagu ta ise jarelsonas mérgib:
»oelle ndidendi aluseks on voetud vana-kreeka tragoodiad: pohiliselt Sophok-
lese ,Kuningas Oidipus” ja ,,Antigone” ning Euripidese ,Bakhandid” ja ,Foi-
niiklannad”. Kuid on ka reministsentse ndidenditele, nagu Sophoklese ,Oidi-
pus Kolonoses”, Aischylose ,Seitse Teeba vastu” ja Aristophanese ,,Konnad”.
[---]1 Loo korrastus jélgib nn. Teeba tsiiklit” (Unt 2006: 95).

Naiidendi kogu sisu timber jutustada 1dheks pikale ja keeruliseks. Oluline
on, et autor tolgendab siin vanakreeka miiiite. Psithhoanaliiiitilisest vaate-
punktist on miiidid levinuimad kollektiivse alateadvuse ja arhetiitipide ku-
jutajad: siimbolid, mis néuavad psithholoogilist seletust (Jung 1995: 37, 71).
Miiudi lavastamine tdhendab seega inimpsiiiihikale omaste, ent irratsionaal-
sete voi lihtsa seletuseta kaitumismustrite esiletoomist ja tolgendamist ala-
teadvuslike aspektide kaudu.

Vahelepoikena. Konesolevas ndidendis on Unt ammutanud inspiratsiooni
ka Jacques Lacani ideedest (kes toetus valdavalt Freudile). Undi raamatuko-
gus olevast Lacani seminarist (,The ethics of psychoanalysis. The seminar of
Jacques Lacan”) on osa (,,The articulations of the play”; ,Antigone between two
deaths”) pithendatud Antigone kuju analiiiisile (kill ennekdéike tolkespetsii-
filisest aspektist). Unti on selles artiklis huvitanud aines, mis niitab Antigo-
net ebainimliku, toore ja metsikuna (Lacan 1997: 263), samuti ettemé&iratud
onnetuste ahel (Lacan 1997: 264), Antigone teispoolne (jumalik, divine) olek
ning sellega seotud piirsituatsioon. Kuid hoolimata Lacanist on Undi naiden-
dis kandev roll Jungi ideedel.

Niidend algab voora jumala Dionysose saabumisega linna. Hakatakse
praktiseerima Dionysose kultust, linna naised kogunevad orgiale ja mehed
hakkavad jooma. Seetottu otsustab Teeba kuningas Pentheus Dionysose va-
histada ja kéaivitab sellega katastroofiahela.

Naiidendis oeldakse Dionysose kohta: ,Ta uusi suundi esindab: / teatrit,
hullust, hdmarseisundeid, / meesnaist, naismeest, / ja jumalinimest ja inim-
jumalat / ja uldse igasugu kahemottelisust ja ekstaasi” (Unt 2006: 10).

Vordleme Undi teksti Jungi kirjeldusega teosest ,Inimene ja tema siimbo-
lid”: ,Diontitisoslik religioon sisaldas ohjeldamatuid riitusi, mis néudsid pii-
hendatavalt oma loomalikule loomusele alistumist.... Siirderiituse ldbiviimi-
sel kasutati abivahendina veini, mis pidi esile kutsuma teadvuse siimboolse
hdgunemise. Seda oli vaja noviitsi juhatamiseks looduse hoolikalt valvatud
saladuste maailma” (Jung 2005a: 148).

Dionysose saabumisega on Unt paigutanud siirderiituse oma loo alguses-
se. Koike jargnevat saab seeldbi tolgendada kui psiiiihilist protsessi, mille nii-
sugune riitus on kéaivitanud ja mis viib lugeja/vaataja kummalisse ,hdmarsei-
sundis maailma”. Lisaks ajaloolise aja hdmarusse, sest nagu Unt nédidendiga
seoses sedastab: ,miks mitte 1dheneda veidi Euroopa kultuuri alghetkedele?”
(Unt 2006: 96).

Dionysos algatab katastroofide ahela, mida véime nimetada ka transfor-
matsiooniprotsessiks. Ndidendis ldbivad tegelased erinevaid psiiiihilisi staa-

166



diume ning kehastavad mitmesuguseid arhetiiiipe ja komplekse. Siinkohal
oleks keeruline ja aegandudev kirjeldada nédidendi kéiki seoseid nii Jungi sei-
sukohtade kui ka kreeka miitutidega (ning Jungi arusaamu kreeka miiiitidest).
Seetottu markeerin vaid moned olulisemad punktid.

On tdhelepanuvéairne, et tegelased rddgivad aeg-ajalt moistetamatus kee-
les: ,[tlema tekstid on arusaamatud, nagu ikka v6ora jumala omad” (Unt 2006:
5). ,Vooras jumal” ja arusaamatu keel viitavad teadvuse varjupoolele. Ano-
niiimne ,mass” (unenégudes) esindab Jungi télgenduses samuti teadvusta-
matuse substantsi ning ndidendis on anoniiiimsel kooril ja bakhantidel sama
roll. ,Hamarseisund” on kohal ja asub siindmustikku juhtima.

Oluline kuju selles hamaras protsessis on pime Teiresias, keda jumalad
muudavad kord meheks, kord naiseks. Tema kaudu on Unt sisse toonud ani-
ma ja animus’e ning seeldbi omakorda hermafrodiidi temaatika (see ilmneb
ka pealkirjas). Hermafrodiit on Jungi to6des oluline siimbol: ta esindab koige
tugevamate ja erinevamate vastaspoolte tthendust. Teiste sonadega: herma-
frodiit siimboliseerib terviklikku ISE-t (Selbst), mis on endasse holmanud nii
oma negatiivse varju? kui ka leidnud tasakaalu anima ning animus’e vahel
(Jung 1981: 292-294). Pime Teiresias on seega ndidendi kese. Pime osutub
ainukeseks nigijaks. Kohe nédidendi alguses iitleb ta: ,Maailma valist pilti ma
ei nie, / see-eest ma néen ta olemust” (Unt 2006: 9).

Mis eriti oluline, Teiresias on ennustaja ning kiisib pidevalt: ,Mis tegeli-
kult toimub?” Ta viitab vajadusele sukelduda alateadvusesse ja integreerida
sealolev teadvusesse. Pime ennustaja on otsekui vordvddrne pimeda juhu-
sega — ent juhuseid psithhoanaliiiis ei tunnista. Seet6ttu on ennustaja/ala-
teadvus pigem saatuse metafoor. Osalt on pimedal Teiresiasel sama roll, mida
Jung néeb olevat unenigudel ja fantaasial: ta vahendab sonumeid mittetead-
vusest ja ennustab muutusi (transformatsiooni, individuatsiooni). Undi néi-
dendis toimuv sobitub hésti Jungi kirjeldusega alateadvuse esiletungist ning
kollektiivse ja individualistliku alateadvuse konfliktist: ,Sellepdrast pean ma
tasakaalu kaotust otstarbekaks — mittefunktsioneeriva teadvuse asemel hak-
kab alateadvus automaatselt ja instinktiivselt tegutsema, eesmérgiga saavu-
tada uus tasakaal, mis saavutatakse eeldusel, et teadvus on voi-
meline alateadvuse poolt toodetud ainest assimileerima,
s.t. sellest aru saama ja seda tootlema. Kui alateadvus teadvuse
suhtes peale jaib, tekib psiihhootiline seisund. Kui ta ei suuda taielikult tead-
vusse jouda ja end méistetavaks teha, tekib igasugust edasist arengut halvav
konflikt. [---] Teadliku suhtumise kokkuvarisemine pole tiithiasi. See on ala-
ti peaaegu nagu maailma lopp, tagasipoérdumine algse kaose juurde” (Jung
2005b: 56-57). Undi ndidendis juhtubki see, mille eest Jung hoiatab. Ei suuda
Oidipus ega mitmed teised tegelased Dionysose vallandatud kaost korrasta-
da ning loo 16pus ndeme Teatajat iitlemas: ,Kuid tootab edasi me traagiline
porgumasin. / Ei ole moiradel veel kiillalt saand. / Hidad uued su peale kohe
kuhjuvad. // KREON: ,,Oimoi. Mis juhtuda veel pérast seda vois? Aiai, aiai. /
TEATAJA: Vaata ise. Kohe juhtub” (Unt 2006: 81-82).

4 Vari on Jungi kohaselt isiksuse alam osa, kdikide nende isiklike ja kollektiivsete psiiii-
hiliste elementide summa, mis ei sobi teadlikult valitud eluhoiakuga ja mida ei saa realisee-
rida. Varju teadvustamine on analiiiisi algetapi iilesanne. Varju tdhelepanuta jatmine voi
véljatorjumine, aga ka enda samastamine Varjuga véivad viia ohtlike vastuoludeni (Jung
1995: 227-228).

167



Ja péris 16pus ttleb visinud Dionysos: ,Péev oli véisitav, / ja ajalugu ka,/
ja kogu legendide sudu. / Kui matlen ette veel, / et parast tuleb jille sdda, / on
epigoonne sdda nimeks sel, / sest 1dhisugulased omavahel tiilli 1dhevad, / ja
Teeba loplikult kaob aastasadadeks maailma kaardilt, / et saada pisilinnaks
tdnapaeval, / mis turistegi ei enam huvita, / kuid kus siiski 1dhiméigedes / on
kuuldavasti rajatamas monumenti, / mil nimeks ,,Oidipuse pojad”, / siis — 6ed
ja vennad, emad, isad, pojad — / see on kui unendgu, mida / ma tdna rohkem
vaadata ei soovi” (Unt 2006: 82—83). Niidend 16peb identiteedivahetusega: Is-
menest saab Ariadne. Mingisugune transformatsiooniprotsess on teoks saa-
nud. On lootust, et Ariadne 16ng viib 16puks kaosest vilja.

,Bernarda Alba majaga” vorreldes ei huvitanud Unti oma nédidendis nii-
vord Jungi ,lavastamine”. Pigem voimaldavad psithhoanaliititilised ideed siin
véljendada stigavamaid, tdsisemaid maotteid, mis kirjanikul oma viimast néi-
dendit kirjutades peas molkusid.

Milliseid sonumeid puiidis Unt edastada sellega, et t6i ajaloohdmarusest
vélja miitidid, Euroopa kollektiivse alateadvuse? Ilmselgelt tahab ta Diony-
sose suu ldbi delda, et on véasinud — aga millest? Euroopast ja ajaloost? Kul-
tuuritsiiklite paratamatust kordumisest? Inimese aheldatusest iseendasse?
Vo6i ajaloo unustamisest (,turistegi ei enam huvita”)? Segastest aegadest ja
paevapoliitikast? Massikultuurist ja labasusest? V6i markeerib ta sellega tea-
tavat Undi-vasimust, mis oli tema timbruskonnas monevorra maad votnud?
Ja sellest tulenevalt vdasimust ka iseenda voi olemise suhtes iletildisemalt?
Midagi sellest on kirjutatud ndidendisse ,,Vend Antigone, ema Oidipus”.

(Ema) Oidipus

Moistagi torkab Undi nédidendi puhul silma ka mirksona ,Oidipus”. Algselt
Freudi sonastatud Oidipuse kompleks sai oma nime miitudi jargi Teeba ku-
ningast Oidipusest, kes teadmatusest tappis oma isa ja abiellus oma emaga.
Freud t6i moiste kasutusele 1897. aastal iihes kirjavahetuses, kus ta parast
oma isa surma tegeles eneseanaliiiisiga (Rycroft 1995: 118-119). Teadvusta-
mata plaanis véljendub Oidipuse kompleks soovina tappa samasooline vanem
ja abielluda vastassoost vanemaga. Kaasaegse Oidipuse kompleksi télgenduse
eelkiijaks peetakse Jungi, kes toi paralleelselt méngu Elektra kompleksi. See
on Oidipuse kompleksi n-6 vaste tiidrukutel ning réhutab emakomplekside
tdhtsust. Omal ajal ei leidnud see kontseptsioon toetust ja hiiljati teiste psiih-
hoanaliiitikute poolt (Borovecki-Jakovljev, Matacié¢ 2005: 353). Jungi kasitlu-
se detailidel peatumata voib Undi ndidendi pealkirjas (ema Oidipus) ja mitmes
muus elemendis ndha idee mojutusi — ning moéistagi voib siin leida ka vihjelise
paralleelsuse Bernarda Alba majaga.

Oidipuse kompleks ei ilmu véilja ainult miiiitilises ndidendis, vaid esineb
usna silmatorkavalt ka proosapalades. Sealjuures on oluline, et Undi loomin-
gus kerkib Oidipuse kompleks esile vaid poolikuna, n-6 isatapumotiivina. Iha
abielluda emaga ei ole tema tegelaste puhul mérgata. Noore ja vanema mehe
konflikte aga kiill.

Moned naited. 1974. aastal ilmunud ,Mattiases ja Kristiinas” (véime Mat-
tiases aimata ka Matit) toétab Mattias fotolaboris ja tema iilemuseks on iiks
vanem mees. ,Mattias oli ta vastu hea olnud ja tahtis nii viga, et hall, lastetu

168



vanamees teda, isatut (isa elas maal) armastaks, aga vanamees ei teinud seda,
laks dra, ja Mattias vaatas tema selga dkki vihkava pilguga, enda jaoks liigagi
vihkavalt” (Unt 2009: 174).

Mone aja parast pogenevad Kristiina ja Mattias metsa, mis meenutab Mat-
tiasele isakodu. ,,Ent Mattiasele tundus, et ta on joudnud maale, tagasi isako-
ju. [---] Uks talu, iiks kindlus seisis metsa #ires. Keskel televisiooniantenniga
elumaja, mida kolmest kiiljest piirasid laut, ait ja saun. Maja taga oli viljapuu-
aed, mida timbritses tara. Kui Mattias ja Kristiina duel seisma jaid, kuulsid
nad ainult lehma mailetsemist laudas, aeg-ajalt tema puristamist ja dhkimist.
Muru kirendas pimedaski vaililledest. Lauda seina déares pingil kuivas liipsik,
keset oue oli kassi piimataldrik. Mattias tundis, et ta on joudnud (seekord
kindlasti) koju, koos pruudiga” (Unt 2009: 200, 204).

Seejarel aga stindmustiku tonaalsus muutub: tegemist ei ole isakoduga,
Mattias iiritab majja tungida ning jargneb kaklus talus (vale-isakodus) elava
vanema mehega.

»,Nad seisid niiiid teineteise vastas. Mattias ei seletanud mehe nagu. [---]
...tormas ta iihe hiippega mehe juurde, kes ei joudnud piissi uuesti tosta, haa-
ras piissist kahe kdega kinni, iihega torust, teisega kabast. Nad rahklesid tiikkk
aega sonatult, tummalt, dgades ja dhkides. Mattias haistis mehe higilohna.
Korraks puutus ta posk vastu mehe karvast poske ja talle tundus, et see on
ta isa. Nagu oleks ta vaimu néinud, haaras teda pime hirm, ta oleks jooksu
pistnud, kui ta kaed poleks piissist kinni hoidnud. [---] ... Mattias astus piissist
lahti laskmata sammu tagasi ja 16i mehele terava kinganinaga tugevasti koh-
tu. Mees laskis piussist lahti, astus kaks sammu tagasi, vajus kummargile ja
puhkes kitega kohust hoides peenikese haidlega nutma, tapselt nagu isa siis,
kui hobune teda kabjaga 16i. (Mattias méletas, et isa toibus varsti, haaras rih-
ma ja hakkas hobust vastu silmi peksma, metsik ja vooras, kuutdbine.) Piiss
oli niiiid Mattiase kées, dsjasest haardest soe, minevikuhaardest libe, raske,
niiid oli Mattias selle kiila valitseja, isand, ja ta vaatas iiksisilmi, siidame
kloppides enda ees kiilinitavat eakat, valges aluspesus meest” (Unt 2009: 207).

Isa suhtes tunneb ebameeldivust ka poeg romaanis ,Ja kui me surnud pole,
siis elame praegugi” (1973): ,Ehkki tal polnud oma isale midagi ette heita, ei
suutnud ta iile olla moodsast isavoitlusest” (Unt 2009: 250).

»2Moodne isavoitlus” on viide isakompleksile, mida nii Freud kui ka Jung
kasitlesid osana oma psiihhoanaliitisist ning mis Freudi puhul viitab n-6 alg-
morvale (raamatus ,Tootem ja tabu”): pojad imetlevad ja vihkavad oma isa
uhtaegu tema tugevuse ja voimu pérast. Isa tappes ja éra siities saavad nad
tema jou ja voimu endale. Nii et kui Mattias haarab vanamehelt relva ning
tunneb end isanda ja kiila valitsejana, on see kiillaltki freudistlik olukord.

Mulle tundub, et ,moodne isavaitlus” oli Undil osalt ka isikliku taustaga.
Suhted isaga ei olnud eriti ldhedased, samuti vaevas Unti ,maapoisi” identi-
teet, mis seostus samuti isataluga. Demonstratiivne linnaelaniku hoiak vois
olla iiks osa kirjaniku isiklikust ,isavéitlusest”. Maire Jaanus on Undi irooni-
lise kirjutamisstiiliga seoses mérkinud: ,See méératlus sobib nende jutustaja-
te kohta, kes ei suuda samastuda isaga ja jadvad seetottu tegevusetu iroonia
positsioonile, hulpides tiilpimuses, méngulisuses, mis sisaldab veidi passiivset
kiinismi, hamletlikku ja koitvat” (Jaanus 1990: 55).

Kuid tagasi Undi loomingu juurde. Lahtudes sellest, et Unti huvitasid roh-
kem Jungi ideed, tuleb arvesse vétta, et Jungil on koik voitlused kokkuvottes

169



seotud transformatsiooni voi individuatsiooniprotsessiga. ,,Kui isa mojub kait-
sena véilismaailmast tulevate ohtude eest ja on seega pojale Persona eesku-
juks, siis ema kaitseb ohtude eest, mis pimedusest poja hinge dhvardavad”
(Jung 2005b: 100). Uhel hetkel tuleb aga lapsel vanematest eralduda ning see
voib olla erakordselt raske ja keeruline protsess. Tihtipeale dnnestub see ai-
nult autoriteedi véljatorjumise ja sellele negatiivse tdhenduse omistamisega
(Jung 2005a: 88).

Undi huvi jungiaanliku individuatsiooni vastu siivenes elu jooksul. Kui va-
rasemas proosaloomingus on viited isiku uuestisiinnile pigem vihjelised, siis
hilisemas néaidendis ,,Graal!” (2001) on Unt toonud Jungi ideed esile konkreet-
sete mérksonadena.

Individuatsiooniprotsess

Jungi seisukohalt on individuatsioon isiksuse kdorgeim eesmérk.

,2Kasutan viljendit ,individuatsioon” méarkimaks protsessi, mille kidigus
inimesest saab psiihholoogiliselt in+dividuus, eriline, jagamatu iihik voi ,ter-
vik”. [---] Individuatsioon tidhendab saada ainsuslikuks homogeenseks olen-
diks. Kuna ,individuaalsus” tdhendab meie koige sisimat, viimast ja jagama-
tut ainulaadsust, siis on individuatsioon iseendaks saamine,” kirjutab psiihho-
analiitik (Jung 1995: 221).

Tuleb tunnistada, et ,iseendaks saamine”, ,teelolek iseenda juurde” jmt on
tdnapaeval lilekasutatud viljendid, mis enamasti ei toetu Jungile, vaid evivad
pigem naisteajakirja tolgendust ja aurat. Jung mérgib ka ise, et tema ideed in-
dividuatsioonist on raske selgitada ning esineb méistelist segadust: ,Méarkan
ikka ja jille, et individuatsiooniprotsess aetakse segamini MINA (ego) enesest
teadlikuks saamisega ja et MINA aetakse segi ja samastatakse ISEga, mis loo-
mulikult tekitab lootusetut moistelist segadust. Sel juhul muutuks see paljaks
enesekesksuseks ja autoerotismiks” (Jung 1995: 221).

Minu hinnangul vétsid Unt jt Jungi ideid kiillaltki tosiselt. Need ei olnud
ainult ponevad kujundid, vaid neis néhti reaalset seost oma eluga. See ilm-
neb niiteks Undi arutluses Hermakiila iile: ,Ei saa lahti tundest, et Evald
pani pirrud kahest otsast hdoguma, et teadvus ja alateadvus kiiremini kokku
saaks. (Ehmatusega lugesingi seda lauset paar nddalat hiljem ta mottepée-
vikuid litereerides.) Mis vois olla selle kaugem eesméirk? Mitte enam teater
Iobustusartikli voi meelelahutusena, nagu enamik inimesi sellest aru saab.
Eesmairgiks pidi olema just mingi suurem labil66k, midagi tdiesti suurt ja loo-
tusetut, tdiesti uus olek ilma suhtes, jah, niisiis erakordne individuatsioon.
Kuid Jung on hoiatanud, et individuatsioon ei ole koigile soovitatav ja voib
isegi ohtlik olla” (Unt 2004: 247).

Vahing meenutab pingeseisundeid 1960.—1970. aastate vahetusel enda,
Undi jt elus ning nendib: ,Freud Freudiks, lugemus ja analiititiline haritus on
head asjad, aga midagi peab ka endal ja enne Freudi olema. Arvan, et mul ja
meil see oli. See, mis oli ja kirjutama sundis, oli hingeseisund. Ja selline
seisund oli mul, oli Undil, Kéivul” (Vahing 2005: 247).

Undi elus toimus sel ajal oluline murrang: teise abielu lahutamine ja uus
armusuhe, kolimine teise linna (voorasse kohta, vastu teadmatusele), to6-
kohavahetus. Kuna Unt reflekteeris pidevalt omaenda elu, siis loomulikult

170



kajastub see murrang lisna avameelselt ka tema teostes. Markame kujundi-
keelt, mida Unt on kasutanud muudatuse tdhistamiseks. ,Tithirand” (1972)
on juba pealkirja poolest tdhenduslik: rand kui piiripealne paik, tiithjus kui
muudatuse eelseisund.

Unt seostab oma loomingus merd transformatsiooniga: ,Kui raagitakse
puhtakssaamisest, siis voib see ainult mere dares juhtuda” (Unt 2008: 156).
»,Llihirannas” on iiks mereepisood psiithhoanaliiiitilisest vaatepunktist lausa
sonumilaadne. Peategelane on iiksi mere &déres. ,Joonistasin liivale maagilisi
vormeleid. Aeg, mida ma viitsin, liikus pikkamooda, aeg voolas ja ma tahtsin
ta surnuks liilia, see aeg ei tulnud enam kunagi tagasi, see aeg tuli maa ja
mere pealt ja ldks sinna, kust ta tulnud oli. Pidike korvetas. Ma hakkasin ma-
dalas vees liivasesse pohja AUKU kaevama, et ennast iileni dra peita; tootasin
molema kiega, to6tasin nagu ekskavaator, higi voolas mu huultele, liiv aga
voolas auku tagasi, kuid koigele vaatamata mu t66 edenes ja lopuks istusin
auku ja tombasin ennast hésti kossi, nii et ainult pea veest vélja jai. Vaatasin
ringi. TUHIRAND. Ei iihtki konkreetset tunnust. Anoniiiimne maa. Ukskéik
mis riik parasvootmes. Valge leht, valge rand, valgerand. Ma olen siia tulnud
labi emakakaela” (Unt 2009: 20).

Silmanéhtav paralleel tekib looteseisundiga — kossi tombunud inimene
merevees, pea nagu emakakaelast vilja ulatumas. Meenutagem siinkohal, et
Jung oli see, kes nihutas Freudi isa/mehekesksuse rohkem ema/naise poole,
kus see piisib psiithhoanaliiiisis tdnini. Unt seostab eksistentsialistlikku ,maa-
ilma kukkumist” just lahkumisega emaiisast: ,Poeg vopatas ja niuksatas nagu
koer. Ema arvas, et ta kukkus unes. Ta ei teadnud, et kukkumisunenégusid
voib interpreteerida kui ebaméiidrast mélestust, mida alateadvusesse jatab
emaihust lahkumine. Kes korra on kiilma maailma kukkunud, ei sel see enam
meelest 1de” (Unt 2009: 219). Voi: ,,Siis nuuksatas poeg nagu viike laps. Emal
Ema! Poeg tormas ema juurde, kes vestles daamidega. Ta surus oma pdse vas-
tu ema poske. Aga ema ei hoolinud dnnetust pojast, kinkis vaid pogusa suud-
luse ja jatkas pooleliolevat juttu. Poeg ei saanud emalt mingit abi. Uhest iisast
tuled vélja, aga sisse ldhed hoopis teise. Nii sa siis eksled kiilmas maailmas ja
tagasiteed sul ei ole” (Unt 2009: 273).

Voime aga ka kiisida: mis vesi see on, milles peategelane kossitades istub?
Ja vastata Jungi sonadega: ,Nagu alkeemikud radgivad oma ,kivist, mis pole
kivi”, nii pole ka nende ,filosoofiline vesi” mitte vesi, vaid elavhébe, ja mitte
tavaline metalliline Hydrargyrum, vaid vaim (oneuma, spiritus). [---] Filosoo-
filine vesi on klassikaline aine, mis muudab teisi keemilisi elemente ja mis
ka ise nende muutuste kdigus muutub. Ta on ka religioosse lootuse ,lunastav
vaim”” (Jung 1995: 43—-44).

Teiste sonadega: vees istujaga on toimumas transformatsioon, uuestisiind,
mida siimboliseerib ka hetkeline tagasiminek n-6 looteseisundisse. Liiv jook-
seb tagurpidi, aeg kerib tagasi, rand ja inimene sellel rannal on ,valge leht”.

,Ttuhiranna” tsitaadis on aga veelgi olulisem see, et peategelane joonistab
liivale maagilisi vormeleid, teiste sonadega: mandalat. Mandala on Jungi iiks
olulisemaid termineid, mis tédhistab kujundlikult individuatsiooniprotsessi.
»lanapdeva miiidi” Jungi-glossaariumisse on mandala mérksoéna alla kirjuta-
tud: ,,Jungil keskpunkti, eesmérgi, ISE (psiiiihilise terviku) siimbol, psiiiihilise
keskendumisprotsessi viljendus, isiksuse uue tsentrumi loomine” (Jung 1995:
224).

171



Koik viitab sellele, et peategelane ,kerib tagasi” kuhugi algseisundisse
ning sellest algseisundist saab alguse uus protsess, liikumine teisele tasan-
dile — ning lahkuminek naisest saab téepoolest teoks. (Muide, armukolmnur-
gad — nii elus kui ka miitoloogias — tdhistavad Jungil isiksuse 16henemist.)
Igat sorti konfliktid ja kannatused panevad ego (ISE, Selbst’i) kasvama.

Paris kindlasti kajastab vaadeldud tekstikoht ka autori elus ja psiiiihikas
toimuvat, mille kirjeldamiseks on valitud jungilik mandala-kujund. See mar-
keerib nii isiklikke pingeid kui ka — vihemasti teoreetiliselt — nende lahendust.

Unti huvitasid Jungi miistikasse kalduvad ideed elu 16puni. Seda kinni-
tab meile nididend ,Graal!”, kus siindmuste kiivitajaks on ,verepilastuslik
tegu”, nagu ka naidendis ,Vend Antigone, ema Oidipus”. Kuid ,Graalis!” on
osaliste seos jungilike arhetiitipidega avalikuks tehtud juba tegelaskujude loe-
telus: Morgana le Fay, tume anima; Sophia / Maarja Magdalena / Marjatta /
Dindrane, hele anima; Elaine, neitsi; Guinevere, femme fatale; Mordred, tume
animus, Hitlerstalinlane, Lucifer/Kurat, devil, androgiiiin. Hilisemas tekstis
tunnistatakse Mordred kuningas Arthuri varjuks (Shadow), mis on veel iiks
otsene Jungi termin.

Unt on nii ,Graali!” 16ppu paigutatud soovitatavas kirjanduses kui ka , T4-
napédeva miiiidi” tolkes viidanud Emma Jungi® ja Marie-Louise von Franzi
teosele ,Die Graalslegend in psychologischer Sicht”, kus Graal on vord-
sustatud ISE-ga (Selbst). Nonda kujutab nididend erinevate tegelaskujude
kaudu jungiaanlikku individuatsiooniprotsessi, mida tekstis tdhistavad selli-
sed marksonad nagu unendod /nigemused, verepilastus, negatiivne pool, tema
oidipuslik rivaal, kollektiivne thalus; mdngu arhetiiiip; play, Spiel, game jt,
loomulikult ka individuatsioon.

Maéangu, Spiel’i, on varem juba mainitud ning iseenesest voiks kogu artikli
pithendada selle termini lahtiseletamisele ning Spiel’i ja Undi seostele. Piirdu-
gem siinkohal iihe tdhendusliku tekstikohaga ,Tihirannas”: ,...méng (Spiel)
viib meid tagasi iseenda (Selbst) juurde....” (Unt 2009: 34).

,2Graalis!” on individuatsiooniprotsessi algpunkti asetatud Perceval:
,Perceval ,mangib” nagu laps. Mangu arhetiitiip, infantiilsus, méngigu, mille-
ga tahes (puulehtede, nukkudega). Tdhtis on, et me saaksime aru, et ta mén-
gib” (Unt 2001: 13). Percevali identiteet on alguses ,,alles embriionaalne”. Nii-
dendi 16pus on temast saanud aga ,Tark Rauk”, alte Weise ehk Carl Gustav
Jung (Unt 2001: 98).

~PERCEVAL (tuld hoérudes): Loobusin elektrist ja keedan ise endale 16kkel
siitia. Loobusin veevirgist ja pumpan ise vett. Lihtsad asjad teevad inime-
se lihtsaks, aga kui raske on olla lihtne.® Graal on minu ego, mis rannakute
kaigus arenes. Ma vaatan oma siidamesse ja néden seal miskit sdravat. Olen
ainulaadses vaimses seisundis, sest ehkki ma ei esitanud tdhtsat kiisimust,
olen ma niiiid valmis oma siidame rinnust rebima ja inimestele teed nditama.
Vaat mis teeb tiks individuatsioon!” (Unt 2001: 98).

Kuigi undilikus stiilis pisut 16bus-jaburalt nihestatud, on need sonad oma
sisus siiski tosised. Undi méngud ei olnud sugugi lihtsalt postmodernistlikud

5 C. G. Jungi abikaasa (1882—-1955), kes tootas uurimuse kallal Graalist kolmkiimmend
aastat. Teos avaldati parast tema surma C. G. Jungi ja Marie-Louise von Franzi kaasabil.

6 Episoodis viidatakse ilmselt Jungi sellele eluperioodile, mil ta eraldus maailmast ja
voitles oma psiiiihiliste probleemidega.

172



veiderdamised, vaid kandsid stigavamat tdhendust. Selle kinnituseks on mai-
nitud tekstikohale jargnev peaaegu manifestilaadne kuulutus: ,Elu on mu
meelest olnud ikka nagu lill, mis kasvab risoomist. Lille toeline elu on néhta-
matu, see peitub risoomis. See, mis on maa peal, kestab ainult iihe suve. Siis
see narbub nagu pogus ilmutus. Kui méelda elu ja kultuuride 16putut stindi-
mist ja kadumist, siis tundub, et koik on kaduv, kuid ma olen alati uskunud,
et midagi igavest on selle kdige taga. Ndhtav osa, lill, on ajalik. Risoom on
igavene” (Unt 2001: 99).

Angst, Angst. Mati ise

Undi noorpélves alguse saanud huvi psiihholoogia ja psiithhoanaliiiisi vastu
saatis teda siivenevalt kogu elu ning mitte lihtsalt ei kajastunud tema loomin-
gus, vaid ldbib seda punase longana. (Muide, Unt tavatses oma lavastustes
ikka kuhugi asetada ka punase longakera.)

Mulle tundub, et siin peitub midagi siigavamat kui Vahing, (teatri)uuen-
dus ja iildine ajastutaust. Siin peitub midagi isiklikumat. Undi raamatukogu
vaadates torkab silma tema huvi hirme ja depressiooni kéisitleva kirjanduse
vastu, samuti kditumishéiretega seotud materjal. Mitmes teoses on tehtud al-
lakriipsutusi tekstikohtades, mis tunduvad olevat pigem enesekohase tdhen-
dusega ja vihem vajalikud loometooks. Inimese huvialad on alati seotud tema
endaga, seetottu lahtub Undi huvi psithholoogia jm vastu nii voi teisiti temast
endast, vajadusest seletada ka iseenda probleeme. Muidugi, Unt laiendas selle
huvi koigele — alates miistikast ja 1opetades néitlejatele konkreetsete soovi-
tuste andmisega. Kindlasti tulenevad mitmed allakriipsutused tema huvist
pstitthikanihete kui niisuguste vastu tervikuna. Unti huvitas nihe, hidlbimine
normaalsusest, sest see oli ponev kunstilis-miistilistel kaalutlustel.

Ning ometi. Kui Unt oli viike, haigestus ta raskesti eluohtlikusse diftee-
riasse. Ema hirm ainus laps kaotada viis selleni, et edaspidi hoiti Mati tervisel
erilise hoolega silma peal ning toenéoliselt kaituti pisut hiipohondriliselt. See
vois jatta jalje, mis vidljendus enese ja oma tervise lilemé&idrases jalgimises.
Niisugused kahtlused tekivad, kui lugeda naiteks allakriipsutatud tekstikohti
ekspressiivse konehdire, lapse motoorse koordinatsiooni, iild- ja peenmotoori-
ka avalduste voi hiisteeriliste krampide teemal. Ning kahtlused siivenevad,
kui loeme niiteks jargnevat draméirgitud teksti Jiiri Saarma ,Kohtupsiih-
hiaatriast”: ,Meeleolu alanemise erivorm on veel hirmuseisund, mille pu-
hul haige ilma reaalse aluseta tunneb drevust ning hirmu kas kellegi v6i mil-
legi ees, kardab, et temaga, tema omastega v6i kogu maailmaga juhtub mingi
katastroof, on hirmul mingi miistilise jou ees, tunneb seletamatut ja endalegi
arusaamatut paanilist hirmu. Sellise hirmu puhul véib haige pogeneda, sihi-
tult hulkuda, aga ka enese tappa, et vabaneda talumatust pingest” (Saarma
1970: 116). -

Hirmu ja drevust kasitlevaid teoseid — ka eneseabiraamatuid — on Undil
ootamatult palju. On teada, et elu 16pus moondus see sisemine drevus haigu-
seks ja depressiooniks. Kuid see oli 16ppméang. Angst oli olemas juba ammu
enne, varakult ja ndhtamatu saatjana 14bi kogu elu.

Vahing meenutab: ,Jdab mulje, nagu oleks Unt esimesena meie ilukirjan-
dusse toonud hirmu méiste. Vaib-olla toesti, sest ka minu méiletamise jargi

173



kordas Unt paarkiimmend aastat tagasi tisna sageli ikka Angst ja Angst” (Va-
hing 1990: 101).

Undi huvi psiiiihiliste protsesside vastu oli arvatavasti tingitud ka sellest,
et seletada iseennast, saada endast, oma hirmudest jagu. Voi siis 6ppida oma
probleemidega elama ddrmustesse langemata, sest vaatamata kogu huvile in-
dividuatsiooni vastu, ei olnud Unt mu meelest valmis votma sel teemal liiga
suuri, hermakiilalikke — eluohtlikke — riske. Ta ei tahtnud panna pirdusid
kahest otsast korraga polema. Lihedaste inimeste sonul oli Unt loomupéraselt
isna terve psiiiihikaga, kuid vdga tundlik inimene. Intelligentne ja tundlik
inimene aga tunneb paratamatult kohedust teadmise ees, et maailmas puu-
dub midagi olulist, mis takistaks kaose sissetungi. See v6ib olla loominguliselt
dérmiselt inspireeriv, kuid isiksusele kiillaltki raske koorem kanda.

2005. aasta kevadel oma viimast etendust (Ariel Dorfmani ,,Surm ja tutar-
laps”, esietendus 8. IV 2005) tehes iitles Unt, et soovib vormiliste kiisimuste
asemel tegelda psiithholoogiaga. Ta iitles seda ajal, mil elu muutus aina keeru-
lisemaks ja ,tema enda arvates itha méttetumaks” (Liiv 2008: 98).

Nii et siiski. Kogu elu uuritud ja armastatud psiihhoanaliiiis tasus ennast
ikkagi dra. Oli see miski, mis intrigeeris ja hoidis iileval huvi elu vastu, andis
sellele 16puni mingi motte voi tidhenduse.

Percevali kaudu sonastas Unt ka iseenda tdhenduse ette dra. Arhetiiiibid
tootavad alati. Nuiid on Unt ise nagu risoom. See, mis oli maa peal, ditses ja
kestis kui pogus ilmutus. Risoom aga on igavene.

Kirjandus

Borovecki-Jakovljev, Sanja, Matacié, Stanislav 2005. The Oedipus Com-
plex in the Contemporary Psychoanalysis. — Collegium Antropologicum, nr 29
(1), 1k 351-360.

Jaanus, Maire 1990. Modernism Eestis. Mati Undi proosa. — Vikerkaar, nr 4, 1k
55-60.

Jung, Carl Gustav 1981. The Archetypes and the Collective Unconscious. — C. G.
Jung, Collected Works. Vol. 9, Part 1. Princeton, N.J.: Bollingen.

Jung, Carl Gustav 1995. Tdnapédeva miiiit. Asjadest, mida ndhakse taevas. Tlk
Mati Unt. Tallinn: Vagabund.

Jung, Carl Gustav 2005a. Inimene ja tema stimbolid. Tlk Raul Kilgas, Ivar Man-
namaa, Pille Varmann. Tallinn: Eesti C. G. Jungi Analiititilise Psiihholoogia
Selts.

Jung, Carl Gustav 2005b. Mina ja alateadvus. Tlk Merike Steinert. Tallinn: Ilo.

Jung, Carl Gustav 2013. Neli arhetiiiipi. Ema taassiind, vaim, trikster. Tlk Arne
Nielsen. [Tallinn:] Pilgrim.

Lacan, Jacques 1997. The Ethics of Psychoanalysis 1959-1960. The Seminar of
Jacques Lacan. New York—London: W. W. Norton & Company.

Liiv, Anti 2008. Sonavalaja tithirannal. — Undi-jutud. Méilestusi Mati Undist.
[Tartu:] Hermes, 1k 96-103.

Rycroft, Charles 1995. A Critical Dictionary of Psychoanalysis. London: Penguin
Books.

Saarma, Jiri 1970. Kohtupsiithhiaatria. Tallinn: Valgus.

Unt, Mati 1976. Igavesti surev talu. — M. Unt, Must mootorrattur. Tallinn: Eesti
Raamat, 1k 18—20.

174



Unt, Mati 2001. Graal! — Loomingu Raamatukogu, nr 20. Tallinn: Perioodika AS.

Unt, Mati 2004. Theatrum mundi. Tartu: Ilmamaa.

Unt, Mati 2006. Vend Antigone, ema Oidipus. — Loomingu Raamatukogu, nr 1-2.
Tallinn: SA Kultuurileht.

Unt, Mati 2008. Kogutud teosed 2. [Tartu:] Hermes.

Unt, Mati 2009. Kogutud teosed 3. [Tartu:] Hermes.

Vahing, Vaino 1990. Vordlusi ja meenutusi. — V. Vahing, E me ipso. Ulestéhen-
dusi 1969-1987. Tallinn: Eesti Raamat, 1k 100-103.

Vahing, Vaino 2004. Noor Unt. — Loomingu Raamatukogu, nr 1-3. Tallinn: Pe-
rioodika AS.

Vahing, Vaino 2005. Seisund kui tervik. — V. Vahing, Vaimuhaiguse miitit. Tar-
tu: [lmamaa, 1k 234-247.

Vahing, Vaino 2008. Uks hetk Mati Undiga. — Undi-jutud. Mélestusi Mati Un-
dist. [Tartu:] Hermes, 1k 299-301.

Vaimude tund 2000 = Mati Unt lavastab Kadrioru lossis ,Vaimude tundi”. — Eesti
Paevaleht, 7. X. (http:/epl.delfi.ee/news/kultuur/mati-unt-lavastab-kadrioru-
lossis-vaimude-tundi?id=50844197) (4. IT 2016).

The psychoanalytical Unt

Keywords: Mati Unt, psychoanalysis, Greek mythology, C. G. Jung, Estonian dra-
ma

A possible approach to the oeuvre of Mati Unt (1944—2005) has to do with psycho-
analysis. Mati Unt’s interest in psychology and psychiatry developed during his
student years at the University of Tartu, reaching its height during the theatre
reform of the 1960s—1970s. A psychoanalytical substrate can be observed in both
Unt’s prose and drama, as well as in his stage productions. The analysis is based
on C. G. Jung’s theories and Unt’s creative interpretation of Jung’s views. Also,
some light is thrown on how Unt’s interest in psychoanalysis was kindled by his
sensitive nature and some facts of his personal life.

Maarja Vaino (b. 1976), PhD, literary historian, Director of Anton Hansen-Tamm-
saare Museum, maarja.vaino@gmail.com

175



