
161873

3/2016

LIX AASTAKÄIK

EESTI TEADUSTE AKADEEMIA JA EESTI KIRJANIKE LIIDU AJAKIRI

Keel ja
Kirjandus

PSÜHHOANALÜÜTILINE UNT
MAARJA VAINO

R
aske on anda ühemõttelist vastust küsimusele: missugune kirjanik oli 
Mati Unt? Tegu on mitmepalgelise ja natuke „kinnipüüdmatu” looja-
natuuriga. Aga kui ometi proovida sõnastada vastuseid, siis üks vastus 

võiks olla: psühhoanalüütiline kirjanik.

Mati Unt ja psühhoanalüüs

Mati Undi huvi psühholoogia ja psühhiaatria vastu sai sügavama sisu ülikooli 
ajal. 1960. aastate teatriuuenduse käigus muutus Undi huvi „möödumatuks 
Jungi-hulluseks” (Unt 2004: 56). 

Anti Liiv meenutab: „Mati oli ülimalt huvitatud nii psühholoogiast kui ka 
psühhiaatriast, eriti psühhoanalüütilise suunaga psühhiaatriast. Luges sel 
teemal palju ja tegi oma ilusa, veidi naiseliku käekirjaga loetust huvitavaid 
väljakirjutisi. Oli nauding neid kladedesse kogutud märkmeid lugeda” (Liiv 
2008: 98). Kahjuks on kladed praegu teadmata kohas. Kirjandusmuuseumis-
se loovutatud materjalide hulgas neid arvatavasti ei ole (arhiiviseadus piirab 
küll ligipääsu kogu ainesele).

On ilmne, et loetu avaldas Undile mõju nii isiklikus (enese analüüsimine) 
kui ka loomingulises plaanis. Undi teostes esineb nii otseviiteid psühhiaatriale 
(nt korduvad viited Korsakovi või Kandinsky sündroomile jm terminoloogiat) 
kui ka varjatumaid tasandeid, millest võib välja lugeda psühhoanalüütilisi ku-
jundeid. 



162

Järgnevalt püüan kaardistada Undi asjakohast lugemust ja seda, kuidas 
ilmutab psühhoanalüütiline substants end kirjaniku tekstides. 

Kuna Unt lähenes kogu temaatikale loominguliselt, kasutan „psühhoana-
lüüsi” kui katusmõistet, mis hõlmab nii psühholoogiat, psühhiaatriat kui ka 
psühhopatoloogiat, vahel ka neuroloogiat. Samuti kasutan ühesuguses tähen-
duses vaheldumisi mõisteid „alateadvus”, „mitteteadvus” ja „teadvustamatus”, 
et vältida liigset sõnakordust.

Raamatukogu

Taustaks olgu väike ülevaade Undi raamatukogust. 2014. aastal koliti suu-
rem osa Mati Undile kuulunud raamatukogust tema ja Lii Undi Koidula tä-
nava korterist Eesti Kirjandusmuuseumisse Tartus. Märkimisväärne hulk üle 
tuhande nimetusega raamatukogust puudutab nii eesti- kui ka võõrkeelset 
psühholoogiaalast kirjandust. Raske on tagantjärele öelda, millal Unt ühe või 
teise – eriti võõrkeelse – teose endale hankis. Samuti on keeruline öelda, millal 
on ta nendesse raamatutesse teinud allakriipsutusi või märkmeid. Tõenäoli-
selt võiks tuvastada seoseid lavastustega, mille kallal Unt töötas. Kõige suure-
joonelisemalt elas Unt oma psühhoanalüüsialaseid teadmisi välja erinevates 
lavatükkides (etenduste kujundikeeles). Samuti oma näidendites. 

Olgu siinkohal esitatud väike loetelu (sugugi mitte ammendav) Undi raa-
matutest. Undi tegelik lugemus oli mõistagi avaram kui siin esitatud valik. 
Nõukogude ajal saatis talle temaatilisi teoseid näiteks Mardi Valgemäe,1 sa-
muti olid raamatukogus kättesaadavad venekeelsed psühhoanalüüsi käsitle-
vad teosed, üht-teist liikus käest kätte jne. Võimalik, et mingi osa raamatutest, 
mida Unt elu jooksul oma riiulitel hoidis, pole üldse kirjandusmuuseumisse 
jõudnud. Ent siiski annab järgnev nimekiri kätte kirjaniku huvide suuna ja 
kinnitab, et Undi huvi psühhoanalüütilise kirjanduse vastu säilis elu lõpuni. 

Niisiis, raamatud enam-vähem selles järjekorras, nagu nad riiulil olid:
Alfred Adler „Inimesetundmine” (1995); C. G. Jung „Mälestused, une-

näod, mõtted” (2004); C. G. Jung „Inimene ja tema sümbolid” (2005); Endel 
Tulving „Mälu” (2002); Fritz Riemann „Hirmu põhivormid” (1995) ja „Võime 
armastada” (1998); „Kliiniline farmakoloogia” (1988); „Kliiniline psühhofar-
makoloogia” (1981); „Narkoloogia” (1982); Jüri Saarma „Kohtupsühhiaatria” 
(1972), „Kliiniline psühhiaatria” (1980) ja „Depressioon” (1995); „Neuroloogia 
taskuraamat” (1997); Veikko Tähkä „Psühhoteraapia alused” (1999); Johan 
Collberg „Dünaamiline psühhiaatria” (1994); Sigmund Freud „Argielu psühho-
patoloogia” (1991); Thomas A. Ban „Depressiivsete häirete diagnostika koond-
süsteem” (1992); Lembit Mehilane „Psühhofarmakoteraapia õppematerjalid” 
(2000) ja „Psühhopatoloogia õppematerjalid” (2000); John Preston „Kuidas 
!"#$%&""'"%'()*(&&+,,-+&./%0122234%56&778+9":%!"%9;+.$<+&8;+*(.(%9="&&+>9".-
sioon RHK-10. Kliinilised kirjeldused ja diagnostilised juhised” (1995); Sue 
Preton „Milleks muretseda” (1999); Aleksander Pulver „Toimetulek iseenda-
ga” (1991); Alice Miller „Das Drama des begabten Kindes und die Suche nach 
dem wahren Selbst” (1979); Karen Horney „!"#$%&'(")*+,-.'(/%)&0-/+1"2%-
#$"3"/'4- 5+3%+/+.'6” (1993); Henrik M. Ruitenbeek „Parantavat ryhmät” 
(1975); Eino Kaila „Persoonallisuus” (1982); Bruno Bettelheim „The informed 

1 Joel Sanga suuline teade 2. II 2016.



163

Heart” (1991); „The ethics of psychoanalysis. The seminar of Jacques Lacan” 
(1997); Auli Kaartinen „Sadomasokismi: teemoja vallasta, kulttuurista ja sek-
suaalisuudesta” (1990). Jne.

Mida sellest loetelust järeldada? On ilmne, et Unti huvitas psühholoogia 
üsna avaralt – alates n-ö eneseabiõpikutest kuni ülikooli õppematerjalideni 
välja. Ei ole selge, kui paljusid nendest teostest ta tõepoolest läbi töötas ja 
kui palju oli põgusat sirvimist, mille käigus siin-seal silma torganud huvita-
vad mõtted Undi fantaasia tööle panid. Ehk nagu kirjutab Vaino Vahing: „Unt 
haarab neid KAEMUSI ja teadmusi nii endast kui ka ajalehtedest, monograa-
>".(&.?% ((&&@-"'(&.% !"% =@))&@-"'(&.% 9$-+% (-.&79=,)(('+".(-+% A;=!"/% 0B"8+-#%

2008: 299).
Siinses artiklis ei ole võimalik keskenduda kõikidele teemaga seotud as-

pektidele, sest materjal on tõepoolest rikkalik. Näiteks jäävad kõrvale unenä-
gudega ja unenäolisusega seotud märksõnad, samuti märksõnad, nagu iha ja 
seksuaalsus. 

Ennekõike võtan vaatluse alla Undi üsna silmatorkava vahekorra Carl 
Gustav Jungi teooriatega. 

C. G. Jung ja Bernarda Alba maja

Raamatukogu nimekirja silmitsedes on näha, et Undil oli olemas suurem osa 
eesti keeles ilmunud Carl Gustav Jungi teoseid. Aga see on juba n-ö hilisem 
kihistus. Muidugi ei ole juhuslik, et Unt on ka ise tõlkinud ühe Jungi raamatu, 
selleks on „Tänapäeva müüt. Asjadest, mida nähakse taevas” (1995). Teoses on 
mitmeid tõlkija märkusi, mis reedavad laiemat ja varasemat lugemust kui see, 
millele osutab arhiivi jõudnud raamatukogu. Minu jaoks oli isegi üllatav, et 
Jungi võõrkeelseid teoseid raamatukogus rohkem ei leidunud, sest just Jungi 
ideed paistavad Undi loomingus kõige enam silma. Jung on üks viidatumaid 
autoreid ka tema „Theatrum mundis”, samuti argimütoloogiates. Vahing mee-
nutab: „...lugesime neil aastail [1970. aastate alguses – M. V.] palju Freudi, 
Jungi, Ericksoni, Unt eriti Jungi” (Vahing 2005: 244).

Üks tähelepanuväärsemaid näiteid psühhoanalüütiliste ideede rakenda-
misest on Federico García Lorca „Bernarda Alba maja” lavastus (1982), mille 
Unt on üles ehitanud Jungi anima2 kujule ning ema arhetüüpidele. 

Meenutuseks. Näidendi tegevus toimub majas, kus elab ema koos viie tüt-
re ja teenijatega. Näidend algab Bernarda mehe matustega ning keskendub 
seejärel ema nõudmisele, et tütred järgiksid kaheksa-aastast leinaperioodi. 
Ema keelab neil suhtluse (eriti noormeestega) väljaspool maja ning hoiab tüt-
reid oma meelevalla all. Näidend lõpeb ühe tütre enesetapuga. 1936. aastal 
ilmunud Lorca viimast näidendit peetakse süngeks ja ühiskonnakriitiliseks 
teoseks, mis keskendub ainult naistele ja kust meeskarakterid on meelega väl-
ja jäetud. 

Undi arhiivis on kaustik, mis sisaldab „Bernarda Alba maja” lavastusega 
seotud märkusi ja väljakirjutusi. Oma kaustikus on Unt jaganud Bernarda 
Alba tütred tüüpideks, mis peegeldavad Jungi käsitust erinevatest emakomp-
leksi all kannatavatest tütardest. Viitest selgub, et lavastaja on seejuures 

2 Anima on mehe alateadvuses esinev naiselik ja animus naise alateadvuses ilmnev me-
8(=+9%)(*&,-+>9".&+,,-%0C$-#%122DE%F1G3H



164

kasutanud Jungi „Kogutud teoste” peatükki „Die psychologishe Aspekte des 
Mutterarchetypus”.

Olgu Undi märkused siinkohal ära toodud tegelaskujude kaupa.
Martirio ja Adela: Erose ülearenemine (2013. aasta eestikeelses C. G. Jungi 

teoses „Neli arhetüüpi” on sama tüüp tõlgitud kui „Ülemäärane eeros” – Jung 
2013: 36). Unt on kaustikusse kahe tegelase kirjeldamiseks märkinud: „Ala-
teadlik intsestlik suhe isaga. Armukadedus ema vastu, soov teda üle trum-
bata. Tihti purustavad ettevõtted. Armastavad romantilisi ja sensatsioonilisi 
episoode, on huvitatud abielumeestest. Nad on pimedad selle suhtes, mida nad 
teevad [---]. Passiivse Erosega meestele on ta hea konks anima-projektsiooni-
dele.” 

Angustias: identsus emaga. „Tütre naiseliku initsiatiivi paralüüs. Ema on 
talle supernaine. Ta ripub ema küljes, isetult, samal ajal püüdes ema türanni-
seerida, lojaalsuse maski all. Shadow-existence.”

Magdalena: vastuhakk emale. „Ükskõik mida, mitte ainult ema! Ühelt 
),,=.%=$<<$&?%<+&%++"=%(+%=(+"%+'(-.+>9".&+,,-+)$-9.+?%.(+&"=.%I*,&(%+-.(-&++A+&-
tumine, mis ammendab ennast armukadedas mässus.” 

Undi kommentaarid vastavad täpselt Jungi kirjeldatud tunnustele, mis 
toovad esile negatiivsed suhted ema ja tütre vahel. Sealsamas on Unt teinud 
väljakirjutusi mitmesuguste emaarhetüüpide esinemise kohta Jungil (näiteks 
meri, vesi, allilm, kuu, põld, aed, kalju, koobas, mets, maa, kaev, allikas, draa-
kon, nõid, pikk kala, madu, haud, sarkofaag, sügav vesi, surm, kummitused). 
Ta lõpetab „Bernarda Alba maja” lavastuse tarbeks tehtud märkused lausega: 
„Draakon, kes sööb oma lapsi.” 

Tähelepanuväärne on see, et oma lavastuses on Unt ema Bernardat män-
gima pannud meesnäitleja (Ago Roo). Nii markeerib Unt ühelt poolt seda, et 
võimukus on seotud mehelikkusega, st võimukat naist peetakse igal juhul me-
helikuks; ning teisalt seda, et ka meesteta majas „kontrollib” sealsete naiste 
elu nn meeste maailmas kehtiv ühiskonnakorraldus (see oli Gárcia Lorca ühis-
konnakriitiline sõnum). Kuna aga Unt tõlgendab Gárcia Lorca näidendit Jun-
gi arhetüüpide kaudu, saab „meesema” psühhoanalüütilise lisaaktsendi. Isa/
mehe/kihlatu puudumine ja asendumine emaga viitab selles tõlgenduses en-
nekõike tütarde probleemidele kontakteeruda oma sisimas oleva animus’ega 
0,<"(-'"%<(8(=+9$%)(*&,-+>9".&+,,-+#"3H%J7*"-=+9%(<"%9(8"&."K%&(==+&(=%!$-
hul hoopis tütarde sisimaid psühholoogilisi takistusi, mis nood on emale pro-
jitseerinud ja mille sügavam taust viitab võimetusele tulla toime meessooga.

Näidend pakub suurepärast materjali Jungi teooriate rakendamiseks õige 
mitme rakursi alt. Lisaks sellele, et tütreid võib liigitada emakompleksi arhe-
tüüpide järgi, on ka maja ise psühhoanalüütiliselt tugeva laenguga märksõna. 

Maja on psühhoanalüüsis samastatav isiksusega ning vahel ka naisega. 
Unt on selle seose loonud näiteks luuletuses „Samoraskrõtije”: 

Avan ennast, avan nagu ust 

Mille taga peitub ainus keeldud tuba 

Toa sisemus on must 

Tuppa astuda mul puudub ema luba 

Sinna astub hoopis võõras mees 

Teeb seal kõike mida tahab 



165

Sama teeb ta minu naise üsa sees 

Nõnda eluaastad jäävad selja taha 

Nothing is real 

!"#$%&'##()*'+,-)./#'0'# (Vahing 2004: 89). 

Samuti võrdleb Unt maja ja inimest palas „Igavesti surev talu”, kus jutus-
taja läheb oma kaaslasega mahajäetud majja ning kaaslane hakkab vaatama, 
kas on vanu asju, mida annaks sealt päästa või kaasa võtta. Peategelases te-
kitab see tõrget ja ta tunneb: „Mõistsin äkki, et viibime laiba kõhus, surnu 
sisemuses. [---] Kas hingas keegi? Kõik majad ju hingavad, ka elusad majad. 
Teadsin seda lapsest saati” (Unt 1976: 19). 

Lavastuse „Vaimude tund Kadrioru lossis” kohta ütles Unt: „See kujutab 
endast mõtisklust ruumi üle ja mitte ainult lossi, vaid ka muu ruumi üle – pöö-
ningu, nurkade, sahtlite ja alateadvuse üle” (Vaimude tund 2000). 

„Bernarda Alba maja” lavastuses on Unt (ja kunstnik) maja kujutanud 
vanglana, lava piiravad kivimüürid ja okastraat. Mõistagi illustreerib selline 
kujundus kogu tegevuse õhustikku, viidates Bernarda (see on tema maja) ahis-
tavale olemusele. Kuid kui tõlgendada maja inimesena, võime lavakujunduses 
(ja etenduses) näha ka otsekui kellegi sisemuses toimuvat erinevate tungide ja 
komplekside võitlust. Kogu majas toimuv etendab sellisel juhul teadvustama-
tuses aset leidvaid tunglemisi ja änge. 

Unt on „Bernarda Alba maja” lavastuse niisiis varjamatult üles ehitanud 
Jungilt saadud inspiratsioonile ja võimalik, et andnud sellega näidendi ret-
septsioonile isikupärase nüansi laiemaltki. 

Omamoodi kontrollib Unt selles näidendis ka Jungi ennast ja seda, kas 
arhetüübid3 hakkavad tööle. Eriti näitlejate, aga muidugi ka vaatajate peal. 
Mängu (teatri) ja elu vaheliste piiride hajutamine oli osa Spiel’ist, mis Unti, 
Vahingut ja teisi köitis. 

„Minu teatriglossaariumis” kirjutab Unt arhetüüpide käivitumisest pea- 
tükis „Unenäod”: „Carl Gustav Jungi sümboolika hakkas äkki ilmnema pea- 
tegelaste unenägudes: vesi, tuli, ring jne. Jaan Tooming nägi unes, et Her-
maküla sunnib teda, väikest poissi, jooksma mööda treppi alla ja hüppama 
K"&&(+-+%0*(L+&&MM*%&$--+K%-;+.=(!".%&7A(-(<"%,<"%"=".("'A$&&(3H%N"*(%6$$-
sepp nägi unes, et pimedas toas läheb uks lahti ja valgus tungib sisse (inime-
ne ärkab puhtale religioossele tunnetusele). Jungi järgi pole kunstnik muud 
kui kollektiivse alateadvuse tööriist, järelikult väljaspool head ja kurja” (Unt 
2009: 99–100).

„Bernarda Alba majas” sai Unt seega teise autori loomingu kaudu lavas-
tada tegelikult Jungi ja tuua vaatajate ette neid ideid ja avastusi, mida ta pi-
kema aja jooksul enesesse oli kogunud ja mis otsisid väljapääsu kunstivormis.

3 Arhetüübid, nagu kirjutab Jung, „on alateadlikud eelvormid, mis tunduvad olevat psüü-
hika päritud struktuuri osad ja mis võivad igal ajal ja igas kohas spontaanselt ilmneda. 
[---] [A]rhetüüpi ei määra tema sisu, vaid ainult vorm ja sedagi vaid väga piiratud määral. 
Algpilt (vt.) on sisuliselt määratletav ainult siis, kui ta saab teadlikuks ning täidetakse tead-
vusliku kogemusmaterjaliga” (Jung 1995: 218–219).



166

Dionysose saabumine

Jungilik arhetüüpide ideestik mängib olulist rolli ka Mati Undi enda näiden-
dis „Vend Antigone, ema Oidipus” (ilmunud 2006, valminud 2001–2003). Unt 
on asetanud näidendi keskmesse tuntud müüdi Oidipusest, kuid seob selle 
laiemalt Teeba linna ajaloo ja teiste müütidega. Nagu ta ise järelsõnas märgib: 
„Selle näidendi aluseks on võetud vana-kreeka tragöödiad: põhiliselt Sophok-
lese „Kuningas Oidipus” ja „Antigone” ning Euripidese „Bakhandid” ja „Foi- 
niiklannad”. Kuid on ka reministsentse näidenditele, nagu Sophoklese „Oidi-
pus Kolonoses”, Aischylose „Seitse Teeba vastu” ja Aristophanese „Konnad”. 
[---] Loo korrastus jälgib nn. Teeba tsüklit” (Unt 2006: 95).

Näidendi kogu sisu ümber jutustada läheks pikale ja keeruliseks. Oluline 
on, et autor tõlgendab siin vanakreeka müüte. Psühhoanalüütilisest vaate-
punktist on müüdid levinuimad kollektiivse alateadvuse ja arhetüüpide ku-
jutajad: sümbolid, mis nõuavad psühholoogilist seletust (Jung 1995: 37, 71). 
Müüdi lavastamine tähendab seega inimpsüühikale omaste, ent irratsionaal-
sete või lihtsa seletuseta käitumismustrite esiletoomist ja tõlgendamist ala-
teadvuslike aspektide kaudu. 

Vahelepõikena. Kõnesolevas näidendis on Unt ammutanud inspiratsiooni 
ka Jacques Lacani ideedest (kes toetus valdavalt Freudile). Undi raamatuko-
gus olevast Lacani seminarist („The ethics of psychoanalysis. The seminar of 
Jacques Lacan”) on osa („The articulations of the play”; „Antigone between two 
deaths”) pühendatud Antigone kuju analüüsile (küll ennekõike tõlkespetsii-
>=+&(&.%"&)(9.+&.3H%O-.+%,-%&(==(&%"*.+9=+&%8$A+."-$'%"+-(&?%<+&%-;+."K%P-.+#,-
net ebainimliku, toore ja metsikuna (Lacan 1997: 263), samuti ettemääratud 
õnnetuste ahel (Lacan 1997: 264), Antigone teispoolne (jumalik, divine) olek 
ning sellega seotud piirsituatsioon. Kuid hoolimata Lacanist on Undi näiden-
dis kandev roll Jungi ideedel. 

Näidend algab võõra jumala Dionysose saabumisega linna. Hakatakse 
praktiseerima Dionysose kultust, linna naised kogunevad orgiale ja mehed 
hakkavad jooma. Seetõttu otsustab Teeba kuningas Pentheus Dionysose va-
8+&."'"%!"%9;+A+."K%&(==(#"%9"."&.*,,>"8(="H%

Näidendis öeldakse Dionysose kohta: „Ta uusi suundi esindab: / teatrit, 
hullust, hämarseisundeid, / meesnaist, naismeest, / ja jumalinimest ja inim- 
jumalat / ja üldse igasugu kahemõttelisust ja ekstaasi” (Unt 2006: 10).

Võrdleme Undi teksti Jungi kirjeldusega teosest „Inimene ja tema sümbo-
lid”: „Dionüüsoslik religioon sisaldas ohjeldamatuid riitusi, mis nõudsid pü-
hendatavalt oma loomalikule loomusele alistumist.... Siirderiituse läbiviimi-
sel kasutati abivahendina veini, mis pidi esile kutsuma teadvuse sümboolse 
hägunemise. Seda oli vaja noviitsi juhatamiseks looduse hoolikalt valvatud 
saladuste maailma” (Jung 2005a: 148). 

Dionysose saabumisega on Unt paigutanud siirderiituse oma loo alguses-
se. Kõike järgnevat saab seeläbi tõlgendada kui psüühilist protsessi, mille nii-
sugune riitus on käivitanud ja mis viib lugeja/vaataja kummalisse „hämarsei-
sundis maailma”. Lisaks ajaloolise aja hämarusse, sest nagu Unt näidendiga 
seoses sedastab: „miks mitte läheneda veidi Euroopa kultuuri alghetkedele?” 
(Unt 2006: 96). 

Q+,-R&,&%"=#"."K%9"."&.*,,>'(%"8(="?%<+'"%A@+<(%-+<(."'"%9"%.*"-&S,*-
matsiooniprotsessiks. Näidendis läbivad tegelased erinevaid psüühilisi staa-



167

diume ning kehastavad mitmesuguseid arhetüüpe ja komplekse. Siinkohal 
oleks keeruline ja aeganõudev kirjeldada näidendi kõiki seoseid nii Jungi sei-
sukohtade kui ka kreeka müütidega (ning Jungi arusaamu kreeka müütidest). 
Seetõttu markeerin vaid mõned olulisemad punktid. 

On tähelepanuväärne, et tegelased räägivad aeg-ajalt mõistetamatus kee-
les: „[t]ema tekstid on arusaamatud, nagu ikka võõra jumala omad” (Unt 2006: 
5). „Võõras jumal” ja arusaamatu keel viitavad teadvuse varjupoolele. Ano-
nüümne „mass” (unenägudes) esindab Jungi tõlgenduses samuti teadvusta-
matuse substantsi ning näidendis on anonüümsel kooril ja bakhantidel sama 
roll. „Hämarseisund” on kohal ja asub sündmustikku juhtima. 

Oluline kuju selles hämaras protsessis on pime Teiresias, keda jumalad 
muudavad kord meheks, kord naiseks. Tema kaudu on Unt sisse toonud ani-

ma ja animus’e ning seeläbi omakorda hermafrodiidi temaatika (see ilmneb 
ka pealkirjas). Hermafrodiit on Jungi töödes oluline sümbol: ta esindab kõige 
tugevamate ja erinevamate vastaspoolte ühendust. Teiste sõnadega: herma- 
frodiit sümboliseerib terviklikku ISE-t (Selbst), mis on endasse hõlmanud nii 
oma negatiivse varju4 kui ka leidnud tasakaalu anima ning animus’e vahel 
(Jung 1981: 292–294). Pime Teiresias on seega näidendi kese. Pime osutub 
ainukeseks nägijaks. Kohe näidendi alguses ütleb ta: „Maailma välist pilti ma 
ei näe, / see-eest ma näen ta olemust” (Unt 2006: 9). 

Mis eriti oluline, Teiresias on ennustaja ning küsib pidevalt: „Mis tegeli-
kult toimub?” Ta viitab vajadusele sukelduda alateadvusesse ja integreerida 
sealolev teadvusesse. Pime ennustaja on otsekui võrdväärne pimeda juhu-              
sega – ent juhuseid psühhoanalüüs ei tunnista. Seetõttu on ennustaja/ala-
teadvus pigem saatuse metafoor. Osalt on pimedal Teiresiasel sama roll, mida 
Jung näeb olevat unenägudel ja fantaasial: ta vahendab sõnumeid mittetead-
vusest ja ennustab muutusi (transformatsiooni, individuatsiooni). Undi näi-
dendis toimuv sobitub hästi Jungi kirjeldusega alateadvuse esiletungist ning 
9,==(9.++A&(%!"%+-'+A+'$"=+&.=+9$%"=".("'A$&(%9,-T+9.+&.E%5U(==();*"&.%)("-%<"%

tasakaalu kaotust otstarbekaks – mittefunktsioneeriva teadvuse asemel hak-
kab alateadvus automaatselt ja instinktiivselt tegutsema, eesmärgiga saavu-
tada uus tasakaal, mis saavutatakse e e l d u s e l ,  e t  t e a d v u s  o n  v õ i -
m e l i n e  a l a t e a d v u s e  p o o l t  t o o d e t u d  a i n e s t  a s s i m i l e e r i m a , 
s . t .  s e l l e s t  a r u  s a a m a  j a  s e d a  t ö ö t l e m a. Kui alateadvus teadvuse 
suhtes peale jääb, tekib psühhootiline seisund. Kui ta ei suuda täielikult tead-
vusse jõuda ja end mõistetavaks teha, tekib igasugust edasist arengut halvav 
9,-T+9.H% V:::W%J("'=+9$%&$8.$<+&(%9,99$A"*+&(<+-(%),=(%.78+"&+H%U((%,-%"="-
ti peaaegu nagu maailma lõpp, tagasipöördumine algse kaose juurde” (Jung 
2005b: 56–57). Undi näidendis juhtubki see, mille eest Jung hoiatab. Ei suuda 
Oidipus ega mitmed teised tegelased Dionysose vallandatud kaost korrasta-
da ning loo lõpus näeme Teatajat ütlemas: „Kuid töötab edasi me traagiline 
põrgumasin. / Ei ole moiradel veel küllalt saand. / Hädad uued su peale kohe 
kuhjuvad. // KREON: „Oimoi. Mis juhtuda veel pärast seda võis? Aiai, aiai. // 
TEATAJA: Vaata ise. Kohe juhtub” (Unt 2006: 81–82).

4 Vari on Jungi kohaselt isiksuse alam osa, kõikide nende isiklike ja kollektiivsete psüü-
hiliste elementide summa, mis ei sobi teadlikult valitud eluhoiakuga ja mida ei saa realisee-
rida. Varju teadvustamine on analüüsi algetapi ülesanne. Varju tähelepanuta jätmine või 
väljatõrjumine, aga ka enda samastamine Varjuga võivad viia ohtlike vastuoludeni (Jung 
1995: 227–228).



168

Ja päris lõpus ütleb väsinud Dionysos: „Päev oli väsitav, / ja ajalugu ka, / 
ja kogu legendide sudu. / Kui mõtlen ette veel, / et pärast tuleb jälle sõda, / on 
epigoonne sõda nimeks sel, / sest lähisugulased omavahel tülli lähevad, / ja 
Teeba lõplikult kaob aastasadadeks maailma kaardilt, / et saada pisilinnaks 
tänapäeval, / mis turistegi ei enam huvita, / kuid kus siiski lähimägedes / on 
kuuldavasti rajatamas monumenti, / mil nimeks „Oidipuse pojad”, / siis – õed 
ja vennad, emad, isad, pojad – / see on kui unenägu, mida / ma täna rohkem 
vaadata ei soovi” (Unt 2006: 82–83). Näidend lõpeb identiteedivahetusega: Is-
menest saab Ariadne. Mingisugune transformatsiooniprotsess on teoks saa-
nud. On lootust, et Ariadne lõng viib lõpuks kaosest välja.

„Bernarda Alba majaga” võrreldes ei huvitanud Unti oma näidendis nii-
võrd Jungi „lavastamine”. Pigem võimaldavad psühhoanalüütilised ideed siin 
väljendada sügavamaid, tõsisemaid mõtteid, mis kirjanikul oma viimast näi-
dendit kirjutades peas mõlkusid. 

Milliseid sõnumeid püüdis Unt edastada sellega, et tõi ajaloohämarusest 
välja müüdid, Euroopa kollektiivse alateadvuse? Ilmselgelt tahab ta Diony- 
sose suu läbi öelda, et on väsinud – aga millest? Euroopast ja ajaloost? Kul-         
tuuritsüklite paratamatust kordumisest? Inimese aheldatusest iseendasse? 
Või ajaloo unustamisest („turistegi ei enam huvita”)? Segastest aegadest ja 
päevapoliitikast? Massikultuurist ja labasusest? Või markeerib ta sellega tea-
tavat Undi-väsimust, mis oli tema ümbruskonnas mõnevõrra maad võtnud? 
Ja sellest tulenevalt väsimust ka iseenda või olemise suhtes üleüldisemalt? 
Midagi sellest on kirjutatud näidendisse „Vend Antigone, ema Oidipus”.

(Ema) Oidipus 

Mõistagi torkab Undi näidendi puhul silma ka märksõna „Oidipus”. Algselt 
Freudi sõnastatud Oidipuse kompleks sai oma nime müüdi järgi Teeba ku-
ningast Oidipusest, kes teadmatusest tappis oma isa ja abiellus oma emaga. 
Freud tõi mõiste kasutusele 1897. aastal ühes kirjavahetuses, kus ta pärast 
oma isa surma tegeles eneseanalüüsiga (Rycroft 1995: 118–119). Teadvusta-
mata plaanis väljendub Oidipuse kompleks soovina tappa samasooline vanem 
ja abielluda vastassoost vanemaga. Kaasaegse Oidipuse kompleksi tõlgenduse 
eelkäijaks peetakse Jungi, kes tõi paralleelselt mängu Elektra kompleksi. See 
on Oidipuse kompleksi n-ö vaste tüdrukutel ning rõhutab emakomplekside 
tähtsust. Omal ajal ei leidnud see kontseptsioon toetust ja hüljati teiste psüh-
8,"-"=77.+9$.(%),,=.%0X,*,A(Y9+:C"9,A=!(A?%N"."7+Y%FZZDE%[D[3H%C$-#+%9;&+.=$-
se detailidel peatumata võib Undi näidendi pealkirjas (ema Oidipus) ja mitmes 
muus elemendis näha idee mõjutusi – ning mõistagi võib siin leida ka vihjelise 
paralleelsuse Bernarda Alba majaga.

Oidipuse kompleks ei ilmu välja ainult müütilises näidendis, vaid esineb 
üsna silmatorkavalt ka proosapalades. Sealjuures on oluline, et Undi loomin-
gus kerkib Oidipuse kompleks esile vaid poolikuna, n-ö isatapumotiivina. Iha 
abielluda emaga ei ole tema tegelaste puhul märgata. Noore ja vanema mehe 
9,-T+9.(%"#"%97==H

Mõned näited. 1974. aastal ilmunud „Mattiases ja Kristiinas” (võime Mat-
tiases aimata ka Matit) töötab Mattias fotolaboris ja tema ülemuseks on üks 
vanem mees. „Mattias oli ta vastu hea olnud ja tahtis nii väga, et hall, lastetu 



169

vanamees teda, isatut (isa elas maal) armastaks, aga vanamees ei teinud seda, 
läks ära, ja Mattias vaatas tema selga äkki vihkava pilguga, enda jaoks liigagi 
vihkavalt” (Unt 2009: 174).

Mõne aja pärast põgenevad Kristiina ja Mattias metsa, mis meenutab Mat-
tiasele isakodu. „Ent Mattiasele tundus, et ta on jõudnud maale, tagasi isako-
ju. [---] Üks talu, üks kindlus seisis metsa ääres. Keskel televisiooniantenniga 
elumaja, mida kolmest küljest piirasid laut, ait ja saun. Maja taga oli viljapuu-
aed, mida ümbritses tara. Kui Mattias ja Kristiina õuel seisma jäid, kuulsid 
nad ainult lehma mäletsemist laudas, aeg-ajalt tema puristamist ja ähkimist. 
Muru kirendas pimedaski võililledest. Lauda seina ääres pingil kuivas lüpsik, 
keset õue oli kassi piimataldrik. Mattias tundis, et ta on jõudnud (seekord 
kindlasti) koju, koos pruudiga” (Unt 2009: 200, 204).

Seejärel aga sündmustiku tonaalsus muutub: tegemist ei ole isakoduga, 
Mattias üritab majja tungida ning järgneb kaklus talus (vale-isakodus) elava 
vanema mehega.

„Nad seisid nüüd teineteise vastas. Mattias ei seletanud mehe nägu. [---] 
...tormas ta ühe hüppega mehe juurde, kes ei jõudnud püssi uuesti tõsta, haa-
ras püssist kahe käega kinni, ühega torust, teisega kabast. Nad rähklesid tükk 
aega sõnatult, tummalt, ägades ja ähkides. Mattias haistis mehe higilõhna. 
Korraks puutus ta põsk vastu mehe karvast põske ja talle tundus, et see on 
ta isa. Nagu oleks ta vaimu näinud, haaras teda pime hirm, ta oleks jooksu 
pistnud, kui ta käed poleks püssist kinni hoidnud. [---] ...Mattias astus püssist 
lahti laskmata sammu tagasi ja lõi mehele terava kinganinaga tugevasti kõh-
tu. Mees laskis püssist lahti, astus kaks sammu tagasi, vajus kummargile ja 
puhkes kätega kõhust hoides peenikese häälega nutma, täpselt nagu isa siis, 
kui hobune teda kabjaga lõi. (Mattias mäletas, et isa toibus varsti, haaras rih-
ma ja hakkas hobust vastu silmi peksma, metsik ja võõras, kuutõbine.) Püss 
oli nüüd Mattiase käes, äsjasest haardest soe, minevikuhaardest libe, raske, 
nüüd oli Mattias selle küla valitseja, isand, ja ta vaatas üksisilmi, südame 
kloppides enda ees küünitavat eakat, valges aluspesus meest” (Unt 2009: 207).

Isa suhtes tunneb ebameeldivust ka poeg romaanis „Ja kui me surnud pole, 
siis elame praegugi” (1973): „Ehkki tal polnud oma isale midagi ette heita, ei 
suutnud ta üle olla moodsast isavõitlusest” (Unt 2009: 250).

„Moodne isavõitlus” on viide isakompleksile, mida nii Freud kui ka Jung 
käsitlesid osana oma psühhoanalüüsist ning mis Freudi puhul viitab n-ö alg-
mõrvale (raamatus „Tootem ja tabu”): pojad imetlevad ja vihkavad oma isa 
ühtaegu tema tugevuse ja võimu pärast. Isa tappes ja ära süües saavad nad 
tema jõu ja võimu endale. Nii et kui Mattias haarab vanamehelt relva ning 
tunneb end isanda ja küla valitsejana, on see küllaltki freudistlik olukord. 

Mulle tundub, et „moodne isavõitlus” oli Undil osalt ka isikliku taustaga. 
Suhted isaga ei olnud eriti lähedased, samuti vaevas Unti „maapoisi” identi-
teet, mis seostus samuti isataluga. Demonstratiivne linnaelaniku hoiak võis 
olla üks osa kirjaniku isiklikust „isavõitlusest”. Maire Jaanus on Undi irooni-
lise kirjutamisstiiliga seoses märkinud: „See määratlus sobib nende jutustaja-
te kohta, kes ei suuda samastuda isaga ja jäävad seetõttu tegevusetu iroonia 
positsioonile, hulpides tülpimuses, mängulisuses, mis sisaldab veidi passiivset 
künismi, hamletlikku ja köitvat” (Jaanus 1990: 55).

Kuid tagasi Undi loomingu juurde. Lähtudes sellest, et Unti huvitasid roh-
kem Jungi ideed, tuleb arvesse võtta, et Jungil on kõik võitlused kokkuvõttes 



170

seotud transformatsiooni või individuatsiooniprotsessiga. „Kui isa mõjub kait-
sena välismaailmast tulevate ohtude eest ja on seega pojale Persona eesku-
juks, siis ema kaitseb ohtude eest, mis pimedusest poja hinge ähvardavad” 
(Jung 2005b: 100). Ühel hetkel tuleb aga lapsel vanematest eralduda ning see 
võib olla erakordselt raske ja keeruline protsess. Tihtipeale õnnestub see ai-
nult autoriteedi väljatõrjumise ja sellele negatiivse tähenduse omistamisega 
(Jung 2005a: 88).

Undi huvi jungiaanliku individuatsiooni vastu süvenes elu jooksul. Kui va-
rasemas proosaloomingus on viited isiku uuestisünnile pigem vihjelised, siis 
hilisemas näidendis „Graal!” (2001) on Unt toonud Jungi ideed esile konkreet-
sete märksõnadena. 

Individuatsiooniprotsess

Jungi seisukohalt on individuatsioon isiksuse kõrgeim eesmärk. 
„Kasutan väljendit „individuatsioon” märkimaks protsessi, mille käigus 

inimesest saab psühholoogiliselt in+dividuus, eriline, jagamatu ühik või „ter-
vik”. [---] Individuatsioon tähendab saada ainsuslikuks homogeenseks olen-
diks. Kuna „individuaalsus” tähendab meie kõige sisimat, viimast ja jagama-
tut ainulaadsust, siis on individuatsioon iseendaks saamine,” kirjutab psühho-
analüütik (Jung 1995: 221). 

Tuleb tunnistada, et „iseendaks saamine”, „teelolek iseenda juurde” jmt on 
tänapäeval ülekasutatud väljendid, mis enamasti ei toetu Jungile, vaid evivad 
pigem naisteajakirja tõlgendust ja aurat. Jung märgib ka ise, et tema ideed in-
dividuatsioonist on raske selgitada ning esineb mõistelist segadust: „Märkan 
ikka ja jälle, et individuatsiooniprotsess aetakse segamini MINA (ego) enesest 
teadlikuks saamisega ja et MINA aetakse segi ja samastatakse ISEga, mis loo-
mulikult tekitab lootusetut mõistelist segadust. Sel juhul muutuks see paljaks 
enesekesksuseks ja autoerotismiks” (Jung 1995: 221).

Minu hinnangul võtsid Unt jt Jungi ideid küllaltki tõsiselt. Need ei olnud 
ainult põnevad kujundid, vaid neis nähti reaalset seost oma eluga. See ilm-
neb näiteks Undi arutluses Hermaküla üle: „Ei saa lahti tundest, et Evald 
pani pirrud kahest otsast hõõguma, et teadvus ja alateadvus kiiremini kokku 
saaks. (Ehmatusega lugesingi seda lauset paar nädalat hiljem ta mõttepäe-
vikuid litereerides.) Mis võis olla selle kaugem eesmärk? Mitte enam teater 
lõbustusartikli või meelelahutusena, nagu enamik inimesi sellest aru saab. 
Eesmärgiks pidi olema just mingi suurem läbilöök, midagi täiesti suurt ja loo-
tusetut, täiesti uus olek ilma suhtes, jah, niisiis erakordne individuatsioon. 
Kuid Jung on hoiatanud, et individuatsioon ei ole kõigile soovitatav ja võib 
isegi ohtlik olla” (Unt 2004: 247).

Vahing meenutab pingeseisundeid 1960.–1970. aastate vahetusel enda, 
Undi jt elus ning nendib: „Freud Freudiks, lugemus ja analüütiline haritus on 
head asjad, aga midagi peab ka endal ja enne Freudi olema. Arvan, et mul ja 
meil see oli. See, mis oli ja kirjutama sundis, oli h i n g e s e i s u n d. Ja selline 
seisund oli mul, oli Undil, Kõivul” (Vahing 2005: 247).

Undi elus toimus sel ajal oluline murrang: teise abielu lahutamine ja uus 
armusuhe, kolimine teise linna (võõrasse kohta, vastu teadmatusele), töö-      
9,8"A"8(.$&H% \$-"%O-.% *(T(9.((*+&% )+'(A"=.% ,<"(-'"% (=$?% &++&% =,,<$=+9$=.%%



171

kajastub see murrang üsna avameelselt ka tema teostes. Märkame kujundi-
keelt, mida Unt on kasutanud muudatuse tähistamiseks. „Tühirand” (1972) 
on juba pealkirja poolest tähenduslik: rand kui piiripealne paik, tühjus kui 
muudatuse eelseisund. 

Unt seostab oma loomingus merd transformatsiooniga: „Kui räägitakse 
puhtakssaamisest, siis võib see ainult mere ääres juhtuda” (Unt 2008: 156). 
„Tühirannas” on üks mereepisood psühhoanalüütilisest vaatepunktist lausa 
sõnumilaadne. Peategelane on üksi mere ääres. „Joonistasin liivale maagilisi 
vormeleid. Aeg, mida ma viitsin, liikus pikkamööda, aeg voolas ja ma tahtsin 
ta surnuks lüüa, see aeg ei tulnud enam kunagi tagasi, see aeg tuli maa ja 
mere pealt ja läks sinna, kust ta tulnud oli. Päike kõrvetas. Ma hakkasin ma-
dalas vees liivasesse põhja AUKU kaevama, et ennast üleni ära peita; töötasin 
mõlema käega, töötasin nagu ekskavaator, higi voolas mu huultele, liiv aga 
voolas auku tagasi, kuid kõigele vaatamata mu töö edenes ja lõpuks istusin 
auku ja tõmbasin ennast hästi kössi, nii et ainult pea veest välja jäi. Vaatasin 
ringi. TÜHIRAND. Ei ühtki konkreetset tunnust. Anonüümne maa. Ükskõik 
mis riik parasvöötmes. Valge leht, valge rand, valgerand. Ma olen siia tulnud 
läbi emakakaela” (Unt 2009: 20).

Silmanähtav paralleel tekib looteseisundiga – kössi tõmbunud inimene 
merevees, pea nagu emakakaelast välja ulatumas. Meenutagem siinkohal, et 
Jung oli see, kes nihutas Freudi isa/mehekesksuse rohkem ema/naise poole, 
kus see püsib psühhoanalüüsis tänini. Unt seostab eksistentsialistlikku „maa-
ilma kukkumist” just lahkumisega emaüsast: „Poeg võpatas ja niuksatas nagu 
koer. Ema arvas, et ta kukkus unes. Ta ei teadnud, et kukkumisunenägusid 
võib interpreteerida kui ebamäärast mälestust, mida alateadvusesse jätab 
emaihust lahkumine. Kes korra on külma maailma kukkunud, ei sel see enam 
meelest läe” (Unt 2009: 219). Või: „Siis nuuksatas poeg nagu väike laps. Ema! 
Ema! Poeg tormas ema juurde, kes vestles daamidega. Ta surus oma põse vas-
tu ema põske. Aga ema ei hoolinud õnnetust pojast, kinkis vaid põgusa suud-
luse ja jätkas pooleliolevat juttu. Poeg ei saanud emalt mingit abi. Ühest üsast 
tuled välja, aga sisse lähed hoopis teise. Nii sa siis eksled külmas maailmas ja 
tagasiteed sul ei ole” (Unt 2009: 273).

Võime aga ka küsida: mis vesi see on, milles peategelane kössitades istub? 
Ja vastata Jungi sõnadega: „Nagu alkeemikud räägivad oma „kivist, mis pole 
9+A+/?%-++%),=(%9"%-(-'(%5>=,&,,>=+-(%A(&+/%<+..(%A(&+?%A"+'%(="A8@K(?%!"%<+..(%

tavaline metalliline Hydrargyrum, vaid vaim (oneuma, spiritus). [---] Filosoo-
>=+-(%A(&+% ,-%9="&&+9"=+-(%"+-(?%<+&%<$$'"K% .(+&+%9((<+=+&+% (=(<(-.(% !"%<+&%

ka ise nende muutuste käigus muutub. Ta on ka religioosse lootuse „lunastav 
vaim”” (Jung 1995: 43–44).

Teiste sõnadega: vees istujaga on toimumas transformatsioon, uuestisünd, 
mida sümboliseerib ka hetkeline tagasiminek n-ö looteseisundisse. Liiv jook-
seb tagurpidi, aeg kerib tagasi, rand ja inimene sellel rannal on „valge leht”.

„Tühiranna” tsitaadis on aga veelgi olulisem see, et peategelane joonistab 
liivale maagilisi vormeleid, teiste sõnadega: mandalat. Mandala on Jungi üks 
olulisemaid termineid, mis tähistab kujundlikult individuatsiooniprotsessi. 
„Tänapäeva müüdi” Jungi-glossaariumisse on mandala märksõna alla kirjuta-
tud: „Jungil keskpunkti, eesmärgi, ISE (psüühilise terviku) sümbol, psüühilise 
keskendumisprotsessi väljendus, isiksuse uue tsentrumi loomine” (Jung 1995: 
224). 



172

Kõik viitab sellele, et peategelane „kerib tagasi” kuhugi algseisundisse 
ning sellest algseisundist saab alguse uus protsess, liikumine teisele tasan- 
dile – ning lahkuminek naisest saab tõepoolest teoks. (Muide, armukolmnur-
gad – nii elus kui ka mütoloogias – tähistavad Jungil isiksuse lõhenemist.) 
]#".%&,*.+%9,-T+9.+'%!"%9"--".$&('%)"-(A"'%(#,%0ISE, Selbst’i) kasvama. 

Päris kindlasti kajastab vaadeldud tekstikoht ka autori elus ja psüühikas 
toimuvat, mille kirjeldamiseks on valitud jungilik mandala-kujund. See mar-
keerib nii isiklikke pingeid kui ka – vähemasti teoreetiliselt – nende lahendust. 

Unti huvitasid Jungi müstikasse kalduvad ideed elu lõpuni. Seda kinni-
tab meile näidend „Graal!”, kus sündmuste käivitajaks on „verepilastuslik 
tegu”, nagu ka näidendis „Vend Antigone, ema Oidipus”. Kuid „Graalis!” on 
osaliste seos jungilike arhetüüpidega avalikuks tehtud juba tegelaskujude loe-
telus: Morgana le Fay, tume anima; Sophia / Maarja Magdalena / Marjatta /
Dindrane, hele anima; Elaine, neitsi; Guinevere, .'11').$"$+'2)Mordred, tume 

animus, Hitlerstalinlane, Lucifer/Kurat, devil, androgüün. Hilisemas tekstis 
tunnistatakse Mordred kuningas Arthuri varjuks (Shadow), mis on veel üks 
otsene Jungi termin. 

Unt on nii „Graali!” lõppu paigutatud soovitatavas kirjanduses kui ka „Tä-
napäeva müüdi” tõlkes viidanud Emma Jungi5 ja Marie-Louise von Franzi 
teosele „Die Graalslegend in psychologischer Sicht”, kus Graal on võrd-
sustatud ISE-ga (Selbst). Nõnda kujutab näidend erinevate tegelaskujude                               
kaudu jungiaanlikku individuatsiooniprotsessi, mida tekstis tähistavad selli-
sed märksõnad nagu unenäod/nägemused, verepilastus, negatiivne pool, tema 

/3,345-+36) #30$$+7) 6/++'6"3308') 39$+5-2)1:8;5)$#9'"<<4; play, Spiel, game jt, 
loomulikult ka individuatsioon.

Mängu, Spiel’i, on varem juba mainitud ning iseenesest võiks kogu artikli 
pühendada selle termini lahtiseletamisele ning Spiel’i ja Undi seostele. Piirdu-
gem siinkohal ühe tähendusliku tekstikohaga „Tühirannas”: „...mäng (Spiel) 
viib meid tagasi iseenda (Selbst) juurde....” (Unt 2009: 34).

„Graalis!” on individuatsiooniprotsessi algpunkti asetatud Perceval: 
„Perceval „mängib” nagu laps. Mängu arhetüüp, infantiilsus, mängigu, mille-
ga tahes (puulehtede, nukkudega). Tähtis on, et me saaksime aru, et ta män-
gib” (Unt 2001: 13). Percevali identiteet on alguses „alles embrüonaalne”. Näi-
dendi lõpus on temast saanud aga „Tark Rauk”, alte Weise ehk Carl Gustav 
Jung (Unt 2001: 98).

„PERCEVAL (tuld hõõrudes): Loobusin elektrist ja keedan ise endale lõkkel 
süüa. Loobusin veevärgist ja pumpan ise vett. Lihtsad asjad teevad inime-
se lihtsaks, aga kui raske on olla lihtne.6 Graal on minu ego, mis rännakute 
käigus arenes. Ma vaatan oma südamesse ja näen seal miskit säravat. Olen 
ainulaadses vaimses seisundis, sest ehkki ma ei esitanud tähtsat küsimust, 
olen ma nüüd valmis oma südame rinnust rebima ja inimestele teed näitama. 
Vaat mis teeb üks individuatsioon!” (Unt 2001: 98).

Kuigi undilikus stiilis pisut lõbus-jaburalt nihestatud, on need sõnad oma 
sisus siiski tõsised. Undi mängud ei olnud sugugi lihtsalt postmodernistlikud 

5 C. G. Jungi abikaasa (1882–1955), kes töötas uurimuse kallal Graalist kolmkümmend 
aastat. Teos avaldati pärast tema surma C. G. Jungi ja Marie-Louise von Franzi kaasabil. 

6 Episoodis viidatakse ilmselt Jungi sellele eluperioodile, mil ta eraldus maailmast ja 
võitles oma psüühiliste probleemidega.



173

veiderdamised, vaid kandsid sügavamat tähendust. Selle kinnituseks on mai-
nitud tekstikohale järgnev peaaegu manifestilaadne kuulutus: „Elu on mu 
meelest olnud ikka nagu lill, mis kasvab risoomist. Lille tõeline elu on nähta-
matu, see peitub risoomis. See, mis on maa peal, kestab ainult ühe suve. Siis 
see närbub nagu põgus ilmutus. Kui mõelda elu ja kultuuride lõputut sündi-
mist ja kadumist, siis tundub, et kõik on kaduv, kuid ma olen alati uskunud, 
et midagi igavest on selle kõige taga. Nähtav osa, lill, on ajalik. Risoom on 
igavene” (Unt 2001: 99).

Angst, Angst. Mati ise 

Undi noorpõlves alguse saanud huvi psühholoogia ja psühhoanalüüsi vastu 
saatis teda süvenevalt kogu elu ning mitte lihtsalt ei kajastunud tema loomin-
gus, vaid läbib seda punase lõngana. (Muide, Unt tavatses oma lavastustes 
ikka kuhugi asetada ka punase lõngakera.)

Mulle tundub, et siin peitub midagi sügavamat kui Vahing, (teatri)uuen-
dus ja üldine ajastutaust. Siin peitub midagi isiklikumat. Undi raamatukogu 
vaadates torkab silma tema huvi hirme ja depressiooni käsitleva kirjanduse 
vastu, samuti käitumishäiretega seotud materjal. Mitmes teoses on tehtud al-
lakriipsutusi tekstikohtades, mis tunduvad olevat pigem enesekohase tähen-
dusega ja vähem vajalikud loometööks. Inimese huvialad on alati seotud tema 
endaga, seetõttu lähtub Undi huvi psühholoogia jm vastu nii või teisiti temast 
endast, vajadusest seletada ka iseenda probleeme. Muidugi, Unt laiendas selle 
huvi kõigele – alates müstikast ja lõpetades näitlejatele konkreetsete soovi-
tuste andmisega. Kindlasti tulenevad mitmed allakriipsutused tema huvist 
psüühikanihete kui niisuguste vastu tervikuna. Unti huvitas nihe, hälbimine 
normaalsusest, sest see oli põnev kunstilis-müstilistel kaalutlustel.

Ning ometi. Kui Unt oli väike, haigestus ta raskesti eluohtlikusse diftee-
riasse. Ema hirm ainus laps kaotada viis selleni, et edaspidi hoiti Mati tervisel 
erilise hoolega silma peal ning tõenäoliselt käituti pisut hüpohondriliselt. See 
võis jätta jälje, mis väljendus enese ja oma tervise ülemäärases jälgimises. 
Niisugused kahtlused tekivad, kui lugeda näiteks allakriipsutatud tekstikohti 
ekspressiivse kõnehäire, lapse motoorse koordinatsiooni, üld- ja peenmotoori-
ka avalduste või hüsteeriliste krampide teemal. Ning kahtlused süvenevad, 
kui loeme näiteks järgnevat äramärgitud teksti Jüri Saarma „Kohtupsüh-
hiaatriast”: „Meeleolu alanemise erivorm on veel h i r m u s e i s u n d, mille pu-
hul haige ilma reaalse aluseta tunneb ärevust ning hirmu kas kellegi või mil-
legi ees, kardab, et temaga, tema omastega või kogu maailmaga juhtub mingi 
katastroof, on hirmul mingi müstilise jõu ees, tunneb seletamatut ja endalegi 
arusaamatut paanilist hirmu. Sellise hirmu puhul võib haige põgeneda, sihi-
tult hulkuda, aga ka enese tappa, et vabaneda talumatust pingest” (Saarma 
1970: 116). .

Hirmu ja ärevust käsitlevaid teoseid – ka eneseabiraamatuid – on Undil 
ootamatult palju. On teada, et elu lõpus moondus see sisemine ärevus haigu-
seks ja depressiooniks. Kuid see oli lõppmäng. Angst oli olemas juba ammu 
enne, varakult ja nähtamatu saatjana läbi kogu elu. 

Vahing meenutab: „Jääb mulje, nagu oleks Unt esimesena meie ilukirjan-
dusse toonud hirmu mõiste. Võib-olla tõesti, sest ka minu mäletamise järgi 



174

kordas Unt paarkümmend aastat tagasi üsna sageli ikka Angst ja Angst” (Va-
hing 1990: 101).

Undi huvi psüühiliste protsesside vastu oli arvatavasti tingitud ka sellest, 
et seletada iseennast, saada endast, oma hirmudest jagu. Või siis õppida oma 
probleemidega elama äärmustesse langemata, sest vaatamata kogu huvile in-
dividuatsiooni vastu, ei olnud Unt mu meelest valmis võtma sel teemal liiga 
suuri,  hermakülalikke – eluohtlikke – riske. Ta ei tahtnud panna pirdusid 
kahest otsast korraga põlema. Lähedaste inimeste sõnul oli Unt loomupäraselt 
üsna terve psüühikaga, kuid väga tundlik inimene. Intelligentne ja tundlik 
inimene aga tunneb paratamatult kõhedust teadmise ees, et maailmas puu-
dub midagi olulist, mis takistaks kaose sissetungi. See võib olla loominguliselt 
äärmiselt inspireeriv, kuid isiksusele küllaltki raske koorem kanda. 

2005. aasta kevadel oma viimast etendust (Ariel Dorfmani „Surm ja tütar-
laps”, esietendus 8. IV 2005) tehes ütles Unt, et soovib vormiliste küsimuste 
asemel tegelda psühholoogiaga. Ta ütles seda ajal, mil elu muutus aina keeru-
lisemaks ja „tema enda arvates üha mõttetumaks” (Liiv 2008: 98).

Nii et siiski. Kogu elu uuritud ja armastatud psühhoanalüüs tasus ennast 
ikkagi ära. Oli see miski, mis intrigeeris ja hoidis üleval huvi elu vastu, andis 
sellele lõpuni mingi mõtte või tähenduse. 

Percevali kaudu sõnastas Unt ka iseenda tähenduse ette ära. Arhetüübid 
töötavad alati. Nüüd on Unt ise nagu risoom. See, mis oli maa peal, õitses ja 
kestis kui põgus ilmutus. Risoom aga on igavene.

Kirjandus 

X, * , A ( Y 9 + : C " 9 , A = ! ( A?%U"-!"?%N" . " 7 + Y?%U."-+&="A%FZZDH%J8(%^('+)$&%_,<-
plex in the Contemporary Psychoanalysis. – Collegium Antropologicum, nr 29 
(1), lk 351–360.

J a a n u s, Maire 1990. Modernism Eestis. Mati Undi proosa. – Vikerkaar, nr 4, lk 
55–60.

J u n g, Carl Gustav 1981. The Archetypes and the Collective Unconscious. – C. G. 
Jung, Collected Works. Vol. 9, Part 1. Princeton, N.J.: Bollingen.

J u n g, Carl Gustav 1995. Tänapäeva müüt. Asjadest, mida nähakse taevas. Tlk 
Mati Unt. Tallinn: Vagabund.

J u n g, Carl Gustav 2005a. Inimene ja tema sümbolid. Tlk Raul Kilgas, Ivar Män-
namaa, Pille Varmann. Tallinn: Eesti C. G. Jungi Analüütilise Psühholoogia 
Selts.

J u n g, Carl Gustav 2005b. Mina ja alateadvus. Tlk Merike Steinert. Tallinn: Ilo.
J u n g, Carl Gustav 2013. Neli arhetüüpi. Ema taassünd, vaim, trikster. Tlk Arne 

Nielsen. [Tallinn:] Pilgrim.
L a c a n, Jacques 1997. The Ethics of Psychoanalysis 1959–1960. The Seminar of 

Jacques Lacan. New York–London: W. W. Norton & Company. 
L i i v, Anti 2008. Sõnavalaja tühirannal. – Undi-jutud. Mälestusi Mati Undist. 

[Tartu:] Hermes, lk 96–103.
R y c r o f t, Charles 1995. A Critical Dictionary of Psychoanalysis. London: Penguin 

Books.
S a a r m a, Jüri 1970. Kohtupsühhiaatria. Tallinn: Valgus. 
U n t, Mati 1976. Igavesti surev talu. – M. Unt, Must mootorrattur. Tallinn: Eesti 

Raamat, lk 18–20. 



175

U n t, Mati 2001. Graal! – Loomingu Raamatukogu, nr 20. Tallinn: Perioodika AS. 
U n t, Mati 2004. Theatrum mundi. Tartu: Ilmamaa.
U n t, Mati 2006. Vend Antigone, ema Oidipus. – Loomingu Raamatukogu, nr 1–2. 

Tallinn: SA Kultuurileht.
U n t, Mati 2008. Kogutud teosed 2. [Tartu:] Hermes. 
U n t, Mati 2009. Kogutud teosed 3. [Tartu:] Hermes.
V a h i n g, Vaino 1990. Võrdlusi ja meenutusi. – V. Vahing, E me ipso. Ülestähen-

dusi 1969–1987. Tallinn: Eesti Raamat, lk 100–103.
V a h i n g, Vaino 2004. Noor Unt. – Loomingu Raamatukogu, nr 1–3. Tallinn: Pe-

rioodika AS.
V a h i n g, Vaino 2005. Seisund kui tervik. – V. Vahing, Vaimuhaiguse müüt. Tar-

tu: Ilmamaa, lk 234–247.
V a h i n g, Vaino 2008. Üks hetk Mati Undiga. – Undi-jutud. Mälestusi Mati Un-

dist. [Tartu:] Hermes, lk 299–301.
Vaimude tund 2000 = Mati Unt lavastab Kadrioru lossis „Vaimude tundi”. – Eesti 
6;(A"=(8.?% `H% aH% 08..)Ebb()=H'(=>H((b-(c&b9$=.$$*b<".+:$-.:="A"&."K:9"'*+,*$:

lossis-vaimude-tundi?id=50844197) (4. II 2016).

The psychoanalytical Unt

Keywords: Mati Unt, psychoanalysis, Greek mythology, C. G. Jung, Estonian dra-
ma

A possible approach to the oeuvre of Mati Unt (1944–2005) has to do with psycho-
analysis. Mati Unt’s interest in psychology and psychiatry developed during his 
student years at the University of Tartu, reaching its height during the theatre 
reform of the 1960s–1970s. A psychoanalytical substrate can be observed in both 
Unt’s prose and drama, as well as in his stage productions. The analysis is based 
on C. G. Jung’s theories and Unt’s creative interpretation of Jung’s views. Also, 
some light is thrown on how Unt’s interest in psychoanalysis was kindled by his 
sensitive nature and some facts of his personal life. 

Maarja Vaino (b. 1976)7)=9>7)+3"'#$#()93-"/#3$87)>3#'?"/#)/.)@8"/8)A$8-'8BC$11-

saare Museum, maarja.vaino@gmail.com


