
140

PUUDULIK NAINE PUUDULIKUS ÜHISKONNAS

Elo Viiding. Teised. Tallinn: Tuum, 
2012. 173 lk.

Elo Viiding astub oma raamatus „Tei-
sed” justkui-autorina lugeja ette juba 
enne, kui esimene lugu algab, pöördu-
des meie poole kaks korda hoiatusega 
mitte ajada segi tegelasi ja pärisinime-
si, või, veelgi enam, tegelasi ja autorit. 
Niisugused avaldused on kirjanduses 
tavalised ja neil ei ole enamasti väga 
suurt jõudu. Aga siin, kus seda tehak-
se kaks korda (tiitellehe pöördel: „Mitte 
ükski selles raamatus kujutatud karak-
teritest ei ole kunagi eksisteerinud mu-
jal kui autori peas” ja järgmisel lehel: 
„Palve. Autor on südamest tänulik luge-
jaile, kes püüavad selle raamatu tegela-
si mõista neid mõjutavast hetkeolukor-
!"#$%&"%'($#)*+"",#-#$%(*+$-(#$)#$%,./$0-
valt, nende hoiakuid ja reaktsioone üks-
üheselt autorile omistamata”), tõmbab 
see paratamatult tähelepanu. Vaevalt 
Viiding oma lugejat alahindab, pigem 
kumab siit läbi kas mingi muu põhjus 
ettevaatlikkuseks – näiteks varasemate 
lugejate/arvustajate mõistmisvääratus 
– või on see mäng ja Viiding püüab oma 
lugejat just nimelt h i n n a t e s kujun-
dada tekstidele mingit laadi lugejapool-
set eelhäälestust.

Sest kui nende põhjalike hoiatustega 
silmitsi seisnud lugeja avab raamatu 

esimese jutu „Oleme muutunud paik-
seks”, näib võimalik mäng küll õnnestu-
vat: just sellest esimese novelli jutusta-
jast on raske välja lugeda mingit seost 
autoriga. Ei ole aga muidugi välistatud, 
et autoril on olnud kurnavaid kogemusi 
väikekodanliku korteriühistusüsteemi-
ga. Võib-olla sellepärast see hoiatus: et 
naabrid ei pahandaks. Olen teadlik, et 
astusin nüüd just sellesse lõksu, mille 
eest justkui-autor meid kaks korda just-
kui-hoiatas, aga nimelt selle ülepingu-
tatud hoiatuse tõttu raamatu alguses 
oli praegu kiusatusele raske vastu pan-
na.

See esimene lugu ongi kõige erinäo-
lisem. Sisuliselt võiks olla tegemist 
mis tahes (progressiivse) korteriühistu 
koosolekuprotokollide kogumiga, mis 
kirjanduslikku vormi on valatud. Ka no-
velli lühilauseline stiil meenutab proto-
kolli. Lugu võimaldab äratundmist nei-
legi, kes niisuguste ühistutega kokku 
pole puutunud, see võimaldab lugejale 
üleolekut (mis kumab läbi ka implitsiit-
se autori hoiakuna) igasuguse väikeko-
danlikkuse suhtes ja usun, et see üle-
olekutunne ka reaalselt lugejate peas 
aktiveerub, selles mõttes on lugu väga 
õnnestunud. „Oleme muutunud paik-
seks” on raamatu kõige meelelahutusli-
kum lugu, selle eesmärk ei ole tegelasi 
psühhologiseerida, liiati siin tegelasi ju 



141

polegi, on tüübid. Vastandused on väga 
lihtsad, üleolev hoiak jutustaja suh-
tes ehk liigagi lihtne tulema: „Kolmas 
probleem. Prügi! Olgugi, et kõik maja-
elanikud pakivad prügi Stockmanni või 
Kaubamaja kilekottidesse ja teevad ki-
lekotile sõlme peale, et prügikast ei hai-
seks, varastavad kodutud ja asotsiaalid 
öösiti prügi. Nad topivad meie prügi 
suhu!” (lk 9). Stockmanni ja Kaubamaja 
kilekotid on siin rõhutamaks, kellega on 
tegu, et lugejal see märkamata ei jääks; 
prügi on rõhutatult majaelanike o m a 
(„Prügimajanduski nõuab privaatsust”, 
lk 10) ja seda saab v a r a s t a d a. Esi-
mese jutustaja lihtsaks antipoodiks 
on jutu lõpus toodud asotsiaal, kellele 
„peen proua” kunagi küsitud üheeuro-
se asemel kaks eurot on andnud ja kes 
oma sotsiaalsele olukorrale vastaval 
ühistukoosoleku-versioonil („ühisel lõk-
keõhtul maja esimesel korrusel”, lk 16) 
on võtnud vastu oma sotsiaalsele olu-
korrale vastavaid otsuseid, et ulualust 
talveks ette valmistada.

Peamiselt, nagu ka varasemad ar-
vustajad on osutanud, räägib Viidingu 
„Teised” aga muidugi naine olemisest. 
Sellest, kuidas naised oma erinevate 
rollidega suhestuvad ja kohanevad (või 
ei kohane). Ja see ei ole n-ö keskmine 
naine, kes siin lugeja ette astub, vastu-
pidi, naisküsimusele lähenetakse mingi 
kõrvalekalde kaudu. Me näeme siin raa-
matus naisi mingisuguses vajakaole-
kus, mõnest „ühiskonna jaoks” olulisest 
naiselikust tunnusest ilma jäänuna/
jäetuna. Kuivõrd tegemist on jutuko-
guga, mahub siia erinevaid naisi (tege-
likult muidugi erinevaid i n i m e s i) ja 
-!)+-1")2%#34-)25%16)7",0#)5% ,"/-+20#)5%
aga suhe maailmaga või ühiskonnaga 
paistab nende kõigi puhul kalduvat ko-
hanematusse või ebaadekvaatsusse.

Siin kerkib implitsiitne küsimus 
„mis teeb naisest naise?” ja selle vas-
tused kooruvad just neist omadustest, 
mis erinevail Viidingu naistel erinevais 
juttudes puudu jäävad. Esiteks ja ehk 

olulisimana e m a d u s, mille puudumi-
sega kaasnevaid probleeme lahatakse 
tekstis „Kestmine”. See meenutab Vii-
dingu eelmise jutukogu „Püha Maama” 
teksti „Toomas ja Elsa”,1 aga on paina-
vam, rohkem detailidele keskendunud; 
samas on nende lugude lõpptulemus te-
gelikult sarnane – toimub mingi murdu-
mine, moondumine, järeleandmine. See 
Kestmine suure K-ga, millest jutustaja 
oma sündimata lapsele kirjutab, ei puu-
tu vaid emadusse. See liigub üldiselt 
konkreetsele ja selle kättesaamatus, 
vastuvõetamatus, aga ka paratamatus 
avaldab ennast siin nii inimlikul, naise-
likul kui emalikul (e m a k s  o l e v a l) 
tasandil. Üldinimlikult esindavad Kest-
mist need inimesed, kes räägivad „min-
gitest kottidest, mis tuli lahti pakkida, 
õuntest, mis olid juba pruunikaks tõm-
bunud, petistest, kes küsisid oma töö 
eest üüratut tasu….” (lk 120). Naiselik 
Kestmise tasand on jutustajale veelgi 
vastuvõetamatum: „Kui hulkuv koer oli 
nende emase sugutamisega hakkama 
saanud, hakkasid nad alles kangestus-
krambis tardunud isast siidripurke täis 
kilekottidega peksma, et too kiiremi-
ni minema jookseks. / See oli kohutav, 
kuidas koer kannatas, silmad verd täis 
valgunud, võimetu kohalt liikuma. [---]
Ma justkui tundsin, et ma ei saa olla 
nendega samast soost” (lk 125). 

Aga põhiline, emalik, emaks olev 
Kestmise tasand on see, mis jutusta-
ja lõpuks murrab. Siin toimub novellis 
ka stiililine nihe – kui esimesed kirjad 
„oodatule” on lüürilised ja poeetilised, 
pöörduvad otseselt ja korduvalt adres-
saadi poole, siis kirjad alapealkirjaga 
„Naine ja laps” ning „Mees” on rohkem 
lugejaile suunatud, ehkki sisaldavad 
samuti teataval hulgal kirjavormeleid. 
Nimetatud kirjades avaneb midagi uut, 
minajutustaja analüüs oma p o o l i k u -
s e l e on siin rahulik-selgitav, lausa ro-
bustselt ja üksipulgi lahtikirjutav ning 

1 E. V i i d i n g, Püha Maama. Tallinn: 
Tuum, 2008, lk 50–70.



142

põhjendav. Siin on kirjas suguõdede kui 
bioloogilise tüübi pidev vaimne terror 
kolmekümne seitsmese ja lastetu suh-
tes: „Ei, sellest ei piisanud, et ma peol 
nende lapsi imetlesin, nende elurõõmu-
le ja energiapuhangutele siiralt kaasa 
elasin” (lk 131). See osa tekstist muutub 
pooleldi esseeks või kolumniks, jutuks 
jutu sees, toorelt argumenteerivaks ja 
just seetõttu ehk veelgi huvitavamaks 
– ei ole välistatud kiusatus jutustaja 
„hoiakuid ja reaktsioone autorile omis-
tada”…

Minategelase murdumine on üsna 
järsk, ehkki vihjeid, mis retrospektiiv-
selt tähenduse omandavad, on tekstis 
varemgi (nt lk 130: „Õhtusöögiks anti 
leivasuppi. Nüüd, enne magamamine-
kut saan taas rahus kirjutada”). Kui 
kirjas „Naised ja lapsed” sai lüürilisest 
ootajast argumenteeriv ja põhjendav, 
k a n n a t a v tegelane, saab viimases 
kirjas senisest minajutustajast pealt- 
näha keegi kolmas: „Nägin seda oma 
ihusilmaga: „Ma tahaksin sünnitada 
selles sinises toas,” ütles ta rõõmsalt 
õele, kes teda tuppa talutas ja plast-
massist topsikese koos õhtuse anti-
depressandi Seroniliga tema öökapile 
asetas. Õde noogutas lahkelt!” (lk 165). 
Siin jutus jäi Kestmine paratamatuks 
ja see, kes Kestmise vastu terve oma elu 
võidelda üritas, eemaldus ühiskonnast 
ühel kõige radikaalsemal viisil – ta läks 
hulluks. Naine, kes ühel või teisel põh-
jusel ei saanud lapsi ühiskonnas, kus 
emadus on naine olemise ülim kinnitus 
ja selle puudumist ei anna suguõed ku-
nagi andeks, ei pidanudki vastu.

Sama lootusetu on novell „Teised”, 
aga siin puudub see vapustavalt üldine 
mõõde, mida me näeme „Kestmises”. 
Siinne naine on psühhologiseeritum, 
tema trauma on isiklikum ja tema 
vaenlaseks ei ole niivõrd ü h i s k o n d 
kui tema ise. Siin on kõne all perekon-
na naisliin, ema ja kaks tütart. Kus 
asuvad mehed neis naiste maailma-
des? „Kestmise” mehed olid kõrvalised, 

ehkki üks neist oli pisut väljajoonista-
tum; ka „Teistes” ei astu mehed meie 
ette otse, aga seda mõjuvam on nende 
kaadritagune kohalolu ja sündmuste 
mõjutamine. Minajutustaja süüdistab-
ki oma õde (ilmselt ebaadekvaatselt) 
õigupoolest „isade pattudes” – sest isad 
on õdedel erinevad. Minajutustajal on 
äärmuslik vajadus kopeerida oma ema 
suhteid meestega, kopeerida oma ema 
tegelikult kõiges, ehkki pilt emast on 
siin jutus igal juhul troostitu ja masen-
dav. Vastaseks saab õde või jutustaja 
ebaadekvaatne ja moondunud pilt oma 
õest. Õest saab vaenlane, sest ta on sel-
le mehe tütar, kes jutustaja enda isa 
eemale peletas. Siin loos ei ole küsimus 
enam vaid emades, emaduses, vaid te-
ravalt astuvad loo struktuuriosadena 
üles ka isad, keda me küll tegevuses ku-
nagi ei näe. Ka see lugu ei jäta lootust, 
ka siin puudub minajutustajal reaalne 
side end ümbritsevaga, võib öelda, et ka 
siin minnakse hulluks.

Raamatu viimases novellis „Eksitus” 
seatakse peategelase, kaheksateist-
kümneaastase tüdruku naine olemi-
ne kahtluse alla puhtalt bioloogilisest 
aspektist. Tegelasel on polütsüstilised 
munasarjad, mille põhjuseks pakub 
haiglaõde testosterooni üleküllust. Aga 
edasi on see antud noorte inimeste väi-
kese tülina, elukaaslase Joosepi reakt-
sioonina: „Mis tähendab, et sa ei ole nai-
ne??? [---] Sa kannad pitsilist pesu, sa 
oigad nagu naine, sa mökerdad ennast 
igasugu kreemidega kokku, sa kardad 
ämblikke…” (lk 171). See on jällegi üks 
võimalik vastus küsimusele „mis teeb 
naisest naise?”, aga seekord noorusli-
kult mannetu, antud vastakuti bioloo-
gilise ähvardusega, et ollakse „elanud 
koos mehega” (lk 171). Ka minajutusta-
ja ise on siin ehk liiga noor, et selle pä-
rast tegelikult kannatada, tema mured 
on konkreetsed, segadus mõistetav, aga 
trauma pole veel nii kapitaalne kui sel-
le raamatu teistes „naiste-juttudes”. Me 
-)% $-"5% 7)2"% $0++-8% #--% '($#)*+"",+-%



143

tegelane paarikümne aasta pärast, ehk-
ki ta ise pakub novelli lõpus muretult, 
nagu ehk ainult kaheksateistkümnesed 
võivad: „Me elame Joosepiga koos mitu-
kümmend aastat, meil sünnivad lapsed 
– kui ma järjekindlalt arsti juures käin 
ja oma keha käske kenasti kuulda võ-
tan” (lk 174). Veel ei lähe keegi hulluks, 
veel ei juhtu midagi hullu.

Novell „Kaks päeva ja kolm kuud” ei 
käsitle konkreetselt n a i s e l i k k u -
s e, n a i n e  o l e m i s e küsimust, vaid 
sooküsimust üldiselt. Mind heidutas 
natuke Martin Luiga sellekohane lau-
se Vikerkaares: „Tegelasteks on joodik 
naisterahvas, kes töötab ülikoolis ja 
vihkab elu, ning Patrick Batemani mee-
nutav yuppie’st kajutivägistaja, kes ku-
jutab ette, et ta on ingel.”2 Heidutas see 
mind ühelt poolt seetõttu, et niisuguse 
teksti puhul tekib paratamatult küsi-
mus, miks peaks keegi arvama, et üks 
tegelastest on naine – samamoodi nagu 
küsimus, miks pidin mina arvama, et 
mõlemad tegelased on mehed. Ses loos 
välditakse äärmiselt teadlikult kõne-
alusele tegelasele kindlate sootunnuste 
omistamist. Räägitakse küll riietest, 
teksadest ja sametjakist, räägitakse 
ujumisriietest, aga mitte kordagi konk-
reetsemalt, siia- või sinnapoole kallu-
tavaid ebamääraseid vihjeid on veelgi. 
See, mis tegelase soo kohta selgub, for-
muleerub lugeja peas, näiteks erinevai-
le eelarvamustele toetudes. Muuhulgas 
just see teeb loo nii oskuslikuks ja ka 
nii häirivaks, lahtihammustamatuks. 
Niimoodi, täielikult tegelasele konk-
reetse soo omistamist vältides, tegeleb 
seegi lugu otseselt sooküsimusega, aga 
ma väidan, et seda just lugeja peas ole-
vatele stereotüüpidele ja konventsioo-
nidele osutamise kaudu. Seda lugu on 
kõige raskem lugeda, sest autor mängib 

meiega mingit intellektuaalset mängu 
ja tähelepanumängu ning osutab lugeja 
universaalsele v a j a d u s e l e tegelasi 
ette kujutada ja mõista.

Teine probleem nimetatud Luiga lau-
ses on minu jaoks jutustaja küsimus. 
Kas jutustaja arvab, et ta on ingel, või 
jutustaja ongi ingel? Või kas minajutus-
taja on (teadlikult) ebajärjepidev, rõhu-
tades kord enese kui kirjandusliku ju-
tustaja positsiooni (jumal-jutustaja, kes 
näeb teiste mõtteid ja teataval määral 
nende tulevikku) ning kord enese kui 
tegelase positsiooni? Seegi jääb tegeli-
kult õhku, ehkki individuaalseil lugejail 
on õigus – ja niikuinii soodumus – teha 
otsus ühe või teise võimaluse kasuks, 
nii sooküsimuses kui jutustaja olemuse 
küsimuses. Mulle näib, et see ongi, mil-
lest see tekst räägib. See räägib lugeja-
ga mitmel tasandil ja muuhulgas räägib 
see l u g e j a s t.

Aga ehkki „Kaks aastat ja kolm 
kuud” tegeleb, nagu juba öeldud, soo- 
küsimusega üldiselt, ei välista see nais-
teemat. Vastupidi, sood saab laias laas-
tus jagada kaheks ja Viiding on võtnud 
endale tänuväärse ja vajaliku rolli nais-
te kujutamisel ühiskonnas. Ja mitte 
selle tõttu, vaid sellest hoolimata tahan 
võib-olla feministliku remargina retoo-
riliselt küsida, kas see, kui samal aastal 
avaldavad kolm naiskirjanikku (!) täies-
ti erinevad (!) novellikogud, annab auto-
maatselt aluse käsitleda neid samades, 
st ühistes arvustustes. Mina arvan, et 
ei anna. Seda aga tehti seekord, 2012. 
aastal ilmunud kolme naiskirjaniku 
(Elo Viidingu, Maarja Kangro, Tiina 
Laanemi) novellikogude puhul tervelt 
kaks korda.3 

M A I A  T A M M J Ä R V

2 M. L u i g a, Mineviku lõustaga olevik. – 
Vikerkaar 2013, nr 3, lk 104.

3 Kronoloogilises järjekorras: J. R o o s -
t e, Mehed on mökud? – Maaleht 24. I 2013, 
lk 25; K. K a l d m a a, Jääteed mööda teise 
auku. – Sirp 5. IV 2013, lk 5–6.


