W SONA
A

PATUKUSTUTUSKIRJAST,
ARMULAUALEIVAST JA LAADAST

aablat, oblaat, laat

JURI VIIKBERG

nud pikemat aega. Selgitatud on mitmesuunalisi laenusuhteid, tuvasta-

tud on nii kristlikku oskussonavara (kabel, kirik, klooster, kister, munk,
nunn, pagan, papp, paradiis, preester, rist, ristima, sant, viiruk jpm) kui ka
selle tulekuteid (nt Loorits 1962; Liin 1964; Ariste 1972; Kivimé&e 1987; Raag
1987, 1988; Raag, Vanags 2010; Viitso 2006; Ross, Soosaar 2007; Voobus 2009;
Tarvel 1998, 2013). Jumalakartlikku eluviisi jargima ning pattudest hoidu-
ma pidid ristirahvaks saanud eestlasedki. Leevendamaks koguduseliikmete
hingepiinu ning andmaks neile véimalust meelt parandada, kuulub (katoliku)
kirikuelu juurde piht kui meeleparanduse sakrament, pattude iilestunnista-
mine vaimulikule ning siiras kahetsemine. Eesti keeles kajastavad seda va-
nad alamsaksa laensonad piht (< kasks bichte 'Beichte’) ja pihtima (< bichten
‘beichten’), nagu ka osalised tolkelaenud pihiisa (< bicht-vader ‘Beichtvater’),
pihikamber (< bicht-kammer 'Beichtkammer’), pihitool (< bicht-st6él ‘Beicht-
stuhl’) jt. Need sonad on meie keelde ilmunud kindlasti enne luterlikku usu-
puhastust, toendoliselt XIV-XV sajandil.

Nii moénigi termin esineb eesti keeles tdnapéevani voorsona kujul (nt
indulgents, hostia, monstrants, oblaat), mille tdhendus ja ldhtekeel on teada
(< lad indulgentia, hostia, monstrantia, oblatus) ning ildjuhul sellest teadmi-
sest ka piisab. Alljargnevas kasitletakse mone katoliku kiriku ajal eesti keelde
ilmunud moiste — patukustutuskirja ja armulaualeiva — sonavasteid (indul-
gents, aablat, oblaat) ja nendega seotud tdhendusnihkeid pérast luterlikku
usureformi.

E esti vaimuliku kultuuri sdnavara ja selle paritolu on keeleuurijaid paelu-

Aablat. Wiedemanni s6naraamatut lehitsedes torkab silma séna aablat (Wie-
demann 1869, veerg 65: ablat, ablati (d.) ’Oblate’), Tartu-murdeliseks (d. =
dorptsch) mérgitud sona, mille saksa vaste Oblate seostub meie kirjakeeles
voorsonaga oblaat ’armulaualeivake’ (VSL). Oblaat on tuttav koigile armu-
laualistele. Tegu on puiha altarisakramendiga, Kristuse ihu ja verega, mida
kristlastele jagatakse armulaual leiva ja veini kujul, Martin Lutheri sonutsi
L2Armulaud on meile seatud igapdevaseks karjamaaks ja toiduks, et meie usk
ei vasiks ega norkeks” (Meie Kirik 2010). Niitidseks juba ammu arhaismide

41



hulka kuuluva aablat-sona esmaesinemuse leiame afflate kujul Georg Miilleri
15. jutlusest (11. XI 1603), kus sona tdhenduseks pole aga mitte ‘armulaualeil’,
vaid ’indulgents’, mis seostub pattude kustutamisega (Miller 2007: 368—369).
Toéendoliselt ilmus laensona eesti keelde juba enne Miillerit, XV-XVI sajandil.

Indulgents. Katoliku kirikus on pattude andeksandmise korval voimalik neid
ka kustutada, st kustutada patuteole jargnevat karistust kahetsuse ning ka-
hetsustegude kaudu. Kirik arvas voimaliku olevat patustele, kes oma tegusid
kahetsesid ja meelemuutust tootasid, piitha- ja vagameeste heategude arvel
armu jagada. Selleks hakati XI sajandil paavsti nimel miititama patukaristu-
se kustutamise kirju ehk indulgentse. XIII sajandil, kui ristisddadeks vajati
terveid uusi sodalasvigesid, laiendas paavst patukustutuse koigile ristisodija-
tele ning indulgents sai lisatdhenduseks ’ajalike pattude kustutamine heade
tegude tdidesaatmisega’ (s.v. Ablaf: Kluge 2002: 4; EWD: 5). Heade tegudena
laksidki arvesse kas raha(annetus) voi kirikule osutatud teened (nt osalemi-
ne palverdnnakul voi ristisojas) (ENE 3: 619). Patukustutuskirjade miitigist
kujunes kirikule oluline tuluallikas ning XVI sajandiks oli indulgentsidest
saanud eeskéitt rahateenimise vahend.! Nende ostmisega pidi lunastatama nii
veel tegemata patte kui ka isegi juba surnud inimeste patte. Indulgentsidega
dritsemisest sai iiks reformatsiooni ajendeid, kui Martin Luther selle 1517.
aastal otsesonu hukka méistis (Altof 1987: 57).

Indulgentside miitiki reformiti seejiarel Trento kirikukogul ning paavst
Paulus III allutas selle kardinalidest jarelevalvajate hoole alla. 1567. aastal
kaotas paavst Pius V voimalused indulgentsidega rahalist kasumit teenida,
seevastu indulgentside jagamine usklikele on katoliku kirikule iseloomulik t&-
nini (Indulgents 2014).

Saksa ja eesti vasted. XIII sajandil said ka eestlastest roomakatoliiklased.
Et siinne vaimulik ja ilmalik véim kasutasid ladina ja ka alamsaksa keelt,
tulid uued kristlikud terminid meile nendest keeltest. Ladina indulgentia
’leebus, lahkus, arm(ulikkus)’ sai vanaiilemsaksa keeles vaste ablaz juba IX
sajandil. XI sajandiks olid nii keskiilemsaksa abelaz kui ka keskalamsaksa

! Luterlase vaatevinklist on tagantjirele selliseid 6ndsaks saamise piitidlusi narruseks
nimetanud Georg Miiller oma 20. juulil 1604 peetud jutluses: ,IBeerranes se Paweste all,
omat ned Inimefle Lapset monesarnatze kombe ninck Teh otznuth, [---] Monikat omat
muhdsarnast kecky maengku mottelnuth ninck sisse sadnuth, kuy sal omat, se Henge
MeB, ny monda Penikohrma sest vhest Linast se t6yse Lina sisse, se Kurraty Afflate ninck
Toiwutufle prast ioxnuth. [---] Monikadt omat nente Mukade he T6h suhre Raha kz henese
pohle ostnuth; Monikadt omat hend nente Mukade Kappide kz lascknuth maha mattada,
sesama on keick seprast siindinuth, eth neemat omat mottelnuth, eth nseemat se lebby tachtsit
Tumala iure tulla.” (Eriti paavsti ajal on inimlapsed mitmesugust viisi ning teed otsinud,
[---]1 Moned on muusugust narrust vilja méelnud ja sisse seadnud, nagu néiteks hingemissa,
jooksnud kuradi indulgentside ning téotuse parast mitu penikoormat iihest linnast teise. [---]
Mbned on munkade head teod suure rahaga endale ostnud. Moned on end mungariiiidega
lasknud maha matta. Koik see on stindinud sellepérast, et nad on méelnud, et nad seeldbi
Jumala juurde tulevad.) (Miiller 2007: 394-395). Paar aastat hiljem, 22. augustil 1606
peetud jutluses on ta otsesonu hukka moéistnud dominikaanlase Johann Tetzeli (1460—
1519), ,,...q Vnuorschamet geleret, eth lebby se Raha Andmefle, kuy kz teema hellisemelle
lebby, piddi nente Inimeste Henget, sest Porgku Tulle iergkmefest erloset werden.” (kes
hébenematult 6petas, et inimeste hinged lunastatakse porgutulest raha andmise ning raha
kélina 14bi.”) (Miiller 2007: 684—685).

42



abldte, afldt kiibel tdhenduses ’ajalike pattude andeksand’ ja XIII sajandil
laienes uusiilemsaksa Ablaf tihenduseks ’ajalike pattude kustutamine heade
tegude tdidesaatmisega’ (Kluge 2002: 4; EWD: 5). Keskalamsaksa abldte, afldt
olid need sonakujud, mida pruugiti ka Vana-Liivimaal.

Eestikeelses tekstis on indulgentsi moiste registreeritud XVII sajandi algu-
ses, nimelt alamsaksa keelest péarit laensona afflate (Cindulgents’) kujul Georg
Miilleri jutluses (kéasikirjas 1603; triikkisonas Reiman 1891 ja Miiller 2007). See
pidi siinmail tuttavaks saanud olema kiill marksa varem, sest indulgentside-
ga kauaaegse kauplemise kéigus oli alamsaksa afldt "indulgents’ mugandatud
eesti keeles laat-sonaks. XV sajandiks oli indulgentside miititamine Vana-
Liivimaal kirikute juures kirikupiihadel juba sedavord ildistunud, et 1437.
aastal pidas Riia peapiiskop Henning Scharpenberg vajalikuks keelustada
pidulikel pédevadel piihades kohtades kauplemine sootuks (Kala 1992: 2253).
Keeld paraku ei mgjunud. Nagu palju hilisemast Balthasar Russowi krooni-
kast (1584) ilmneb, kiidi suviti usinalt ikka kéikidel kirikulaatadel, kusjuu-
res tidhtsamateks laadapéevadeks olid 29. juuni (apostlite paev), 8. september
(Maarja stindimise péev) ja 1. november (koéigi piihakute pidev) (Russow 1993:
86-87). Parast reformatsiooni, kui indulgentside miiiik viimaks lopetati, jai
laat-sona kaibele kirikupithadega seotud kauplemispievade tdhistamiseks.

Kiriku juures peeti keskajal laatasid harilikult vastava kiriku kaitsepiiha-
ku mailestuspédeval voi muu tdhtsama kirikupiiha aegu. Laadapidamisele oli
oluline kiriku kaitse, mis suurendas kauplemise turvalisust (Anepaio 1996: 8).
Nagu ilmneb Heinrich Gosekeni sonaraamatust (1660), tdhendas XVII sajan-
dil kircko-pehw ’kirikupédev’ nii aastalaata (Jahr marckt) kui ka jumalateenis-
tust (Kirch-Mes) (Goseken 2010: 414).

Seega andsid alamsaksa abldte, afldt 'indulgents’ eesti keelde nii rahva
sekka levinud laensona laat 'indulgentside miiiik kiriku juures kirikupiihadel’
(Raun 1982: 67; Anepaio 1996: 8; Troska 1998: 236) kui ka kirikumeeste eri-
alasona afflate 'indulgents’. Laat-sona esialgne tdhendus sai hiljem avarama
sisu: ‘indulgentside miiiik kiriku juures kirikupithadel’ — ’kaubitsemispéev
kiriku juures’ — ’kaubitsemispdev kaubitsemiskohas’. Ka afflate-sona kuju
ning tidhendus teisenesid, kui indulgentside miiiik meie aladel 16ppes, ablat ~
aablat hakkas tdhistama armulaualeivakest, oblaati: vrd ablat (Hupel 1780:
439), ablat (Wiedemann 1869: 65, 1973: 59). Seejarel kaob aablat-sona triiki-
allikaist.

Eesti murdeandmete jargi on laat-sona levinud iile maa kui kindlas kohas
perioodiliselt peetav turg (EMS IV: 773). Laadale iseloomuliku hédleka melu
tottu on hakatud ka (naiste) jutuvada voi vaidlemislarmi nimetama laadaks
voi laadapidamiseks.

Naaberkeeled. Eesti keelde joudnud alamsaksa laensénadele tuleb vordlu-
seks korvale votta ka nende vasted léti ja liivi keeles, sest sageli nidikse tegu
olnud sama laenuallika vdi vahendajakeelega. Alamsaksa afldte 'indulgents’
mugandati eesti keeles, nagu mainitud, kauplemisega seotud laat-sonaks.
Asjaolu, et kunagine indulgentsidega kauplemine toimus kirikute juures, ka-
jastub naiteks liivi keeles, kus [gt on siilitanud tdhenduse ’jumalateenistus’
(Kettunen 1938: 205; LELS 2012: 174). Lati keeles on aplats-sona tdhenduseks
nii’armulaud’ kui ka laat’ CAbendmahl; Jahrmarkt’) (Sehwers 1953: 1). Niisiis
on kunagisest indulgentside miitigist kirikute juures séilitanud eesti keel selle

43



majandusliku aspekti (laat *turg, ost-miiiik’) ja liivi keel selle vaimuliku kiilje
(lot ’jumalateenistus’), 14ti keeles on séilinud aga moélemad (aplats *turg, aas-
talaat; armulaud’).?2 Mélestus katoliku usu ajast peegeldub veel ka soome kee-
les, kus mitmuslik messut tdhistab suurt turgu, laata Cmarkkinat, myyjaiset’),
ainsuslik messu on aga kaibel missa tdhenduses (SSA 2: 162).

Laadad ei tdhendanud katoliku ajal kindlasti mitte tiksnes kaubatehin-
guid, vaid sellega liitus ka pidusem pool. Isegi veel Wiedemanni sénaraama-
tus registreeritud kiriko ablati-pdiw ('Kirchweih’) osutab kirikupiihale (Wie-
demann 1869: 65, 1973: 59) ning laada tihitamisele kirikupiithaga. Sedasama
véljendab saksa Kirchweih, st kirikupithaga seotud laata ja rahvapidu ehk
kirmest (EWD: 656—657).

Oblaat ja hostia. Neidki eesti keelde joudnud termineid on vahendanud ladi-
na ja saksa keel. Ristiusu algusaegadel ohvrialtarile toodud ande téhistanud
ladina hostia Cohvriloom; lepitusohver’) sai IX sajandil eeskétt armulaualeiva
tdhenduse (VSL). Selle korval tuli kasutusele ladina oblate-sona ’annid mis-
saohvri puhul’ (< oblatus, verbi offerre ’pakkuma, ohvrianniks tooma’ partit-
siibivormist), mis joudis XIII sajandil keskiilemsaksa keelde (oblate) tahendu-
ses ’hostiana ulatatud armulaualeib’) (Duden 7: 475). Kui alamsaksa asemel
sai meiegi maal valitsevaks iilemsaksa (kirja)keel, ilmus eesti keeles aablat-
sona asemele oblaat (< sks Oblate) ning tdhenduse ‘patukustutuskiri’ asemele
’armulaualeib’.

Korvutades armulaualeiva nimetusi hostia ning oblaat, jaéab esialgu mulje,
et tegu on siinoniiimidega. Tdhendus ’armulaualeib’ on eesti keeles nii hos-
tial kui ka oblaadil (VSL) ning Hostie ja Oblate tidhendusvasteks saksa keeles
on ’Abendmahlsbrot’ (GFW: 305, 524). Hostia tdhendust on isegi voidud ava-
da oblaadi kaudu, see on ’oblaadikujuline armulaualeib’ (Duden 7: 274). Té6si
kiill, oblaadile on méargitud tdhendusi rohkem, lisaks ka ’ilmikvend véi -o6de’
(VSL; Sivers 1997: 60), ’6huke kiipsis’ ja tempelmark’ (GFW: 524), seevastu on
hostia-sona kasutus kauasem, ulatudes ristiusu algusaegadesse. Tollaste kul-
tustoimingutega seoses oli ladina hostia esialgseks tdhenduseks ’ohvriloom,
lepitusohver’ ja kui hostia voeti kristlikusse terminoloogiasse iile, sai sellest
stimboolselt Kristuse ihu vordkuju, kes ohvritallena inimeste patud jumala
ees lunastas (Duden 7: 274).

Pikem seletus tdpsustab, et ,hostia on hapendamata [taignast] immarguse
oblaadi kujuline piithitsetud armulaualeib, mida katoliiklastele ja luterlastele
armulaual v6i konfirmeerimisel ulatatakse” (Duden 7: 274). Nii et kitsamas
tdhenduses — kui puhitsetud armulaualeib — on hostia ja oblaat siinoniitimid.
Oblaadi tdhendus on aga aja jooksul laienenud, hélmates ka juba mainitud
kupsist, ilmikvenda vai -0de jm, millega hostial pole mingit pistmist. Et oblaa-
dil on kirikuringkondades kitsendavaks eritidhenduseks *veel mitte piihitsetud

2 Selle korvale voib tuua teisegi nidite. Enn Tarvel on viidanud ladina keele mgjule
eesti patrama-sona puhul (< paternosterit lugema) (Tarvel 2013: 139) ja ta tdhelepanekut
paistab kinnitavat Georg Milleri 2. jutluses (28. XII 1600) sisalduv Péha Patre siddes
(’meieisapalves’) (Miiller 2007: 100-101). Analoogilise jilje on siilitanud meie 16unanaabrite
keeled, kus nii liivi pgtorté kui ka lati patarot tdhenduseks on ’palvetada’ (LELS 2012: 251).
Eesti patrama-sonal (vatrama, lobisema’) on aga ilmne seos keskalamsaksa pateren-sénaga
(in monotone Weise viel sprechen’) (Liibben 1888: 271; Raun 1982: 117). Arvatavasti on
alamsaksa keel olnud (siingi) vahendajakeele rollis.

44



hostia’, siis on arusaadav, kuidas voidakse saksa ilmalikus keeleruumis mois-
ta tdnapéeval Oblate all eeskitt just hukest vahvlitaolist kiipsist (Duden 7:
475). Hostia on alati pithitsetud armulaualeib, oblaat vdib olla ka 6huke vahvli-
kujuline (piithitsemata) kiipsis.

Eesti kirjakeeles on sona registreeritud alates 1660. aastast, vrd oblatit
’Oblat/Eysenkuche’ (Goseken 2010: 534), oblat, ablat 'Oblate’ (Hupel 1780:
439), oblat ’Oblate’ (Wiedemann 1869: 771), oblaat ’armulaualeib’ (OS 1980:
470). Rahvakeelde pole aga levinud ei aablat ega oblaat, armulaualeiva ta-
henduses on murdekeelest registreeritud armuleib Han Aud Ris Kod Hls ja
‘armuleib VNg (EKI MK).

Torkab silma, et oblaat-sona hakati juba varakult eesti keelde téolkima.
Gosekeni sonastikus (1660) leiduvad Raud kohck, Raud watz ’Oblate, Eysen-
kuche’, oppri watz ’Oppfer kuchen’ (Géseken 2010: 535, 591, 592), Hupelil esi-
nevad oblat, ablat, Jummala armo leib r., d. ’Oblaten zum Abendmahl’ (Hupel
1780: 165) ja Wiedemannil (1893) altari-, armu-, jumala-armu-, kiriku-leib,
piiha leib 'Oblate’ (Wiedemann 1973: 482). Tundub usutav, et reformeeri-
tud usule iileminek ei toimunud kiiresti (arvestades mh ka rekatoliseerimist
Poola ajal) ning et iseloomulik oli mélema usutunnistuse aastakiimnetepikku-
ne kooseksisteerimine, enne kui evangeelne usutunnistus 16plikult peale jii
(Kivimée 1987: 34). XVI-XVII sajandil voisid olla nii aablat kui ka oblaat eesti
keeles kiibel molemad, lisaks oblaad: tolkevasted, mida mainib Gésekeni sona-
raamat. Indulgentsid jaid kéibelt dra ning aablat-sona muutus tarbetuks, aga
Hupelil (1780) esinevad hostia tdhenduses nii ablat kui ka oblat. Eesti oblaat
parineb iilemsaksa Oblate-sonast (Caus Mehl und Wasser gebackene Scheibe’:
kiisks oblat(e) < lad oblate (hostia) ’dargebrachtenes Abendsmahlbrot’ (Kluge
2002: 664).

Gosekeni registreeritud raudkook ja raudvats[k] CEysenkuche’) viitavad
oblaatide raudade vahel kiipsetamisele (nagu vahvlite puhul), tegu on tolke-
laenuga saksa keelest, vrd saksa Eisenkuchen ’placentula inter ferra valida
cocta’ (Grimm III: 372). Ka vahvli-sona on eesti keelde laenatud (iilem)saksa
keelest.

Murraku- ja keelelithendid
Audru, Hanila; Hls = Halliste; kasks = keskalamsaksa; kiisks = keskiilemsaksa;

Kodavere; lad = ladina; Risti; sks = saksa; VNg = Viru-Nigula.

Allikad

EKI MK = Eesti Keele Instituudi murdekartoteek.

45



Kirjandus

Altof, Kaja 1987. Vaesed koolipoisid Tallinnas XVI sajandi teisel poolel. — Re-
ligiooni ja ateismi ajaloost Eestis. Artiklite kogumik III. Koost Jiiri Kivimae.
Tallinn: Eesti Raamat, 1k 57-91.

Anepaio, Terje 1996. Laat — see ilmarahva pulm. Tartu linna ja maakonna laa-
dad 1920-1940. (Studia ethnologica 2.) Ajaloo Instituut. Tartu: Atlex.

Ariste, Paul 1972. Das Niederdeutsche im Estnischen. — CoseTckoe ¢purHO-yTpO-
Benenue, kd VIII, nr 2, 1k 91-98.

Duden 7 = Duden. Kd 7. Etymologie. Herkunftsworterbuch der deutschen Sprache.
Mannheim—Wien—Ziirich: Dudenverlag, 1963.

EMS IV = Eesti murrete sonaraamat. Kd IV (K-L). Toim Anu Haak, Evi Juhkam,
Mari-Liis Kalvik, Piret Norvik, Vilja Oja, Juri Viikberg. Tallinn: Eesti Keele
Instituut, 2004—2008.

ENE 3 = Eesti Noukogude Entsiiklopeedia. Kd 3 (FILM-ISSO). Tallinn: Valgus,
1988.

EWD = Etymologisches Worterbuch des Deutschen. Erarbeitet unter der Leitung
von Wolfgang Pfeifer. 8. Auflage. Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag,
2005.

GFW = Grolles Fremdworterbuch. Leipzig: VEB Bibliographisches Institut, 1977.

Grimm III = Jacob Grimm, Wilhelm Grimm, Deutsches Worterbuch. Kd III
(E-Forsche). Leipzig: Verlag von S. Hirzei, 1862.

G 6seken, Heinrich 1660. Manuductio ad Linguam Oesthonicam. Anfiihrung zur
Ohstnischen Sprache. Reval: Adolph Simon.

G o6seken 2010 = Valve-Liivi Kingisepp, Kristel Ress, Kai Tafenau, Heinrich Go-
sekeni grammatika ja sonastik 350. Tartu: Tartu Ulikool.

Hupel, August Wilhelm 1780. Ehstnische Sprachlehre fiir beide Hauptdialek-
te, den revalschen und den dérptschen; nebst einem vollstandigen Worterbuch.
Riga—Leipzig: J. F. Hartknoch.

Indulgents 2014 = http://et.wikipedia.org/wiki/Indulgents (28. VIII 2014).

Kala, Tiina 1992. Keskaegse tallinlase piihaderingist. — Akadeemia, nr 11,
1k 2243-2259.

Kettunen, Lauri 1938. Livisches Wérterbuch mit grammatischer Einleitung.
(Lexica Societatis Fenno-Ugricae V.) Helsinki: Suomalais-ugrilainen seura.

Kiviméie, Jiri 1987. Luterliku reformatsiooni kultuurimojud Eestis XVI sajan-
dil. — Religiooni ja ateismi ajaloost Eestis. Artiklite kogumik III. Koost J. Kivi-
mée. Tallinn: Eesti Raamat, 1k 33—56.

Kluge, Friedrich 2002. Etymologisches Worterbuch der deutschen Sprache. 24.,
durchgesehene und erweiterte Auflage, bearbeitet von Elmar Seebold. Berlin—
New York: Walter de Gruyter.

LELS = Tiit-Rein Viitso, Valts Ernstreits, Livokiel-estikiel-letkiel sonarontoz. Lii-
vi-eesti-lati sonaraamat. LibieSu-igaunu-latviesu vardnica. Tartu—Riga: Lat-
viesu valodas agentiira, Tartu Ulikool, 2012.

Liin, Helgi 1964. Alamsaksa laensonad eesti vanimas kirjakeeles. — Tartu Riikli-
ku Ulikooli toimetised 162. Téid eesti filoloogia alalt I. Tartu, 1k 32—74.

Loorits, Oskar 1962. Zur christlichen Terminologie bei den Esten, Liven und
Letten. — Issanda kiriku to6pollul. Uppsala: Arostryck, 1k 200-218.

Liibben, August 1888. Mittelniederdeutsches Handworterbuch von August Liib-
ben. Nach dem Tode des Verfassers vollendet von Christoph Walther. Repro-
graphischer Nachdruck. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1993.

46



Meie Kirik 2010 = Armulaua katehhees. — Meie Kirik. Vorguteavik. Augsburgi
Usutunnistuse Seltsi viljaanne. Parnu 15. X 2010. http:/www.meiekirik.ee/
index.php?option=com_content&task=view&id=1467 (25. VIII 2014).

Miiller, Georg 2007. Jutluseraamat. Koost Kiilli Habicht, Valve-Liivi Kingisepp,
Jaak Peebo, Kiilli Prillop. (Eesti mottelugu 78.) Tartu: Ilmamaa.

Raag, Raimo 1987. Mittelniederdeutsche und skandinavische Lehnworter im
Estnischen und Livischen. — Sprachkontakt in der Hanse. Aspekte des Sprach-
ausgleichs im Ostsee- und Nordseeraum. Akten des 7. Internationalen Sympo-
sions iiber Sprachkontakt in Europa, Libeck 1986. Hg. von P. Sture Ureland.
Tibingen: Max Niemeyer Verlag, 1k 317-346.

Raag, Raimo 1988. Nunn, prilla, koka ja teised. Eesti keele rootsi laensonadest.
— Keel ja Kirjandus, nr 11, 1k 655-664; nr 12, 1k 725-732.

Raag, Raimo, Vanags, Péeteris 2010. Die christliche Terminologie und die Ver-
breitung christlicher Personennamen im Estnischen und Lettischen im Zeitalter
von Reformation und Konfessionalisierung. — Die baltischen Lande im Zeitalter
der Reformation und Konfessionalisierung. Livland, Estland, Osel, Ingerman-
land, Kurland und Letgallen. Stadt, Land und Konfession 1500-1721. Teil 2.
(Katholisches Leben und Kirchenreform im Zeitalter der Glaubensspaltung 70.)
Hg. von Matthias Asche, Werner Buchholtz, Anton Schindling unter Mitarbeit
von Magnus von Hirschheydt. Miinster: Aschendorff Verlag, 1k 15—40.

Raun, Alo 1982. Eesti keele etiimoloogiline teatmik. Rooma—Toronto: Maarjamaa.

Reiman, Villem 1891. Neununddreiflig estnische Predigten von Georg Miiller
aus den Jahren 1600-1606. (Verhandlungen der Gelehrten Estnischen Gesell-
schaft zu Dorpat 15.) Dorpat.

Ross, Kristiina, Soosaar, Sven-Erik 2007. Eesti vaimuliku kultuuri sénavara
kujunemisest: veel kord ristimisest. — Keel ja Kirjandus, nr 10, 1k 769-782.

R ussow,Balthasar 1993. Liivimaa kroonika. Tk Dagmar Stock, Hermann Stock.
Teine trikk. Tallinn: Hotger.

Sehwers, Johannes 1953. Sprachlich-kulturhistorische Untersuchungen vor-
nehmlich tiber den deutschen Einfluss im Lettischen. 2. Auflage. Berlin—Wies-
baden: Harrassowitz.

Sivers, Fanny de 1997. Kristliku kultuuri séonu prantsuse keeles. Tartu: Ilma-
maa.

SSA 2 = Suomen sanojen alkuperad. Kd 2 (L-P). Etymologinen sanakirja. Peatoim
Ulla-Maija Kulonen. (Suomalaisen Kirjallisuuden Seuran toimituksia 556, Koti-
maisten kielten tutkimuskeskuksen julkaisuja 62.) Helsinki: Kotimaisten kiel-
ten tutkimuskeskus, Suomalaisen Kirjallisuuden Seura, 1995.

Tarvel, Enn 1998. Mission und Glaubenswechsel in Estland und Livland im
11.-13. Jahrhundert aufgrund sprachlicher Quellen. — Rom und Byzanz im
Norden. Mission und Glaubenswechel im Ostseeraum wéhrend des 8.—14. Jahr-
hunderts. (Akademie der Wissenschaften und der Literatur. Abhandlungen der
Geistes- und Sozialwissenschaftlichen Klasse. Jahrgang 1997. Band 3. Teil 2.)
Toim Michael Miller-Wille. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 1k 57-67.

Tarvel, Enn 2013. Misjon ja usuvahetus Eestis ja Liivimaal 11.-13. sajandil kee-
leliste allikate pohjal. — Enn Tarvel, Ajalookimbatused. Toim Marten Seppel,
Urmas Tonisson. (Eesti mottelugu 109.) Tartu: [lmamaa, 1k 136-144.

Troska, Gea 1998. Laadad. — Eesti rahvakultuur. Koost ja toim Ants Viires, Elle
Vunder. Tallinn: Eesti Entsiiklopeediakirjastus, lk 236—240.

47



Viitso, Tiit-Rein 2006. Pagan, pérgu ja papp: kolm kristlikku terminit. — Keel ja
Kirjandus, nr 11, 1k 894-902.

VSL = Eduard Viari, Richard Kleis, Johannes Silvet, Tiina Paet, Tuuli Rehemaa,
Voorsonade leksikon. 8., pohjalikult iimber té6tatud triikk. Peatoim Tiina Paet.
Tallinn: Eesti Keele Instituut, Kirjastus Valgus, 2012.

Vo606bus, Arthur 2009. Muinaseestlaste suhted kristlusega (1970). — Arthur V66-
bus, Kummargil kasikirjade kohal. Koost Amar Annus, toim Urmas Tonisson.
(Eesti mottelugu 86.) Tartu: Ilmamaa, 1k 369-375.

Wiedemann, Ferdinand dJohann 1869. Ehstnisch-deutsches Worterbuch.
St.-Petersburg: Buchdruckerei der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften.

Wiedemann, Ferdinand Johann 1973 [1893]. Estnisch-Deutsches Worterbuch.
Eesti-saksa sonaraamat. Neljas, muutmata triikk teisest, Jakob Hurda redigee-
ritud véljaandest. Tallinn: Valgus.

0S 1980 = Oigekeelsussonaraamat. Toim Rein Kull, Erich Raiet. Kolmas triikk.
Tallinn: Valgus.

Letter of indulgence, communion wafer and fair: aablat, oblaat, laat

Keywords: Christian terminology, language contacts, cultural contacts, Low
German loanwords, the Middle Ages in Estonia

The article reviews domestication of the concepts of and terms for ’letter of
indulgence’ and ’communion wafer’ in the Estonian language. Etymological
research of the word oblaat leads to the early Low German loanword aablat (afflate
in old written Estonian) which denoted indulgence. As letters of indulgence were
primarily sold near churches during religious holidays, the word laat, an abbreviated
form of afflate, became gradually related chiefly to trade and acquired the meaning
of a fair or féte. In the 16th century, at the time of the Reformation, letters of
indulgence disappeared in Estonia, but fairs remained. In the dictionaries of both
Wilhelm Hupel (1780) and Johann Ferdinand Wiedemann (1869) the equivalent of
aablat is oblaat ’Oblate, Hostia’. Thus the meaning had changed and the term had
come to denote communion wafer like in German. Raud kohck and Raud watz[k]
(‘Oblate/Eysenkuchen’) in Heinrich Géseken’s dictionary are examples of loanword
adaptation in language use. It is interesting to note that these loan translations
from German refer to the use of a baking device resembling waffle irons.

Jiiri Viikberg (b. 1953), PhD, Institute of the Estonian Language, Senior Researcher,
viikberg@eki.ee

48



