Keel ja 10/2012

Ki rja ndus LV AASTAKAIK

EESTI TEADUSTE AKADEEMIA JA EESTI KIRJANIKE LIIDU AJAKIRI

KARL RISTIKIVI RANDAV ARKAADIA

JANIKA KRONBERG, BRITA MELTS

sisse eesti kirjanduse ithe mgjukaima luulekogu — Karl Ristikivi
»Inimese teekonna” (1972). Ja kuivord Karl Ristikivi ise kisitas oma
luulet psiihhoteraapiana, osutab see sonapaar iihtlasi katsele lepitada indi-
viidi unistusi ja lootusi karmi tegelikkusega. Silmas pidades luuletuse kirju-
tamise ligikaudset aega (tdenéoliselt jadb see 1950. aasta ja kogu ilmumisele
eelnenud komponeerimise avarasse vahemikku) ja tingimusi, ndhkem siin
autoripoolset rohu asetamist sonapaari teisele poolele. Nimelt on kuue aasta
jooksul end maapagulase leivaga harjutanud — kui sellega iildse saab harju-
da! — Ristikivi usalduslikult kirjutanud oma sobrale Otto A. Webermannile
Saksamaale, et vaevalt teda roomustaks péev, mil avaneks voimalus kodu-
maale tagasi poorduda: ,Mis muidugi ei tdhenda, et ma seda paeva koigest
siidamest ei ootaks. Aga ainult nende pérast, kes praegu on seal v6i veel
kaugemal ida pool. Tunnen selgesti, et oleksin seal sama vooras kui siin voi
kuski mujal. Jah, péris eksootilised maad (ja Pariis) védlja arvatud. Siin
vahest on peidetud ka siigavam pdohjus, miks mul taiesti voimatu on midagi
kirjutada. Mul pole iitelda midagi niisugust, mida rahvas ootab. Siin ei saa
ma voistelda ei Viirlaiuga ega Salme Ekbaumiga” (Ristikivi 1995: 83).
Pangem tédhele, et need read on kirjutatud 25. novembril 1950 ehk samal
aastal, mil ajakirja Tulimuld avanumbris ilmus varem tunnustatud proosa-
meistri Ristikivi sulest iiheksast luuletusest koosnev luuletsiikkel ,Harsfjar-
den”, mille nimi pakub mitmeid seletusvdéimalusi, ent tdenéoliselt viitab
Stockholmi saarestikku kuuluvale merelahele. Hiljem on kirjanik ise tagasi-

Kojuigatsus — kauguseigatsus... See vastandeid katkev sonapaar juhatab

721



hoidlikult manitsenud oma luuledebiiiiti mitte véiga tosiselt votma, kuid siin-
se teemaarenduse seisukohalt on oluline, et just sellesse tsiiklisse, mis alg-
selt pidi kandma pealkirja ,,Voorad paigad” (Kangro, Ristikivi 2006: 41), kuu-
lub ka Ristikivi tuntuim luuletus ,Minagi olin Arkaadia teel...”. Teisal on Ris-
tikivi andnud méista, et kui pagulus vottis temalt kodumaa, andsid
avarduvad elutingimused uuel asukohamaal koduigatsuse leevendamiseks
vastu teise voimaluse: ,,Voimalus rdnnata, asukohta vahetada, v6ib teinekord
olla ka lohutus”, on ta kirjutanud Vello Sermatile 30. méartsil 1977 (Ristikivi
2002: 424). Varajast vastuvotlikkust kauguseigatsusele tunnistab juba Risti-
kivi noorpolveloomingusse kuuluvas seiklusromaanis ,Viikingite jidlgedes”
ette voetud Kolumbuse-eelne Ameerika avastamise retk. Hilisem hea haridus
maateaduses ja siivenev huvi Euroopa ajaloo vastu olid nii edasiste reiside eel-
duseks kui ka ajendiks.

Kui aga nii geograafilisest kui ajaloolisest reaalsusest napiks jaib, tuleb
loomingus juurde luua uusi paiku — nagu utoopiline Allotria ,Imede saares” —
voi laenata antiikmiitoloogia ammendamatust varamust ning toddelda ja
arendada edasi tuntud motiive.

Uhe sellise antiikkultuurist alguse saanud kujundina on Ristikivi loomin-
gus silmapaistval kohal Arkaadia motiiv, mille tunnetuslikku arengut room-
lasest Vergiliusest kuni meie Paul-Eerik Rummoni kisitles kirjaniku 75.
siinniaastapdeva konverentsil Sirje Kiin. Tuginedes peamiselt romaanile
L~Rohtaed”, leidis Kiin motiivile neli erinevat tdhendust: Arkaadia kui ideaal-
maa, Arkaadia kui apolloonlik armastus, Arkaadia kui kodupaik, ning 16puks
Arkaadia kui rohtaed, mida peategelane Juulius Kilimit kogu elu on harinud
(Ruutsoo 1988: 80-82). Kas vahepeal méodunud veerandsajand lubab meil
lisada tollele tolgendusele midagi uut, avardada vaatevilja voi siivendada
Ristikivi Arkaadia-kédsituse moistmist? Kas Arkaadia on pelk kirjanduslik
randmotiiv voi avab see tavakésituse jargi idiilli tootav puhkepaik looja tee-
konnal ka midagi Ristikivi isikule ja loomingule eriomast? Millise tdhendus-
varjundi lisab varasematele Arkaadia-motiivi arendustele Ristikivi looming?

Nonda kiisides olemegi lootusrikkalt asunud teele, varustatuna uute
seoste avastamise (voi ka loomise) voimalustega.

1. Arkaadia motiivist Euroopa kultuuriloos

Kui me korraks juba viitasime Arkaadia moéiste ajas muutunud tdhendusele
ja edaspidi osutame ka Kreeka kuulsast maakonnast nime saanud motiivi
topograafilisele paigalpiisimatusele, siis peaks olema pohjendatud meenuta-
da olulisi teelahkmeid Ristikivi-eelse Arkaadia moiste kujunemisloos.
Peloponnesose poolsaare looduslikust alg-Arkaadiast ei ole hilisemas tradit-
sioonis just palju alles jaddnud. Nii peaks selguma, millistest kultuuriloo
kihistustest parineb Ristikivi enese arusaam tema loomingusse olulisi jalgi
jatnud motiivist. Selles toetume olulisel mééral inglise ajaloolase, kunsti- ja
kultuurikriitiku Simon Schama kunstiteadusliku monograafia ,Landscape
and Memory” (1995) peatiikile ,,Arcadia Redesigned”.

Kultuuriloolane Egon Friedell, kelle suurteostega vanaaja ja uusaja kul-
tuuriloost oli Ristikivi tuttav, on algset, Peloponnesose poolsaare keskosas
mégisel korgmaal asunud peaaegu korrapirase nelinurga kujulist Arkaadiat

722



iseloomustanud kui koikjal korgete migedega piiratud ja lohestatud paik-
konda, ,mis on nautinud 14bi Helleni koikide rahutute sajandite idiillilist eri-
parast eksistentsi. [---] Elu muust maailmast lahutatud mégistes paikades,
mis pealegi veel omavahel eraldi hoidusid, oli karm, vilets ja kultuurivaene;
ainult muusikaarmastust jagasid arkaadlased koikide iilejadnud kreeklaste-
ga. Paradiisiks tegi Arkaadia alles Aleksandri ajastu suurlinlik sentimentaal-
sus, ning see kullakord on oma ebaehtsusest hoolimata séilinud koikide
moodsate rahvaste ,karjusepoeesia” kaudu meie pdevini vilja” (Friedell 2010:
18). Algne Arkaadia, mégedest kaitstud sisemaa, oli otsekui 16ks, mida loo-
duslikult kujundasid iihelt poolt pouad ja teiselt poolt armutud tulvaveed.
Arkaadia oli Kreeka viljatuim maakond ja polluharimiseks, milleks nagunii
terves riigis sobivat maad nappis, taiesti kolbmatu. Kreeklased ei kujutanud-
ki arkaadlasi kunagi polluharijatena, nende pohilisteks tegevusaladeks olid
karjapidamine, kiittimine ja korilus. Kuna arkaadlased olevat parimuse
jargi kaitunud ja nédinud vélja nagu koletised ning paistnud silma brutaalse
kalkuse ja himurusega, siis sobis neid vidrvata ka palgasdduriteks. Arkaadiat
hiiuti karudemaaks, sest nende eponiiiimse esiisa Arkase nimi tulenes sonast
drktos ehk karu (Puhvel 1997: 141). Konekas on seegi, et miiiitide kohaselt
oli peale Hermese Arkaadiast péarit veel vilimuselt loomalike joontega ja
liiderlik karjuste jumal Paan. Arkaadia maakonnas arvati voolavat ka surma
toova ja jarsult langeva veega Styxi jogi.

Algselt tokerjas ja isegi hirmuératav Arkaadia ei vastanud niisiis kaugelt-
ki meie praegusele ettekujutusele ideaalmaastikust. Hilisemad ajastud on
omaks votnud kreeka poeedi Theokritose idiillilised kirjeldused III sajandist
eKr, mis Simon Schama sonul oli tegelikult kompositsioon Egeuse oliivi-
saludest, Egiptuse maisivéiljadest ja Sitsiilia viinamarjaaedadest ning kus
enamik primitiivse Arkaadia eemaletoukavatest omadustest olid elimineeri-
tud (Schama 1995: 527-528). I sajandil eKr ,istutas” roomlastest kuulsaim
konealuse motiivi kisitleja, isiklikult polluharimist tundnud ja harrastanud
erakliku loomuga Vergilius taasavastatud Arkaadia, kuhu ta ise kunagi ei
sattunud ja mille geograafiline originaal on tema loomingus vaid vilksamisi
mainitav vordlusvili, samuti nendele kiipselt kiilluslikele maastikele. See oli
linna ja maa esimene jouline vastandamine maailma kultuuriloos, rohuase-
tusega maaelu hiivedel ja siititusel, osutus Oliimpose jumalate eelsele muist-
sele kuldajastule, mida kirjeldatakse enamjaolt tagasihoidliku karjaste maa-
ilmana, kus elati vaikselt, rahulikult, ilma liigsete t66pingutusteta, kus péi-
keselise taeva all aina armastati ja lauldi, kus puud olid lihavad ja
laialehelised, muru pehme, maapind viljakas ning siida muretu — kuigi koha-
ti tunti ka armuvalu, mis omakorda toitis musikaalseid varsse (Oras 1992: 11).

Vergiliuse kaudu leidis Arkaadia tee kogu Euroopa kirjandusse ja nii sai
Arkaadiast idiilliline, pastoraalne koht, kust koik metsik oli pagendatud.
Nagu ,,Rooma oli dieti esimene suur kreeka eksportmiiiidi tarbija, piaranda-
des ta ldéneilma kirjanduslikule ja kultuursele jarelpdlvele” (Puhvel 1997:
149), nii pdrandas Rooma kultuur edasi ka Arkaadia, juurides ta lahti algsest
geograafilisest pinnasest ja andes talle hoopis teistsuguse kuju ning loodusli-
kud tingimused.

Renessansis kaugeneb Arkaadia-motiiv veelgi oma geograafilisest algus-
punktist ning omandab itha enam siimboolse tdhenduse (Ruutsoo 1988: 77).
Magusaid ideaalmaastikke kujutavate pastoraalide prototiiiibiks voib pidada

723



Jacopo Sannazaro itaaliakeelset lamburiromaani ,Arkaadia” (1504), kus
kasutati taas koiki Vergiliuse ,,Ekloogidest” tuttavaid teemasid. Aga Sanna-
zaro Arkaadia polnud tidis ainult linnulaulu, ilikauneid lillekesi kuuvalgel,
rikkalikult lehtes puudest tulvil metsi ja mégesid, puhta pastoraali korval t6i
autor sisse ka jouliselt meelelised maastikud, kosed ja kuristikud, et viljen-
dada juba tumedamaid emotsioone (Schama 1995: 531). Oma loominguga kin-
nistas Sannazaro moodsa arusaama Arkaadiast kui idiillilise 6ndsuse kadu-
nud maailmast, mida méletatakse melanhoolsetes kaebelauludes. Schama
jargi said Arkaadia algselt metsikud maastikud ja kombed tundmatuseni
muudetud XVI sajandi 16pus, sir Philip Sidney ambitsioonikaimas teoses,
mida samuti tuntakse pealkirja all ,,Arkaadia” (tdispealkirjaga ,,The Countess
of Pembroke’s Arcadia”). Idealiseeritud karjuseelu poimitakse seal mitte ala-
ti koige loomulikumal moel robustsete voitluste ja poliitiliste reetmislugude-
ga ning pastoraalsed elemendid iihendatakse hellenistlikust mudelist vorsu-
va meeleoluga. Ent Arkaadiast on saanud iiksnes ilustatud maastiku meta-
foor (Schama 1995: 531). Teisisonu mérkame just siin poérdepunkti, kus juba
antiigis oma algsest pinnasest lahti juurdunud ja ,rdndama” asunud Arkaa-
dia muutub loominguks, teiseneb puhtaks poeesiaks.

Kuid loomingulises Arkaadias kohtuvad harmoonia ja kord alati metsiku-
se ja torksusega. Simon Schama pohivéiide on, et igasugune (kunstiks saanud)
maastik on moéistuse konstruktsioon — ,See koosneb samavord méilulademe-
test kui kivimikihtidest” (Schama 1995: 7) —, nii on ka igasugune tmber-
kujundatud Arkaadia, olgu siis idiilliline v6i metsik, suures osas urbaanse
kujutluse maastik: linn vajas metsikust oma kodanike tervise heaks (Schama
1995: 525), linnade kasvamisega oli tekkinud uus vajadus puhta looduse jire-
le ja hakati idealiseerima maastikke voi looma téiuslikuna kujutletud paiku.
Teisalt sai eramute maavalduste (aedade-parkide) kujundamise mudeliks
odus (unbeastly) pastoraalide maastik ehk helge Arkaadia juba XV sajandi
I6pus, kui Vergiliuse looming hakkas levima triikiversioonis (Schama 1995:
530-531). Vahemdirkusena olgu mainitud paradoks, et kuigi kreeklased pol-
nud aednikud ja iildse peeti Kreeka maismaad ,aianduseks kolbmatuks”
(Hobhouse 2006: 32-33), ei takistanud see roomlasi ega hilisemate ajastute
ja teiste rahvaste pargirajajaid ja aiandusarhitekte laenamast kreeklastelt
Arkaadia moistet, mille all sageli moeldi vdhem kultiveeritud voi metsiku-
maks jaetud pargiosa.

Parast ideaalmaastike pikaaegset domineerimist tuli Arkaadia-motiivi
muutus XVII sajandi algul, kui kunstnikud Giovanni Francesco Barbieri
(Guercino) (1591-1666) ning Nicolas Poussin (1594-1665) asetasid oma maa-
lidele kirja ,Et in Arcadia ego” [,Ka Arkaadias (olen) ma (olemas)”], millega
visualiseeriti surma kohalolu maises Arkaadias: molemal kunstnikul kujutab
ladinakeelne fraas endast epitaafi, siimboliseerides renessansis populaarset
memento mori teemat. Itaaliast périt Guercino maalil ,Et in Arcadia ego” (aas-
tatest 1618-1622) esineb see ladinakeelne fraas kunstis iildse esimest korda
ning surma rohutab selgesti epitaafil ilutsev jole kolp. See teatab ithemotte-
liselt, et isegi Arkaadias on tema, surm, olemas (Schama 1995: 519).! Prant-

1 Usna ithemétteliselt just Guercino maalile viitab ka Evelyn Waugh’ romaani ,Tagasi
Bridesheadi” (1945) esimene raamat ,Et in Arcadia Ego”: selle iithes episoodis kirjeldatak-
se suurele roosivaasile asetatud pealuud tollesama ladinakeelse motoga laubal (Waugh
2005: 45), millega Waugh on samamoodi idiillilise unistuste maastiku ilu, Arkaadiaks ja

724



susmaalt périt, kuid oma pohilise loomeaja (1624-1640) Roomas veetnud
Poussini kaks sama ladinakeelse fraasiga pealkirjastatud maali (1627, tun-
tud ka kui ,Arkaadia karjased”, ja 1637-1638) viitavad kiill Guercinole, kuid
neil kujutatud kiri hauakivil tundub olevat ennekéike hollanduslik jarelehiiiie
kord nauditud ja siis kaotatud pastoraalsele idiillile (Schama 1995: 519).
Samas on ilmselgelt ndha, et Poussingi on samal maastikul kokku sidunud
kaks Arkaadiat, heleda ja tumeda — hirmu ja koleduse pime Arkaadia on
leidnud tee 6rna, harmoonilisse idiilli (Schama 1995: 561).

Nagu eelnevast ndha, kerkis just Itaalia maastikel loodud kunstis esile
Arkaadia-motiivi siinge pool, mis viitab geograafilise originaalmaastiku alg-
setele, naiteks paanilist hirmu toitvatele omadustele — pidagem seda asjaolu
silmas eriti Karl Ristikivi maastikulise Arkaadiani joudmisel!

Ent XVIII sajandi algul muutus arhailine Arkaadia taas ndhtavaks kogu
Euroopas, kui hakati vadrtusena tlistama ,algelist metslust” ning maastike
kirjeldamisel said sagedasteks terminiteks ,toorus/johkrus” ja ,segadus”
(Schama 1995: 538). Schama jargi ongi seetottu alati olemas kaks Arkaadia
tuiipi, mis jatkavad oma rdndu ka modernses kultuurimélus. Kord dominee-
rib iiks — tokerjas, metsik, hdmar, ihade tume salu, hulluse ja surma labii-
rint, iirgse paanilise hirmu ja ettearvamatute elamuste paik —, kord jéllegi tei-
ne: idiilliline, kultiveeritud, sile ja hele, helge bukoolilise rahu ning vabaolu
paik (Schama 1995: 517, 522, 570).

Kiisigem jargnevalt, millisest kultuuriloolisest voi geograafilisest punktist
ldhtub Ristikivi teoste Arkaadia-motiivi arendus ja kuhu paigutub heleduse-
tumeduse skaalal Ristikivi enese loodud Arkaadia.

2. Igatsuste Arkaadia

Ristikivi Arkaadia-teekonna alguses on tema kolmas suur ja tosiseltvoetav
romaan, haritlase kujunemise lugu ,,Rohtaed” (1942), mis muu korval kitkeb
piibliallusioonegi. Ei saa teisiti moista seda, kuidas Arkaadia kerkib lugeja
ette paradiislikuna ja sealt on voimalik olla vilja aetud, nagu romaanis 6el-
dakse peategelase kasupoja Tiit Neideri kohta, kelle jaoks Arkaadia oli ime-
maa luules (Ristikivi 2008b: 323). Antiikse, hellenite ja roomlaste Arkaadia
korval on see viljaajamise voimalus siiski vaike, kuid oigeusklikule Risti-
kivile védltimatult omane korvalehiipe. Teiselt poolt raamistab romaani iiht-
aegu nii kristlik kui ka harituse réhutamise tdhenduses valgustuslik oma aia
harimise motiiv,2 mis Juulius Kilimiti isikus kulmineerub iihtaegu leppimi-
ses ja rahulolus oma argise kooliopetajatooga ning reaalse koduaia hooldami-
sega.

2Rohtaia” Arkaadia muutlikkuses on nidhtud kolme staadiumi: ihaluse,
péaralejoudmise ja resignatsiooni 1dbimist (Ruutsoo 1988: 82). Ennekdoike on
see siiski resignatsioonitendentsi ning seetottu tumedate varjudega mentaal-

imedemaaks nimetatud Bridesheadi avastamise etapi varjundanud vastuolude ja tumedu-
sega. Seda kirjandusvétet on mérganud kunstiajaloolane Erwin Panofsky, kes just Poussini
t6id analiitisides on lahti kirjutanud moto ,Et in Arcadia Ego” kaks porkuvat — heleduse ja
tumedusena — tdhendust (raamatus ,,Meaning in the Visual Arts”, 1955).

2 Vahemirkusena voib samasugust oma aia harimise vajadust tdheldada kakskiimmend
viis aastat hiljem ka romaani ,Noiduse Gpilane” protagonisti Johannes Faberi puhul (vt
Ristikivi 1994: 144), mis on ,Rohtaiaga” liiga ilmne paralleel, et olla juhuslik.

725



se omailma metafoor. Juulius Kilimiti jaoks algab Arkaadia roomlaste
antiigipdrandi tundmadppimisest, vaimseis piirgimusis liigub Friedrich Schil-
leri ,Kreeka jumalate” lugemise kaudu geograafilise ja miiitilise Kreeka-
Arkaadia kujuteldavasse ldhedusse, edasises muutub juba imaginaarseks
Kreeka ideaalmaastikuks, mis toidab unistusi ilusa Hellase asuursinisest
taevast, loorberitest ja kiipressidest (Ristikivi 2008b: 34). Resignatsioonis
saab sellest aga igatsuste ruum, stimboolne poolmuinasjutuline unistuste
maailm, ,lihtsameelse idealismi Arkaadia” (Ristikivi 2008b: 441), kuhu tege-
likkuse eest pageda. Seosed geograafilise Arkaadia maastikega jadvad siin
pelgalt vaimsete piitidluste, kujutluste ja igatsuste-unistuste tasemele, mis on
enesestmoistetav, kuivord Ristikivi padses (pagulase Soome- ja Rootsi-koge-
musi arvestamata) pariselt vilismaale reisima esmakordselt 1950. aastal
(Pariisi) ning Vahemere maadesse joudmiseks kulus veel kuus aastat.

Selles mottes moistab 1950. aastal kirjutatud luuletus ,Minagi olin
Arkaadia teel...” Arkaadia-motiivi samamoodi kui varasem ,Rohtaed”. Nii-
sugune Arkaadia on kaugel vahetutest maastikulistest elamustest, selles
nidhakse iihtaegu vaimsete ponnistuste stimboolset sihti ja nende luhtumist,
lisaks liidab kirjanik sinna omaeluloolise seesmise elupaguluse. Selles Risti-
kivi ilmselt tuntuimas luuletuses véljendub samuti resignatsioon ning
paralejoudmatus Arkaadia teel: ,Aga ma tean, et kaotasin kiest / tee juba
enam kui ammu, / ja et ma iiksinda enese viest / leiaksin tee, mille kaotasin
kéaest, / selleks ei ole mul rammu” (Ristikivi 2003: 37). Nonda ka Juulius
Kilimit ei leidnud oma Arkaadiat, aga midagi siiski: ,,Ta oli leidnud oma igat-
suse Arkaadia jarele” (Ristikivi 2008b: 180).

3. Itaalia maastikuline Arkaadia

Erinevalt romaanitegelasest Juulius Kilimitist leidis Karl Ristikivi siiski tiles
oma konkreetse ja maastikulise Arkaadia asuursinise taeva ja kiipressi-
dega — kuigi mitte Hellases, vaid hoopis Itaalias. Ristikivi esimesele Itaalia-
reisile maikuus 1956 jargnes 1958. aastal teine. Reisikirjas ,Itaalia capriccio”
neid kokku vottes kirjutas ta: ,Olgu nii! See on siiski minu Itaalia, minu
album amatoorfotodega, ja vihemalt ma ise oskan neile virvid juurde motel-
da. Siis saab sellest Arkaadia, kus ka mina olen olnud. Sest mulle on Itaalia
siiski eeskédtt Arkaadia, tdnapéeva Itaalia. Antiikne Rooma on surnud, renes-
sanss on talletatud muuseumidesse. Aga Vahemeri on endiselt sinine, apelsi-
nipuud 6itsevad samal ajal kui nad vilja kannavad, miiiirid hédguvad péiike-
sepaistes, eeslid ja naised kannavad iihesuguse rahu ja vairikusega oma
koormat. Ja siiski 6nnelik Itaalia, onnelik isegi vaesuses ja viletsuses, tant-
siv ja laulev tulemégede jalal. Midagi on siit ka oppida — kuidas elada ja elu
taluda” (Ristikivi 1993: 73). Siin on Arkaadia juba otseselt seotud visuaalse
tdhendusega ning tunnistatakse voordumist ,Rohtaia” antiigiihalusest kan-
tud vaimsest Arkaadiast. Reisikirjas liigitab Ristikivi Rooma linna kolmeks:
esiteks ,antiikaja Rooma, senaatorite ja keisrite linn”, teiseks ,paavstide Roo-
ma” ja kolmandaks ,tdnapédeva Rooma, piiniate ja kiipresside, lillede ja fon-
taénide linn” (Ristikivi 1993: 46—49). Esimene, antiikne Rooma, on Ristikivi
jaoks pigem masendav ega koneta teda kuidagi, milles voimegi ndha distant-
seerumist Juulius Kilimiti igatsustest. Et Ristikivi 43-aastaselt esmakordselt

726



kogetud Itaaliat koos Roomaga ikka nimetas oma Arkaadiaks, on voimalik
tanu sellele, mida ta ndgi oma liigituse kolmandas linnatiiiibis. Ja pole kaht-
lust, et tollal, esimestel Itaalia-reisidel, négi Ristikivi enda ees Arkaadia hele-
damat poolt, Vahemere-hongust, piiniate ning kiipresside aroomist vallatud
paiksesaralist ondsuspaika.

Paarkiimmend aastat hiljem ilmunud ja Ristikivi viimaseks romaaniks
jaanud ,Rooma péevikut” (1976) voib késitleda kui ajas settinud reisikirja,
milles peituvad kirjaniku enese mitmete Rooma-kiilastuste kihid. Et raamat
sisaldab Ristikivi elamuste somnambuulseid peegeldusi ja teadlikku inspirat-
siooni otsimist Rooma linnamaastikest, seda toestavad mitmed viimaselt,
1971. aastal ette voetud Rooma-reisilt saadetud kirjad ja postkaardid. Kuna-
gine, ,Itaalia capriccios” valitsenud Rooma ja Itaalia esmaavastamise varskus
ja toonane hele Arkaadia-elamus on Kaspar von Schmerzburgi ,Rooma pée-
vikus” tuhmunud. Ka Kaspar on kidinud Roomas varemgi (ilmselt 1753), ent
tema teine retk Rooma 1765. aastal vahendab hilisristikivilikke tundmusi ja
siinget maastikunidgemust: ,,Olen juba ammu mérganud, et on midagi isedra-
likku Itaalia maastikuga — see on kaugelt vaadates alati palju ilusam kui ldhe-
dalt. Nagu oleks kunstnik selle maalinud silmapiirile pingutatud louendile,
mida tulebki ainult eemalt nautida, sest kui ligidale jouad, nded ainult pra-
gunenud, tuhmunud virve ja viriseva kidega veetud joonte riga-raga, koik on
lagunenud, risas ja rdpane” (Ristikivi 1976: 10). Selles kirjelduses nagu ka
mujal romaanis puudub igasugune helgus ja idiillilisus. Otsesonu ,,Rooma
paevikus” Arkaadiat kiill mainitud ei ole, kuid tdhele tasub panna, et Kaspar
randab tdpselt samadel maastikel, kus Ristikivi kord oli tundnud &ra oma
isikliku Arkaadia. Kaspari Rooma aga vastandub varasemale, Ristikivi reisi-
kirjas talletatud heledale Arkaadia-elamusele. See on seda tdhelepanuvéér-
sem ja rohuvam, et Kaspar saabub Rooma just maikuus keset koige oitsva-
mat kevadet, tdpselt nagu Ristikivi ise nii oma esimesel kui ka viimasel Roo-
ma-reisil 1971, ja tema esimese ajaloolise romaani ,Pélev lipp” (1961)
kangelane lapskuningas Konradin von Hohenstaufen saabub Rooma ilusal
ning rahulikul suveajal. Tunnetuslikud paralleelid Ristikivi ja tema igavesti
nooreks jddva romaanitegelase vahel on ilmsed. Kuningas Konradin ei aima
ette oma peatset hukku, tema ja tema looja esimeste Rooma-retkede maailm
on hele ja r66mus. Kaspar aga, nagu ka viimase Rooma-retke Ristikivi, kogeb
tumedat Arkaadiat, mis tdepoolest sarnaneb hulluse ja surma labiirindiga.
Niisiis voime Ristikivi erinevatel aegadel kogetud Roomas ja Itaalias ndha —
samal maastikul! — kohtumas kahte Arkaadiat, metsikut ja 6rna, siinget ja
heledat.

Seoses Ristikivi rohkete puhkusereisidega Vahemere maadesse ja eriti
Kreekasse, kus ta ajavahemikul 1960-1973 kiis tervelt liksteist korda, ker-
kib kindlasti ka kiisimus tema isiklikust suhtest alg-Arkaadiasse. Voimalik
vastus voiks peituda samuti ,Rooma pidevikus”, kus peategelane Kasparit
nédib saatvat selleks ajaks juba kiimmekond aastat Roomas viibinud saksa
kunstiajaloolase ja arheoloogi Johann Joachim Winckelmanni (1717-1768)
vari. Seda enam tundub Kaspari poolelt sonalt katkenud paeviku pdohjal
aimatav saatus nagu ennetavat Winckelmanni kurba ja salapérast 16ppu
Triestes paar aastat hiljem.

Winckelmann avastas enda jaoks Kreeka ja tegi paljud oma jareldused
kreeka antiikkultuuri kohta Itaalias leidunud materjali pohjal, ise kordagi

727



Kreekas kdimata. Oigupoolest oli see tollase Kreeka-vaimustuse viga iseloo-
mulik tunnus, mille itheks pohjuseks oli vahest kuni 1830. aastani kestev Tiir-
gi ulemvoim Kreeka aladel. Tegusamaid romantikuid, nagu niiteks lord
Byron, viis see kiill otseselt vabadusvoitlusse, kuid see oli palju hiljem. Kree-
kasse ei joudnud ei J. W. von Goethe ega Fr. Schiller, kellest eriti viimane oli
kreeka panteonist vagagi innustunud ja kelle looming siititas ,Rohtaia” Juu-
lius Kilimiti igatsusi. Nonda puudus nii Kasparil kui ka Ristikivil igasugune
vahegi isiklik suhe alg-Arkaadiaga, molemad jargivad XVIII sajandi teise
poole tuntud Rooma-reisijate ja klassikute avastusradu — teadaolevalt ei
kiilastanud Ristikivi oma Kreeka-reisidel kordagi Peloponnesose sisemaad,
piirdudes Miikeene ja Epidaurosega. Vaid moned Ristikivi romaanitegelased
,Viimses linnas” (1962) poikavad oma pogenemisteel Ateenast kirjelduste
jargi otsustades poolsaare méigistesse ja metsikutesse piirkondadesse, ent
Arkaadiat Ristikivi nimepidi ei nimeta.

On isna selge, et Ristikivi vaimulaadile sobis rohkem alates Vergiliusest
taasavastatud hele, idiilliline Arkaadia, mida ta otsis ka korduvalt oma ran-
nuteedel. Kui ndha Arkaadia moistes midagi abstraktselt inimloomusele
omast, hingeseisundit peegeldavat suurt ildistust, siis Ristikivi puhul jaavad
selle moistekisituse heledamale poolele tema intellektuaalse tegevuse puhul
rohutatud kergemeelsus ja mingurodm, mille iile aga kavatsustest hoolima-
ta ,Rooma pidevikus” asub domineerima tumedus: ,Kiillap Sul on 6igus, et see
siiski on iisna kiilm raamat. Kuigi mul alguses oli kavatsus kirjutada hoopis
teisiti, tundlikumalt ja eelkodige liiirilisemalt. Aga paraku ldks koik teisiti”
(Ristikivi 2002: 424). Justkui olnuks siingus midagi nii paratamatult kaasa
tombavat, et Ristikivil ei olnud ,kaotatud meeleolu” enam voimalik uuesti
tabada. Kuna tegemist on Ristikivi kdige unen&olisema ja salapdrasema
romaaniga, voiksime sellest tunnistusest jareldada ka, et autor kaotas kont-
rolli oma romaani peategelase elu ja surma iile, oskamata seda teost 16peta-
da teisiti kui katkestades poolelt sonalt. Nii Kaspari kui ka tema looja hinge-
seisund oleksid kui vallatud Arkaadia tumedamast poolest.

4. Skye kui Ristikivi Arkaadia?

Naaseme niitd 16puks pikemalt luuletuse ,,Minagi olin Arkaadia teel...” juur-
de, kuigi sellest kronoloogiliselt ,Rohtaia” ja ,Itaalia capriccio”/,,Rooma péevi-
ku” vahele jadvast ning teatud mottes votmeluuletusest ei ole varemgi saa-
nud méoda vaadata. Luuletuse, nagu terve ,Harsfjardeni” tsiikli paguluseaeg-
ne retseptsioon seletab suuresti selle erakordsust ja uudsust oma ajas ning
on hiljem jadnud mérkamata, mistéttu on asjakohased moned viljavotted.
Ristikivi sober ja esimene biograaf Arvo Mégi, olles nimetanud Ristikivi luule-
debiiiiti ,,Harsfjarden” paatoseta ja ,pidulik-piihalikuks” meeleolupoeemiks
voi ka ,prohvetikirjadeks”, mérgib selle ilmumisaegset konteksti tundes jarg-
mist: ,Uudne oli ilmumise ajal meeleoluline vahelduvus, uudne tuntud meloo-
diate ja voorkeelsete ridade kasutamine viirtsina, uudne ka maapao meele-
olude p6imimine poeemiliseks roosikrantsiks vormiliselt niivord ,kerguse vai-
mus”, vastuolus siis ikka veel valitseva ,s6duriluuleliku” vihase nérdimusega
ja lohutu pessimismiga. Viimast ei puudu ,Harsfjardeni” poeetilise laeva-
matka meeleoludeski, see on siiski enda esialgsetest murrangutest véljavoi-

728



delnu kiips melanhoolia, mitte heitlik-méssuline negativism” (Mé&gi 1972: 6).
Vist sama, ehk siis paatose puudumist, peab silmas Ants Oras oma repliigi-
ga: ,Pasunad ja fanfaarid on talle v66rad” (Oras 1973: 49). Inimese teekonna
motiiviga seoses votab Oras Ristikivi loomingu olemuse kokku kui tema aja-
looaineliste romaanide tegelastiiiipide sarnasuse, ,kes otsivad ja piitiavad,
kuid ei padse péarale, kes voitlevad surmani kaotet asja eest. Kuidagi on ta
mojuvaimad kujud koéik saatuse ,outsider’id”. Siiski mitte enam outsiderid
omaenese hinge suhtes. Neil viirastub ees see, mida omal ajal ilusa eesti
sonaga nimeteti paleuseks. Sihti nad kill ei saavuta, voi siis alles surivoodil,
nagu see muusikaline geenius, kelle igatset meisterhelind 16plikult kujunes
alles siis, kui keegi seda enam kuulda ei suutnud” (Oras 1973: 49). Siin on
olulised mérksonad ,outsider” ja ,paleus” ning Ristikivi romaanitegelaste
julge suhestamine tema luulega, samuti kokkuvate: Ristikivi kangelane ei joua
kunagi ei Ithakasse ega Arkaadiasse, ta on vooral maal ja tema sadam on ala-
ti ainult vahepeatus.

Mida neile Ristikivi luulet seletavatele asjatundlikele késitlustele lisada?
Piirdume vihesega, kui tunnistame, et meid huvitab eelkéige luuletuse
»~Minagi olin Arkaadia teel...” ingliskeelne moto. Kas avavirsiks olev klassi-
kaline fraas ise on laenatud otse Vergiliuselt v6i pigem Fr. Schillerilt, mis tun-
dub téendolisem, voi hoopis Goethelt, kes juba oli selle laenanud Schillerilt
oma Itaalia-reisikirja motoks, pole kuigi oluline. Samuti on selge, et Arkaa-
dia-motiivi kaastdhenduseks on siinkohal viimse piirini viidud memento mori
ja luuletus kannab ,Rohtaias” omaks kirjutatud kujundi kaudu niiid juba
otseselt autobiograafilist raskust.

Luuletuse moto tolgendamisel ja selle seostamisel Ristikivi saatusega on
Sirje Kiin jadnud peatuma ldvepakul, tundes kiill dra selle autori Robert
Louis Balfour Stevensoni3 (1850-1894) ja méondes suuremeelselt: ,Just selle
luuletuse olemasolu ... ei luba teha véiklasi oletusi selle kohta, kas autor mét-
les Arkaadia all seda voi teist Eesti linna, Tallinna vo6i Tartut, Rhodose saart
voi mond Malari kaljunukki” (Ruutsoo 1988: 84).

Uritame siin minna kaugemale, et mitte delda — I6puni. Kiisime, kas ja
kuidas suhestuvad omavahel Ristikivi luuletuse Arkaadia-motiiv ja moto.
Loeme tervet stroofi, mis Stevensoni luuletuses kordub refrdénina ja millest
Ristikivi on motoks laenanud kaks esimest vérsirida:

Sing me a song of a lad that is gone,
Say, could that lad be I?

Merry of soul he sailed on a day
Over the sea to Skye.

Stevensoni luuletuse saamisloost ja selle ajaloolisest taustast on teada
jargmist. Tegemist pole puhtal kujul Stevensoni algupédrase luuletusega, vaid
selle motiiv on laenatud ja loominguliselt edasi arendatud ajaloostindmustest
konelevast tuntud vanast Soti rahvalaulust ,,Skye Boat Song”, mille autoriks
voi iileskirjutajaks peetakse sir Harold Edwin Boultonit (1859-1935). Esimest
korda 1884. aastal avaldatud luuletus koneleb troonipérija prints Charles

3 Samas on alati tdpne toimetaja ja kriitik Hellar Grabbi sedapuhku usaldanud liialt
oma intuitsiooni ja omistanud motoks laenatud vérsid hoopis teisele inglise luuletajale,
Alfred Edward Housmanile (1859-1936) (Grabbi 1999: 140).

729



Edward Stuarti (1720-1788) pogenemisest Skye saarele péarast liiiasaamist
Cullodeni lahingus 1746. aastal. Stivenemata siin ajaloolistesse iiksikasjades-
se, voime aga kokku votta, et Sotimaa populaarsete legendide sinine udu
kujundas prints Charlesist jareltulevate polvkondade jaoks kangelasliku
liiasaamise romantilise siimboli. Laulu ,.Skye Boat Song” tunneb iga Sotla-
ne ning internet pakub sellest kuulamiseks suure hulga erinevaid tootlusi.
Kuigi Ristikivi oli ilmselt tuttav ka lauluversiooniga, jargib tema enese luu-
letus Stevensoni toGtluse riitmi, ent ei puuduta seal kisitletavaid ajaloosiind-
musi, mistottu tulemus on universaalne ja iildinimlik, ilmse viitega kiill maa-
paole. Ajaloolises mottes ongi maapagu ainus, mis jddb sir Harold Boultoni ja
R. L. Stevensoni luuletust ithendama Ristikivi luule-minaga.

Kuid ithendavaks liiliks on ka Skye saar, ehkki Ristikivi oma luuletuses
seda ei maini ja motost on ta sellekohase vihje vilja jaitnud. Nimelt on kirja-
nik 23. augustil 1959 kirjutanud oma pdevaraamatusse: ,Ja National Geo-
graphic Magazine’is oli artikkel mu unistuste saarelt Skye. Aga sinna ma vae-
valt kunagi pddsen” (Ristikivi 2008a: 140). Aktiivse reisimise perioodil tom-
bas Sotimaa teda esialgu vordselt Kreekaga, 18. mail 1960 on ta kirjutanud:
SArvan, et mulle niiid jatkub Kreekast juba enam kui kiillalt. Kas siiski
mitte minna tuleval aastal Sotimaale?” (Ristikivi 2008a: 181). Ent Vahemere
maad ja eriti Kreeka on vahepeal joudnud Ristikivi lummata ja ta jargneb péi-
kese ja oma kreeklasest sobra Spyros Arvanitise kutsele veel kuni viimase
Kreeka-reisini 1973. aastal. Vahest oli pohjuseks ka see, mida Ristikivi isegi
19. juulil 1945 kirjas Valev Uibopuule oli r6hutanud: ta on linnageograaf ja
matkamisest eriti ei hooli (KM EKLA, f 356, m 91 : 13). Kreeka tdhendas
Ristikivile ju ennekdike litkkumist kultuurmaastikul.

Sotimaale Ristikivi ometi joudis, kuigi alles 1975. aastal, millest annab
tunnistust ainult 15. juunil 1975 Bernard Kangrole Invernessist saadetud
postkaart sénumiga: ,Kuigi Sotimaalt, siiski palju, palju tervisi teile koigile
seal all lagedal. So long! Kroits” (Ristikivi 2012: 202). Juba kiimmekond aas-
tat varem pédevikus kajastuvaid kurtmisi ja tervisehddasid meenutades néib
selline retk ,iles pohja” iisna iillatav, seda enam, et teadaolevalt ei olnud
Ristikivil seal tuttavaid ega ole ka andmeid teda sellele reisile meelitanud
kolleegide-soprade kohta. Inverness on 57 000 elanikuga linnake P&hja-Soti-
maal Pohjamere déres, suhteliselt eemal koigist suurtest keskustest. Inver-
nessist ladnes umbes 80 miili ehk paaritunnise autosdidu kaugusel asub unis-
tuste saareks nimetatud Skye, Sotimaa suuremaid ja tuntumaid saari. Meil
ei ole praeguseni mingeid teateid sellest, kas Ristikivi oma unistuste saarel
ka kiis. Aga selline ldhedus ei saa konelda millestki muust kui teelolekust
oma unistuse suunas — miks muidu vottis seni Vahemere maade sooja péik-
se kutset jarginud ja end lootusetult vanaks jadnuna tundnud Ristikivi oma
viimase reisi ette just pohjapoolsesse askeetlikku piirkonda, Skye ldhistele,
kui mitte thendamaks vana armastust romantilise inglise kirjanduse vastu,
unelmat iihe troonipretendendi maapaopaigast ja ihalust metsikule péhjamaa-
le rdnnanud ja sinna imehésti sobituva Arkaadia jarele?

Pole vaja kaugelt otsida prints Charlesi saatusekaaslasi. Tema ldhim vas-
te ajaloos ja Ristikivi loomingus on ju ka ,Péleva lipu” kangelane, 1268. aas-
tal Itaalias Tagliacozzo lahingus liitia saanud ja Napolis hukatud kuningas
Konradin von Hohenstaufen, kellest muuseas kavandas draamat ka noor
Schiller (Lahnstein 1992: 21). Sellises oma kangelastega saatuseiihtsuse

730



tunnetamises on midagi véga ristikivilikku. Ka Ristikivi tundis end ju pide-
valt kaotajana, ja nagu méiletame tema luulest, jddb ka paremal juhul voit
ikkagi ainult viigiks. Nii tthendab alati kaotanu véidukaar iile sajandite
kirjanikku ja 6ilsaid ideid kandnud, kuid liitiasaanud trooningudlejaid.

Kokkuvotteks

Anname endile aru, et iiht Karl Ristikivi loomingu motiivi jdlitaval teekonnal
oleme kaugenenud ja ajuti hilbinudki Arkaadiast, mis otsesénu nimetatuna
esinebki vaid kolmes teoses: romaanis ,Rohtaed”, luuletuses ,Minagi olin
Arkaadia teel...” ning reisikirjas ,lItaalia capriccio”. Ent kui niha selles voi-
malust suureks iildistuseks, antud juhul kogu Ristikivi loomingu iile laotuvat
katusmoistet? Umbes nii, nagu Arkaadiat méaératleda piitides joudis Kreeka
ja Rooma klassikute parimaid tundjaid Jaan Unt otsiva ja métlemisvoimeli-
se isepaisuse maastikuni (Unt 1999). Muuseas, Arkaadiaga seoses meenuski
Undile koigepealt ei miski muu kui Ristikivi luuletus. Nagunii on tegemist
ammu enne Ristikivi oma algsest pinnasest lahti juurdunud ja rdndama
ldinud motiiviga. Ko6ik meile tuntud kirjanduslik-kultuuriline on quasi-
Arkaadia (Unt 1999). Aga kui ndha sellel motiivil erinevaid varjundeid, tume-
dusest, ohtudest tulvil metsikust tihnikust heledusse, paiksesiras véilule kul-
gevat telge?

Selle vaateviisi jargi pusib Ristikivi oma kirjanduslikus arengus ideaalis
varajaste roomlaste eeskujul skaala heledal poolel. ,Rohtaias” valmis kirjuta-
tud Arkaadia-motiiv on viljastanud Ristikivi edasist loomingut, ent pérganud
hiljem tagasi panhelleenilise ehk iildkreekaliku iirgsuse ees, eelistades roh-
kem kultiveeritud, viimistletud, turvalist, teadvuse kontrollile alluvat siistee-
mi. Ilmselt oli lopsakas ja metsik loodus, ¢voic, mida kehastas ka algne
Arkaadia, apolloonilise loojatiiiibi jaoks, nagu Ristikivi seda kahtlemata oli,
liiga kaootiline, ohjeldamatu, organiseerimata. Ehk liiga dioniiiisiline? ,Roo-
ma paeviku” kirjutamise aegu Ristikivi vallanud siingetele meeleoludele pak-
kus tasakaalustavat joudu talle kahtlemata loomuomasem P&hja-Sotimaa
saare Skye askeetlik loodus, isegi kui see jdi ainult igatsuseks, ja oma loomin-
gus juba kinnistatud helge Arkaadia viimne négemine selles.

Kisikirjalised allikad

Karl Ristikivi kirjad Valev Uibopuule 17. XI 1944-3. V 1975 ja d-ta. KM EKLA,

f 356, m 91 : 13.

Kirjandus

Friedell, Egon 2010. Vanaaja kultuurilugu. Eelkristliku ajastu vaimu elu ja
legend. II. Kreeka kultuurilugu. Tallinn: Eesti Keele Sihtasutus.

Grabbi, Hellar 1999. ,Ingel mddgaga on ees...”: fragmentaarium Ristikivist. —

H. Grabbi, Tulgu uus taevas. Matteid viiekiimnest kirjanikust. Tallinn: Virge-
la, 1k 136— 143.

731



Hobhouse, Penelope 2006. Aianduse ajalugu. Tallinn: Varrak.

Kangro, Bernard, Ristikivi, Karl 2006. Kirjad romaanist. 31 kirja aastaist
1966-1977. Tallinn: Varrak.

Lahnstein, Peter 1992. Schilleri elu. Tallinn: Eesti Raamat.

Magi, Arvo (Ar-gi) 1972. Troostiteekond avaruses. — Teataja 25. XI, 1k 6.

Oras, Ants 1973. Inimese teekond. — Tulimuld, nr 1, 1k 49-50.

Oras, Ants 1992. Vergiliuse pastoraalid. — Publius Vergilius Maro, Bucolica.
Aeneis. Tolkinud Ants Oras. Tallinn: Sihtasutus Hortus Litterarum, 1k 11-14.

Puhvel, Jaan 1997. Vordlev miitoloogia. (Eesti méttelugu 12.) Tartu: Ilmamaa.

Ristikivi, Karl 1976. Kaspar von Schmerzburgi Rooma paevik. Lund: Eesti Kir-
janike Kooperatiiv.

Ristikivi, Karl 1993. Itaalia capriccio. — Karl Ristikivi, Malestusi ja reisi-
kirju. — Loomingu Raamatukogu, nr 1-2. Tallinn: Perioodika, lk 37-73.

Ristikivi, Karl 1994. Néiduse opilane. Tallinn: Eesti Raamat.

Ristikivi, Karl 1995. Karl Ristikivi kiri Otto A. Webermannile. — Eesti Kirjan-
duse Seltsi aastaraamat XXV (1994). Tartu: Eesti Kirjanduse Selts, 1k 81-84.

Ristikivi, Karl 2002. Valitud kirjad 1938-1977. Tartu: Eesti Kirjandusmuu-
seum.

Ristikivi, Karl 2003. Inimese teekond. Luuletusi. Tallinn: Varrak.

Ristikivi, Karl 2008a. Pdevaraamat 1957-1968. Tallinn: Varrak.

Ristikivi, Karl 2008b. Rohtaed. Neljas triikk. Tallinn: Pegasus.

Ristikivi 2012 = Karl Ristikivi teekonnad. Kaheksakiimmend kuus postkaarti rei-
sidelt 1946-1976. Kommenteerinud ja koostanud Janika Kronberg. Tartu—Tal-
linn: Go Group.

Ruutsoo, Sirje 1988. Vergilius, Ristikivi ja P-E. Rummo Arkaadia teel. Uhe
motiivi tunnetusliku télgenduse voimalusi. — Karl Ristikivi 75. Karl Ristikivi
75. stinnipdevale piihendatud konverentsi materjalid II. 4. detsember 1987.
Tallinn: Eesti NSV Kirjanike Liit, 1k 75-87.

Schama, Simon 1995. Landscape and Memory. New York: Alfred A. Knopf.

Unt, Jaan 1999. Et Ego in Arcadia. — Eesti Pdevaleht: Arkaadia 13. XI, 1k 8.

Waugh, Evelyn 2005. Tagasi Bridesheadi. Kapten Charles Ryderi taevased ja
maised méalestused. Tallinn: Varrak.

Karl Ristikivi’s Wandering Arcadia

Keywords: Karl Ristikivi’s oeuvre, motif of Arcadia in European cultural history,
light and dark Arcadia, creative landscapes, Isle of Skye as a dreamland

Since antiquity the motif of Arcadia has been productive in European cultural his-
tory, while undergoing several metamorphoses. The article follows the evolution
of the motif in the oeuvre of Karl Ristikivi (1912-1977), relying on the landscapes
experienced by the widely travelled author and the works of art critic and
theorist Simon Schama, who emphasizes the Light and Dark in Arcadia.
Ristikivi overtly mentions the motif of Arcadia in three works, notably, the
novel Rohtaed (,The Herb Garden”, 1942), the poem Minagi olin Arkaadia teel...
(,I too was heading for Arcadia...”, 1950) and the travelogue Itaalia capriccio
(,Italian Cappriccio”, 1958). In Ristikivi’s ideals, Arcadia is a bright dreamland,
obviously situated in Italy. The original Hellenic Arcadia did not appeal to Risti-

732



kivi’s Apollonian nature. Thus he followed the European tradition where Arcadia
had already been disassociated from the Greek region of the same name. The poem
being inspired by R. L. Stevenson’s treatment of the old Scottish ballad ,,Skye Boat
Song”, Ristikivi’s version suggests that one of his Arcadias might be found on the
ascetic Isle of Skye, which most likely was the main destination of the last jour-
ney of the aging writer.

The article points out that Arcadia could be interpreted as a generalization
including polar opposites, a light-dark axis enabling analysis of Ristikivi’s oeuvre
as a whole.

Janika Kronberg (b. 1963), MA, literary historian, Director of Estonian Literary
Museum, janika@kirmus.ee

Brita Melts (b. 1984), MA, doctoral student at the Institute of Cultural Research
and Fine Arts, University of Tartu, ephemera@ut.ee

733



