
281

STSEENILISE OLEVIKU MÕJUJÕUST 
KIRJANDUSLIKU REALISMI ESTEETIKAS
INDREK OJAM, JAAK TOMBERG

1. Sissejuhatus

Kirjandusteaduslikes aruteludes realismi üle on juba mõnda aega erista-
tud realismi mõiste kaht tähendustasandit: kitsamal tasandil peetakse 
realismi all silmas esmajoones XIX sajandi ajaloolist kirjandusvoolu, 

laiemal tasandil aga universaalset ja ajaloolistest raamidest sõltumatut kuns-
tilist meetodit. 

Essees „Realism kirjandusuurimises” käsitleb René Wellek realismi kit-
samal tasandil, püüdes määratleda seda kui periodiseerivat mõistet. Ta de-
monstreerib üksikasjalikult, kuidas juba XIX sajandi teise poole ja XX sajandi 
alguse dispuutides oli „realismi” tähendusväli ja kasutusulatus traditsiooniti 
väga erinev – prantsuse, vene, inglise, saksa, itaalia ja ameerika kirjandus-
ruumis ei tähendanud realism tingimata üht ja sedasama asja ega olnud ka 
oma mõjujõult kultuuripildis ühevõrra kesksel positsioonil (Wellek 1976: 226–
232; edaspidi sulgudes ainult leheküljenumber). Wellek näitab, et nendes aru-
teludes käsitleti realismiga seonduvalt üldjoontes hõlpsasti tuvastatavat hul-
ka põhiatribuute ja raskuspunkte: realismi kui poleemilist relva romantismi 
fantastilisuse, muinasjutulisuse, sümboolsuse ja allegoorilisuse vastu (lk 241); 
realismi ja naturalismi erinevust (lk 233–235); kirjelduse ja ettekirjutuse va-
helist pingevälja (lk 242); realistlikku „tegelastüüpi”, mis peaks kehastama ja 
leevendama universaalse ja partikulaarse vastuolu (lk 245); objektiivsust kui 
„umbusku.... romantilise egojoovastuse vastu” ja kui „impersonaalsust, autori 
täielikku puudumist teosest” (lk 247 jj); nõuet, et realism oleks „ajalooline”, 
et inimest kujutataks kui osakest totaalsest poliitilisest, sotsiaalsest ja ma-
janduslikust reaalsusest, mis on konkreetne ja pidevalt arenev (lk 251). Ent 
samal ajal demonstreerib Wellek kogu essee vältel ka seda, kuidas eri tra-
ditsioonide eri autorid ei olnud nende atribuutide täpse tähendussisu ja rolli 
suhtes kaugeltki ühel nõul. Tema kokkuvõtva sedastuse järgi tuleb realismi 
kui periodiseeriva mõiste määratlemisel paratamatult piirduda „rahutuks-
tegevalt triviaalse” määratlusega (lk 252). Realism on „kaasaegse sotsiaalse 
tegelikkuse objektiivne representatsioon” (lk 240–241, 253; fraas juba origi-
naalis jutumärkides), ning seda üksnes tingimusel, et realismi käsitletaks es-
majoones kui „regulatiivset ideed, ideaalset tüüpi, millele ei pruugi täielikult 
vastata ükski üksikteos” (lk 252).

Seevastu laiemal, universaalse kunstilise meetodi tasandil on realismi 
määratletud võttena, mis taotleb võimalikult maksimaalse tõetruudusega 
tegelikkuse edasiandmist (Jakobson 2014: 36). Seda taotlust toestab kõige 
üldisemal, epistemoloogilisel tasandil veendumus või usk, mida realist ena-
masti ei vaidlusta: et väljaspool sõnu eksisteerivad asjad ja väljaspool teks-
ti eksisteerib tegelikkus; et sõnu ja asju, teksti ja tekstivälist maailma saab 



282

vastavusse seada; ning et see vastavus saab olla vähem või rohkem „tõetruu” 
ja erapooletu, objektiivne. Ühest hiljutisest akadeemilisest koondkogumikust 
„Seiklused realismis” („Adventures in Realism”, 2007), mis käsitleb põhjali-
kult realismi eri avaldumisvorme, suhteid teiste kujutamisviisidega ning eri 
teoreetilisi tõlgendusvõtmeid, võime leida mitu sellesuunalist üldist tõdemust: 
realismi „eesmärgiks on tegelikkuse või „elu” õige esitamine” (Bowlby 2007: 
xvi); realism „pühendab end järjekindlalt ühele raskele tööle: püüule jõuda 
sõnade juurest asjade juurde, nii nagu need on” (Levine 2007: 16); realismi 
võib „lühidalt visandada kui eeldust, et representatsiooni kaudu on võimalik 
ühes või teises semiootilises koodis tagada nii tunnetuslik kui ka kujutlusvõi-
meline ligipääs materiaalsele ja ajaloolisele tegelikkusele, mida vahendavad 
küll taandamatult inimteadvus ja keel, ent mis eksisteerib neist sellegipoolest 
eraldi” (Beaumont 2007: 2).

Võiks väita, et niimoodi mõistetuna läbistab „püüd realismi suunas” puna-
se niidikesena ka XIX sajandi klassikalisele perioodile järgnenud kirjandus-
voolusid – realism kitsamas mõttes kujutab endast vaid esimest etappi sõnade 
ja asjade tõepärasesse vastavusse viimise püüu pikemas ajaloolises järgnevu-
ses (vt Bowlby 2007: xvi).1 

Sõltumata tasandist ning peaaegu truistlikult enesestmõistetavast asja-
olust, et igas teoses on vormitud kindlale autorile omaseid „subjektiivseid” 
kogemusi, paistab niisiis just realismiga käivat kaasas oluline, kuid esma-
pilgul hämaravõitu tunnetuslik nõue: igatsus realismi järele on soov tunda 
ära midagi „objektiivset”. Teisisõnu, kirjandusliku realismi tunnetuslik objekt 
tundub teiste kanooniliste voolude, kas või sümbolismi või sürrealismi omaga 
võrreldes olevat kuidagi intuitiivselt lihtsamini kokku lepitav. Meil oleks alati 
justkui ähmane arusaam, et ootame realismilt peale kunstilise elamuse ka 
!"#$"%&$&%'(%)*'%""+,"%'(-."%'(/01'&#2!"%'3(

Käesolevas artiklis käsitleme üht teoreetiliselt veel vähe sõnastatud välja, 
mis realistlikule kirjandusele sellise mõjujõu võiks tagada ning millelt kõne-
aluse ühise äratundmise universaalsus muuhulgas lähtuda võiks. Selleks väl-
jaks on eelkõige XIX sajandi realismist alates tuntuks saanud materiaalsete 
nähtuste ning nende üksikasjade detailsed kirjeldused, mille ajaloolist esile-
kerkimist kirjanduses jõustas kaheldamatult historistlikust ajalooteadvusest 
kantud ja loodusteaduslikes taksonoomiates väljenduv ajastu vaim. Mahu-
kaid kirjeldavaid lõike võib kindlasti pidada klassikaliste realistlike ja natu-
ralistlike kirjandusteoste kompositsiooni silmapaistvaks pärisosaks: üldtun-
tud näidetest esimesena meenuvad proua Vaquer’ pansioni põhjalik kirjeldus 

1(4*#2*('1%1#2"'*( '1$1( ,&&015(0*1,"%!"(67,!1%( 81(9**,( ,1"*!:(+,7%77+,"%;*)"%'*!7,77$"-
line tasand. Simon Dentith märgib tabavalt, et viimasel piirjoonel on realism „igasuguse 
kirjutuse pelk epistemoloogiline mõõde [---], sest kõik lausungid (ja realistlikud romaanid 
koosnevad vähemalt lausungitest) leiavad aset ühises materiaalses ja sotsiaalses maailmas, 
millest väljaspool poleks neil tähendust – selles mõttes on „realism” vahend osutamaks nen-
2*( ,1&%&#$"'*(!<<21)//%!1'&,*()01$!11'","%*,*(1%&67.1,*3(=1!1(6*.'"5(#""(#*#2*%(>1#-
0"2*%:(!"%(-,*'1912("$1)/*91%*(&%&'19&%*(81('?*#/7,"%&%*(611#7#*"2:(6&"(61(>1#0"2*%:(!"%(
nendest kaanonitest kiivalt kinni peavad, kuna kõik lausungid saavad oma tähenduse selle 
kaudu, kuidas nad asetuvad maailma, mida asustavad rääkija ja kuulaja, kirjutaja ja luge-
ja” (Dentith 2007: 33–34). See tasand on aga liiga üldine, et kirjanduse uurimisel heuristilist 
väärtust evida. Märksa kasulikuma, realismi mõiste loomulikku ajaloolist arengut kaardis-
tava kolmeastmelise skeemi visandab Jaan Undusk Friedebert Tuglase kriitilist tegevust 
6/%"',*91%(!7#7$011+1%(@9'(A#2&%6(BCDE:(*0"'"(,6(DFBGH3(



283

Balzaci „Isa Goriot’s” (millest tuleb lähemalt juttu ka siinse artikli neljandas 
peatükis) või Charles Bovary mannetu ja ebakombeka mütsi kirjeldus Gus-
tave Flaubert’i „Madame Bovary” alguses. Selliste ja sellelaadsete kirjeldus-
te kompositsioonilist funktsiooni kirjandusliku realismi üldises esteetikas on 
juba küllaldase põhjalikkusega analüüsitud (vt nt Lukács 2005, 2006: 17–46; 
Sut!kov 1984). Meie siinseks eesmärgiks on aga selle kirjeldusliku välja si-
dumine realismile omistatava representatsioonilise „objektiivsusega”. Küsi-
!*I(!",,"%*,(%)*'%""+,"%*,(9""%",(9?"6%"2(6"08*,2&%*2()1#&%'121(0*1,"%!"(758*6'"(
ühisesse äratuntavusse? Võttes aluseks Roland Barthes’i tuntud tõdemuse, et 
realistlik tõepärasus (realismi „objektiivsus”) põhineb sündmustiku seisuko-
halt ebaolulistel detailidel (Barthes 2002), püüame hiljutiste realismiteooriate 
toel näidata, et kirjelduste vald kannab klassikalises realismis ja naturalismis 
suures osas hoolt inimeste kultuurilise eksistentsi kehalise, meelelise ja afek-
tiivse ühiskogemuse  eest. 

Selle eesmärgini jõudmiseks vaatleme kõigepealt teises peatükis Madis 
Kõivu esseed „Subjektiivsuse objektiivsusest”, mille mitmed k i r j a n d u s l i k -
k u  k i r j u t a m i s s e  p u u t u v a d inspireerivad sõnastused seovad kirjutuse 
objektiivsuse originaalsel viisil puhtfenomenoloogilise eksistentsiga. Kõivu 
essee on meie arutluse funktsionaalseks lähtepunktiks, aga mitte keskseks 
uurimisobjektiks. Ehkki Kõiv vastandub oma kirjutusmeetodit iseloomusta-
des klassikalise realismi konventsioonikesksele „objektiivsusele”, võimalda-
vad tema sõnastused ja järeldused täiendavalt mõtestada Fredric Jamesoni 
hiljutist, impersonaalse afekti ja isikliku saatuse tasakaalule ehitatud rea-
lismiteooriat, mida tutvustame põhjalikumalt kolmandas peatükis. Neljandas 
peatükis vaatleme mõningaid XIX sajandi prantsuse klassikalisele realismile 
ja naturalismile omaseid kirjeldusnäiteid ning viime läbi Kõivu ja Jamesoni 
mõtete sünteesi. Näitame, kuidas Kõivu fenomenoloogilised mõtisklused ob-
jektiivsusest ühilduvad Jamesoni nägemusega realistlikest kirjeldustest kui 
keha impersonaalset eksistentsi markeerivast s t s e e n i l i s e s t  o l e v i k u s t. 
Arutlust jäävad lõpetama kaks lühemat peatükki, mille funktsioon on nüans-
seerida eelöeldut ning teha mõned lisajäreldused. Viiendas peatükis näitame, 
et sõltumata substantsiaalsest „teoreetilisest” ühisosast avaldub stseeniline 
olevik XIX sajandi realistlikes kirjeldustes ning Kõivu enese prosaistiprakti-
kas peaaegu ühildamatult erineval moel: kui esimesed toetuvad tugevalt dis-
kursiivsetele konventsioonidele, siis viimase kirjanduslikuks agendaks on pa-
geda nende konventsioonide eest puhtfenomenoloogilisse tegelikkusesse. Väl-
jajuhatuses lahkume ajaloolise realismi kitsamalt tasandilt ja osutame ühele 
võimalusele, kuidas Kõivu ja Jamesoni teooriate süntees, nägemus stseenilise 
oleviku objektiivsusest, võiks täiendada kirjandusteaduses klassikalist tõe-
näolisuse mõistet. Seeläbi selgitame, kuidas algselt ajaloolise realismi stsee-
nilise olevikuga seonduv tõepära toestab olulise komponendina ka hilisemate 
modernistlike kirjandusvormide esteetilist mõjujõudu.



284

2. Madis Kõiv objektiivsest ja subjektiivsest kirjutajast

Ajakirja Looming 2007. aasta 8. numbris avaldas Madis Kõiv rubriigis „Mõt-
teid ja märkmeid”2 kaheleheküljelise kirjutise „Subjektiivsuse objektiivsusest”, 
milles selgitas üht väidetavalt tema loomingu retseptsioonis levinud arusaa-
ma. Nimelt olevat Kõiv eesti kirjanduse üks subjektiivsemaid kirjanikke, ehk 
isegi kõige subjektiivsem.3 Kõiv pöörab aga selles väites sisalduvate mõistete 
tähendused iseäralikul viisil ümber: asjaolu, et tema ei kirjuta „ajastu poolt 
peale pandud mallides” (Kõiv 2007: 1256), ei tähenda, et tema tegevuses kirju-
tajana – kui seda õigesti mõista – ei leiduks midagi objektiivset. Ajastule oma-
se malli all mõtleb Kõiv tõenäoliselt nn peavoolu, kirjandusliku kujutamisviisi 
ligikaudset „keskmist”, mingisugust rohkemal või vähemal määral äratunta-
vat konventsiooni. Siinkohal on tähenduslik, et Kõiv ei piirdu järgnevas mõne 
,77$","%*,'(81(+,7%77+,"%*,'(01#$*(%&58*6'""9%&%*(81(758*6'""9%&%*(67#'%*)'&11,%*(
käsitlusega, vaid keskendub ilukirjanduse representatsioonijõu raskesti pii-
ritletavale küsimusele ja haarab oma arutlusse kaasa realismi mõiste, tuues 
näideteks Eduard Vilde loomingu ja August Gailiti romaani „Ekke Moor”: 

Võtame näiteks nn. realistliku proosa. Olgu see kas või Eduard Vilde „Kül-
male maale” (või mõni muu selletaoline „Ekke Moorini” välja ja kaugemale 
veel). Üteldakse sel puhul, et romaan kirjeldab objektiivselt oma objekti.... 
– vaesuse tõttu vargapoisiks muutunud peategelase käekäiku (Kõiv 2007: 
1256). 

Seoses nende teostega (mis, kui kasutada Kõivu eespool kasutatud sõnu, 
võiksid olla vähemasti ühele kindlale eesti kultuuri a j a s t u l e  o m a s e 
m a l l i  esindajad) tõstatab Kõiv intrigeeriva probleemi: mis on ikkagi sellise 
realistliku romaani objekt? Ning annab ka omapoolse vastuse: „Ajajärgu ja 
ümbruse murede, meelsuse, meeleolu, nägemuste, hoiakute, hirmude ja ar-
mude, keeldude ja käskude poolt kujundatud „reaalsus”. Miski, mida ajajärk 
ja ümbrus reaalsusena võtta lubab” (Kõiv 2007: 1256). See reaalsus kui aja- 
ja kohavaimude ühislooming on „aja-subjektiivne”, ning tõelise objektiivsuse-
ambitsiooniga kirjutajal on luba seda subjektiivselt vormida. Nii jõuab Kõiv 
7!1(!?''*6/"$&(%*,*'1!"%*,(2*+#"'%"77#"2*(8&&0*%'()"$*!(6"08&'1!"%*(!**'72"(
kirjeldamise juurde ja formuleerib oma intuitsiooni, pöörates ootamatult üm-
ber tema retseptsioonis leviva keskse aimuse: kui ta oleks tõeline subjektivist, 
oleks ta hoopis objektivist. Kõivu arusaamises – ja selline kirjeldus vastab 
tõepoolest hästi tema enese proosakeele poeetilisele toimele – viib just nimelt 

2 Rubriik „Mõtteid ja märkmeid” ei kanna Loomingus alati samasugust pealkirja, kuid 
on läbi aastate sisaldanud end juba kultuurimaastikul sisse töötanud ja tõestanud autori-
te spontaansemaid mõtisklusi. Kõivu kirjatükk, millest siinkohal analüüsime vaid kirjan-
dusliku realismi kohta käivat osa, on mitmes mõttes omapärane. Seda võib lugeda kui nn 
91%'&%'(60""'"6&'*,*:(7!1(,77!"#$&(%*,*'&%':(*#*%*1#1,--%"61'%*'(9?"("%*%*"%91'(+,7%77+,"%'(
lühiarutlust.

3 Kõiv ei viita sealjuures konkreetsetele nimedele ega tekstidele. Ühe niisuguse määratlu-
%*(J?"9&(6&"(+,7%77+(81(*%%*"%'"(6**,*61%&'&%*,*(1##15(K10*(L",9(MN&.'1;!"#*6&O(8/0*,%?#1%I(
„...üks Kõivu mõtlemise eripära ongi see, et ta ei välju individuaalsusest õieti kunagi. Ja just 
hoidumatus eneseküllasest subjektiivsusest annab tulemuseks midagi pisut paradoksaal-
%*'(F(J?"9&(+,7%77+,"#*(!?'*(@#""9?02(6&"(%*21(%115(+,7%77+,"%*6%()"2121H(7#(7!1(%7,")%"%-
!"%'(.77,"!1'1(9/$1(M6?#*61%O:(2"1,77$","#*O(@L",9(PQQRI(EEDFEEC:(1$1(9'(61(S/.*%77(BCCCI(
1863–1864, 2000: 1365). 



285

radikaalne subjektiivsus ja maksimaalne oma minasse süvenemine välja tõe-
lise objektiivsuseni, niivõrd kui sellest sõnast belletristika kontekstis rääkida 
saab. Objektiivsus selles ümberpööratud mõttes tähendab jõudmist „mina” 
juurest „meieni”:

Ainult süvenedes oma mina põhjani, kuni ta osutub millekski, mida võime 
nimetada „meieks” – suhteliselt (belletristika piir! siinpool ei saa miski 
olla absoluutselt absoluutne) absoluutseks meieks või ühisminaks –, võib 
kirjeldatud subjektiivsuse ületada (Kõiv 2007: 1256).

Selle liikumise kaudu on Kõivu järgi võimalik jõuda momendini, mil 

...langevad ära kõik „minu isiklikud” atribuudid – asjad ja asjaolud. Täp-
semalt „mina” enda poolt suvaliselt juhitud ja indutseeritud seigad. Seigad 
on kaotanud subjektiivse, või kui soovite, siis isikliku värvingu. Seigad tu-
levad ise, nii nagu nad tulevad, vabad „meie” personaalsest interpreteerin-
gust (Kõiv 2007: 1257). 

Sellele järgneb ümberpööramise tulemusena Kõivu samavõrra kompakt-
selt sõnastatud objektiivsusekäsitlus:

Asjade isetulemine on süvenemises sündinud absoluutse meie ühiskoge-
mus, selles mõttes objektiivne, ja ainult see ühiskogemus saabki sel (me-
tafüüsikast äralõigatud) belletristlikul tasemel olla objektiivne, siin, sel 
tasemel edasi (kõrgemale? sügavamale?) minna ei saa – !"#$%"&'()(*'"+ 
juba – belletristika mõiste määrab selle piiri (Kõiv 2007: 1257).4

Kuigi Kõivu lühitekst on täis pidevaid kõhklusi, pehmendusi ja täpsustusi, 
eriti belletristika ja metafüüsika segaste suhete osas, loeme s õ n a - s õ n a l t 
just neid keskseid kohti seikadest, mis „on kaotanud subjektiivse.... värvingu” 
ja „tulevad ise...., vabad „meie” personaalsest interpreteeringust” ning võtame 
tõsiselt nende formuleeringute võimalikku tähendust nii realismi kui ka tege-
likult kogu kirjanduse representatsioonivõime jaoks. Siinkohal on otsustav, 
kuidas mõista ,-.*/00).")$+"(")$või 12(.+(',, millele arutluse all olev objek-
tiivsusepretensioon toetub. Ehkki tundub, et Kõiv kirjeldab selles arutluses 
oma loomingu eripära ning vastandab selle teatud lihtsustatud arusaamale 
realistlikust kirjandusest, evivad äratoodud sõnastused mõtestavat potent-
siaali ka klassikalistes realistlikes tekstides prominentsete igapäevaeluliste 
kirjelduste jaoks. Veel enam, Kõivu enesegi esialgu hämaravõitu keskne in-
tuitsioon täpsustub ja täieneb, kui asetada see dialoogi uuemate realismiteoo-
riate, eelkõige Fredric Jamesoni kirjutatuga.

4(J?"9()-%"5(%*,,*$1(+,7%77+,"%*%(011!"%'&%*%:(!",,*,(7#(/01'&#'191,'(61#'"11#,"6&2(8&&-
red. Kanti järgi eristub esteetiline otsustus (ja ühtlasi otsustus kõigi sõnakunstiteostes lei-
duvate representatsioonide kohta) loogilisest, objektiga seotud otsustusest, mis on teaduse 
pärusmaa. Kuigi samuti u n i v e r s a a l n e, on esteetiline otsustus s i n g u l a a r n e, st seda 
ei tehta juba valmisoleva mõiste pinnalt. Universaalsuse tagab sellele mitte ilusa või üleva 
kui erilise predikaadi loogiline seostumine objektiga, vaid selle universaalne ühtivus kõigi 
hindajate meelesättumusega, mis moodustabki Kõivu sõnakasutuses +"(" (vt Kant 2000: 
99–101).



286

3. Fredric Jamesoni realismikäsitlus: 
jutustus ja stseen, emotsioon ja afekt

1968. aastal avaldatud loengus „Reaalse efekt” (e.k 2002) juhtis Roland Barthes 
Gustave Flaubert’i ja ajaloolase Jules Michelet’ loomingus5 leiduvate näidete 
abil tähelepanu olulisele tekstuaalsele suundumusele, mis on eriti omane rea-
lismile, kuid läbib kogu moodsat kirjandust laiemalt. Jutustusest hakkavad 
üha jõulisemalt esile tõusma kirjeldavad detailid, mis ei panusta enam kui-
dagi loo funktsionaalsesse struktuuri, mõjudes selle suhtes „luksusliku”, tä-
hendusetu ülejäägina (Barthes 2002: 106–108). Vaatame lähemalt Flaubert’i 
näidet. Jutustuse „Üks lihtne hing” alguses kirjeldatakse teenijanna Félicité 
emandale, proua Aubainile kuuluvat maja:

See kivivooderdisega maja asus põiktänava ja väikese tänava vahel, mis 
viis jõe äärde. Eri tasapinnad hoone sisemuses põhjustasid komistamist. 
Kitsas eeskoda eraldas kööki „saalist”, kus proua Aubain veetis kogu pika 
päeva akna all korvtoolis istudes. Valge krohvseina ääres oli reas kaheksa 
mahagonipuust tooli. Vana klaver baromeetri all kandis püramiidi meenu-
tavat pappkarbi- ja kartongikuhja (Flaubert 1995: 11).

Selle väljatõste viimast lauset tsiteerides tõstab Barthes esile baromeetri 
kui detaili, mis erinevalt teistest enam loo seisukohalt midagi ei tähenda (pü-
ramiidi meenutaval kartongikuhjal on veel võime konnotatiivselt viidata kor-
ratusele ja niimoodi iseloomustada Aubini kodu atmosfääri; vt Barthes 2002: 
106–107).6 Kuid tsiteeritud lõigust võiks näiteid tuua veelgi: milleks mainida 
k a h e k s a t mahagonipuust tooli? Igale Flaubert’i jutustuse lõppu jõudnule 
on ilmselt selge, et ka sel detailil pole kogu loo kulgemise dünaamika seisu-
kohalt mingisugust märgilist tähendust. Selgub, et esmapilgul luksusliku de-
taili eesmärk ongi teistsugune. Need kohad, mis mõjuvad jutustamise sünd-
musliku dünaamika suhtes justkui üleliigsetena, hakkavad Barthes’i sõnul 
sellistena tähistama „reaalse kategooriat” ennast: „...Flaubert’i baromeeter ja 
Michelet’ väike uks ei ütle lõppude lõpuks muud kui et: +"("$*/"+"3($4#",,/-
'"”” (Barthes 2002: 116). Märgilise tähenduse, loo suhtes tähendusliku funkt-
siooni puudumisel saavad neist märkidest r e a a l s u s e  p e l g a  o l e m a s o l u                    
ning lõpuks r e a l i s t l i k u  v a s t a v u s s u h t e  e n e s e  tähistajad, sünnitades 
nõnda uue, klassikalisele vastanduva realistliku tõepärasuse (Barthes 2002: 

5 Barthes’i lähenemise semiootiline vaatepunkt laseb tal Flaubert’i ja Michelet’ tekste 
probleemideta koos vaadelda, kuna keskmes on narratiivi funktsioneerimise analüüs, mille 
)7**'","%*2(*T*6'"2( @%.( M0*11,%*(*T*6'O( "%*H( '7"!"912(."%'70"7$011+1%()?."!?''*,"%*,'( %1!1-
moodi kui ilukirjanduses. 

6 Tähte närides võib iga niisuguse detaili võimaliku (mitte)funktsionaalsuse – ning seega 
ka Barthes’i mõtte – kallal kahtlemata norida: näiteks võib baromeeter panustada maja-      
pidamise miljöölisse kirjeldusse ühelt poolt kui osutus emotsionaalsele ebastabiilsusele 
(„soojem”, „külmem”) ning teiselt poolt, vastupidi, kui osutus soovile majapidamist korras-
tada („mõõta”, „kontrollida”). On selge, et selliste detailide täpne funktsionaalsusaste loo 
suhtes on igas lugemiskogemuses suuresti nii lugeja isikliku häälestuse kui ka sattumuse 
küsimus: piisava sihiliku mõttetöö tulemusena võib igale üksikasjale funktsiooni omistada, 
või vastupidi, iga detail võib loo seisukohalt funktsionaalne olla, ilma et lugeja seda tead-
vustaks. Sellegipoolest põhistab Barthes’i väidet tõenäosus, et igas konkreetses lugemis-
kogemuses on erinevad üksikasjad erineva funktsionaalse tähendusastmega. Täname selle 
tähelepaneku eest Arne Merilaid.



287

115–116).7 Realismi mõju võib Barthes’i järgi mõista niisiis loo suhtes iseseis-
vate, sellest eraldunud kildude toimena (lk 115–116). 

Niisugusel vastandusel – märgiliselt tähenduslikud detailid vs. tähenduse-
tud, näiliselt ebafunktsionaalsed ja „luksuslikud” tegelikkuse markerid – põ-
hineva mõjumudeli hõlmavaks kirjeldamiseks on kindlasti suurima töö teinud 
Fredric Jameson raamatus „Realismi antinoomiad” (2013). Jamesoni teoree-
tiline rõhuasetus võrreldes Barthes’iga on romaani kahel erineval ajadimen-
sioonil; selle mõistmine osutub hõlpsamaks, kui resümeerida alustuseks auto-
ripoolset üldisemat, realismi mõiste ajaloolist käsitlust. Juba oma uurimuse 
sissejuhatuses – ning see oluline eeldus jääb kogu arutlust pidevalt saatma 
– kirjeldab Jameson realismi kui uurimisobjekti olemuslikku põhiprobleemi: 
see ei püsi süstemaatilisel vaatlusel kunagi ühtsena silme ees, tuues endaga 
kaasa kõikvõimalikud binaarsed opositsioonid, mis realismi ideed viirastusli-
kult saadavad. Nii räägitakse realismi ja sellega koos ühtlasi r o m a a n i kui 
&&%181,*(7,*!&%,"6&(>1#0"(9/,816&8&#*!"%*%'(9?"(%*,,*(8/068/0$&,"%*%'(,1.&%'&-
misest XX sajandi modernistlikes vooludes; realismist vastandatuna roman-
tismile, sümbolismile, naturalismile või sotsialistlikule realismile; realismist 
kui kriitilisest tööriistast ühiskondlike probleemide avamisel vastandatuna 
arusaamale realismi ühiskondlikku .),)0.$50*’d kinnitavast iseloomust (Ja-
meson 2013: 1–2). Samamoodi kutsub realismi kasutamine kirjandusloo üht 
epohhi kirjeldava mõistena ellu erinevad implitsiitsed ajaloonarratiivid, mis 
peaksid sellele ümbritsevat tuge pakkuma. Nii asetatakse realism ühelt poolt 
suhtesse sellele eelneva varase valgustusajaga ning viimane omakorda sellele 
**,#*91(6,1%%"61,"%*:(+6%**0"'&2(>1#0"'*(181%'&$1:(!",(6?0$*(81(!121,(%'"",(7,"2(
9**,(%*,$*,'(,1.&%(.7"'&23(U*"%*,'()77,'(+6%**0"'16%*(0*1,"%!"(,?))(%*,,*(%&&5&-
mise või hajumisena modernismi, ning viimase lõpp omakorda üleminekuna 
postmodernismi (Jameson 2013: 2–3). 

Nende teoreetiliste poleemikatega on lahutamatult seotud kaks ajalisu-
se dimensiooni, mis kogu realismi poeetikat alal hoiavad. Esimene neist on     

7 Barthes’i klassikalise ja „uue” tõepära eristuse saab seada selgituslikku vastavusse 
)01#'%&%*(+,7%77+(V1WX&*%(S1#W"Y0*Z"(*0"%'&%*$1(M61&#"'*(6&#%'"2*O(0*)0*%*#'1'""9%*(0*>""!"(
#"#$( 6&#%'"( *%'**'","%*( 0*>""!"( 91.*,( @9'( ,/.*!1,'(J1#$07( PQBPI( B[BFB[[H3( S1#W"Y0*( %*15(
üldisemalt realismi tuleku ning kitsamalt Flaubert’i „Madame Bovary” selleks kirjandus-
looliseks tähiseks, millest edasi murenesid otsustavalt vanemate, n-ö „kaunite kunstide” 
ajastu ranged hierarhiad – kirjandusse puutuvalt näiteks „tegevuse esmasus tegelase suh-
'*%:(8&'&%'1!"%*(*%!1%&%(6"08*,21!"%*(%&.'*%:(>1#0"2*(."*010."1(91%'191,'(#*#2*(1"#*%*(9//-
rikusele ja kõne, kõnelemise aktuaalsuse esmasus ning kõikide nende elementide analoogia 
."*010.","%*( #/$*!&%*$1( 67$&67##1%'O( @S1#W"Y0*( PQQ\I( PPH3( S1#W"Y0*Z"( 8/0$"( .1661%( %*21(
0*>""!"(]^](%181#2"(6*%6)1"$1%(8/06;8/0$&,'(1%*#21!1(6&#%'"(*%'**'","#*(0*>""!:(!"21(!//-
ratles hierarhilisuse asemel demokraatia: „kõikide sõnade võrdsustumine, väärikate ja eba-
väärikate teemade, jutustamise ja kirjeldamise, esiplaani ja tagaplaani, inimeste ja asjade 
91.*,"%*(."*010."1(1,,1%&0&!"#*O(@S1#W"Y0*(PQBBI(DH3(S1#W"Y0*Z"(8176%(!/0$"5(M1%812*(81(7,*-
9&%'*(0*1,"%',"6()1,8&#*!"#*O(@S1#W"Y0*(PQBBI([CH(%*,,*('*09"6&(./9"#$&':(!"%(7,"(.10!77#"1%(
sotsiaalse kehandi varasema stabiilsusega, ning see häving avaldus ühtlasi tolle sotsiaalse 
hierarhiaga rangelt seotud poeetilise proportsiooni lagunemises. Barthes’ilikult võiks öelda, 
et just siis ilmusid kirjandusse „luksuslikud”, „tähendusetu ülejäägina” mõjuvad detailid: 
kangelase traagilise saatuse või õuedaami hapravõitu hingeelu portreteerimise kõrvale ker-
kis näiteks mütsilodude, aadrilaskmise, koogikeste ja kerjamise harjumuspäratu üksikas-
jalik kirjelduslasu, mis oli suures kontrastis varasemate, suhteliselt puhastatud ja õhuliste 
'*6%'"0&&!"2*$1:(6&%(91,"'%*%(01#$*(6"08*,2&%,"6()1018&%3(S1#W"Y0*(-',*5:(*'(60""'"6&'*(8176%(
oli Flaubert sellise ajastu kirjanik, kus kõik asjad asuvad samal tasandil ning kus seega ka 
k õ i k e  t u l e b  k i r j e l d a d a @S1#W"Y0*(PQBBI([CH3



288

j u t u s t u s või l u g u,8 mis koosneb lineaarse aja teljel paiknevatest sündmus-
test. Intuitiivselt igasuguse proosakirjanduse tuumkomponendina tähendab 
lugu juba lõpetatud sündmuste esitamist. Loo kuulumine juba-juhtunu val-
da tähendab kõige vastuolulise allutamist sõnale, asjaolude paika panemist. 
Nõnda võib öelda, et lugu muundab pelga indiviidi t e g e l a s e k s, st kellekski 
oma isikliku ajaloo ning selgelt määratletud kohaga sümboolsete suhete võr-
$&%'"6&%3(=*,,*%(!?''*%(9?"5(,77(91,,1(+,7%77+,"%*6%(%"%&6%(#"!*'121 s a a t u s t 
(Jameson 2013: 21) – loo struktuurseks sisuks on kangelas(t)e personaalse 
saatuse teostumine mineviku-oleviku-tuleviku teljel.

Lineaarse aja teljel jutustatava saatuseloo vastandpooluseks realismis on 
momendid, mil loo jutustamine peatub ja rõhk liigub tekstis sageli esinevate-
le k i r j e l d u s m a s s i i v i d e l e, millel puudub loo suhtes näiliselt funktsioon. 
Kui Barthes juhtis tähelepanu, et moodsas realistlikus kirjanduses on neil mo-
mentidel üha enam kalduvus osutada kõikvõimalikele jutustuse seisukohalt 
ebarelevantsetele objektidele, siis Jameson täiendab, et see teine diskursu-
%*'--)(8&.1'15(61('*"%*(1810*>""!":(!"21(9?"6%(#"!*'121 k e h a  i m p e r s o -
n a a l s e l  o l e v i k u l  p õ h i n e v a k s  p u h t a k s  s t s e e n i k s. Stseeni vald 
erineb loost kvalitatiivselt ja olemuslikult ning märgime etteruttavalt, et just 
see erinevus võimaldab Kõivu kirjeldatud „„minu isiklike” atribuutide äralan-
gemise” ja „asjade isetulemise” valguses hiljem mõista, millest tuleneb realist-
like kirjelduste intuitiivselt adutav „objektiivsus” ehk realismi objekti suhteli-
selt hõlpsam kokkulepitavus. 

Nimelt sisaldab Jamesoni teooria otsustavat metafüüsilist eristust, mis 
seob realistliku teksti stseenilise valla mõju puhta teadvuse sfääriga, eralda-
des viimase omakorda igasugustest personaalsetest identiteetidest, mis jää-
912(%*,,*,*(91%'1#21'&2(8&'&%'&%*(9?"(,77(91,21(@V1!*%7#(PQB[I(P\FPRH3(L&.'1(
teadvuse sfääris ringlevad kehalised „tundmused” on aga a f e k t i i v s e d ja 
i m p e r s o n a a l s e d, panevad nimetamisele vastu ning jäävad personaalses-
se identiteeti funktsionaalselt panustavate atribuutide suhtes autonoomseks. 
Tuues teooriasse afekti mõiste, vastandabki Jameson selle n i m e t a t u d 
e m o t s i o o n i d e kategooriale, mis funktsioneerib jutustuse osana: 

...%*%'(!1(%779"#(*!7'%"77#"(-!5*0(2*+#**0"21(M#"!*'1'&2(*!7'%"77#"6%O(
ning märkida seeläbi mitte ainult struktuurset erinevust emotsiooni ja 
afekti vahel, vaid rõhutada ka selle probleemi üht lisamõõdet, mis puudu-
tab keele kui niisuguse sekkumist. Uueks järelduseks oleks, et afekt (või 
afektid mitmuses) panevad mingil moel vastu keelele ning selle võimele 
nimetada asju (ja tundeid), samas kui emotsioon on nähtus, mida artiku-
leeritakse peaasjalikult nimede reastamise kaudu (Jameson 2013: 29).

Niimoodi piiritletakse afekti üsna vastuolulise mõiste tähendus viisil, mis 
võimaldab seletada igasuguse keelelise representatsiooni ja kirjanduse ajaloo 
küsimusi. Kui emotsioonide kategooria (mis on pärandunud meile eri antiik- 
ja varauusaegsete süstemaatiliste käsitluste kaudu) on olemuselt teadvusta-
tud ja struktuurne ning liigendub rea nimede kaudu (rõõm, kurbus, kahet-
sus jne), siis afekt oma püsimatus paljususes on raskesti tabatav, ei ühildu 
ühegi nimega ja moodustab väljaspool tähendusi eksisteeriva autonoomse                          

8 Jameson eelistab oma teooriale tunnetuslikult kõige lähedasemana prantsuskeelset 
sõna #67(), jättes selle enamikul kasutuskordadest inglise keelde tõlkimata.



289

sfääri (Jameson 2013: 29). Sõna „eksisteerima” olevikulisus ja neutraalsus on 
arutluse selles punktis otsustavad. Kui tavamõistuse ja ühtlasi tavakeele järgi 
seostub teadvus loomulikul viisil isedusega, nt küsimuses „kas sa ikka tead-
vustad, mis su ümber toimub?”, siis Jamesoni poststrukturalistlikus raamis-
tuses sõnastatud tees viib t e a d v u s e ja i d e n t i t e e d i  tasandi määravalt 
,1.6&3(L*16%"!*('*129&%'(!?"%'!1(.77)"%('/"*,"6&,'("!)*0%7#11,%*(81(7,*9"6&-
lise taandamisena kehale, mille suhtes kõikvõimalikud nimed, kategooriad ja 
identiteedid on objektid:

Tahan väita, et teadvuse olevik on mingil moel impersonaalne, et teadvus 
kui niisugune on impersonaalne; samas kui selle teadvuse subjekt ehk ise 
on tavamõistes personaalse identiteedi asupaik. Too isedus ise on aga ole-
viku impersonaalse teadvuse jaoks üksnes objekt ning teatud mõttes eris-
tuvad kõik mineviku-oleviku-tuleviku tasandi personaalsed samastumised 
impersonaalsest olevikust; kui tahes lahutamatud nad sellest olevikust ka 
poleks, on nad ikkagi üksnes objektid selle oleviku sees. [---] Nimelt saab 
selgeks, et mineviku-oleviku-tuleviku, personaalsete identiteetide ja saa-
'&%'*(0*>""!(6&8&'15(*#21%'(9""!1%*,()""0877#*,(8&'&%'1!"%*(91,21_(%1!1%(
kui igavese või eksistentsiaalse oleviku impersonaalne teadvus valdab vii-
masel piirjoonel puhast stseeni, näitamist, mis on jutustamisest ülepea 
lahutatud, eraldatud ja puhastatud (Jameson 2013: 24–25).

Jamesoni põhijäreldus on, et realismi tuleks mõista eelkõige lähtuvalt nen-
de kahe ajapooluse dünaamilisest tasakaalust: kui teksti pinge ühe pooluse – 
kas jutustuse või stseeni, nimetatud emotsiooni või afekti, saatuse lineaarse 
aja või keha impersonaalse oleviku – kasuks lahendada, kaob ka klassikalisele 
realismile ainuomane efekt. I g a  r e a l i s t l i k  t e k s t  h o i a b  t a s a k a a l u 
j u t u s t u s e  j a  s e l l e  s u h t e s  a u t o n o o m s e t e  s t s e e n i d e  v a h e l.

4. Stseenilisuse kasvav autonoomia: 
naturalism kui realismi metodoloogiline ülepingutus

Et mõista, kuidas jutustuse ja stseeni ajad tekstis vahelduvad ning kuidas 
kirjelduse üksikasjad võivad narratiivi edasiviimise teenistusest kanduda va-
hetult kohalviibiva „reaalse efekti” tekitamise teenistusse, tasub klassikaliste 
näidete varal analüüsida nende erinevat staatust realistlikus ja naturalist-
likus kirjelduses. Meie näiteks on meeleliste (peamiselt lõhnade ja valguste) 
kirjelduste erinev autonoomia Balzaci ja Zola teostes.9 Balzac kirjeldab „Isa 
Goriot’” alguses põhjalikult proua Vaquer’ pansioni ja selle ruume. Ühe toa 
kohta võime lugeda:

9 Ehkki Jameson käsitleb naturalismi kui erijuhtu realismi laiemas paradigmas, on selge, 
et naturalism (kas või Zola näitel) märgib ajaloolist momenti, mil jutustuse ja stseeni rea-
listlik tasakaal hakkab juba järk-järgult stseenilisuse poole kaldu vajuma. Metodoloogilises 
plaanis pole üllatav, et võrdlusliku võtme tolle tasakaalu ilmestamiseks pakub retrospek-
tiivselt moment, mil too tasakaal on ajalooliselt peaaegu ületatud. Naturalism (ning imp-
ressionism kui selle „helge” ekvivalent maalikunstis) kujutab endast selles mõttes otsekui 
vormilist lävepakku realismi ja modernismi vahel (viimases valitseb stseeniline olevik juba 
märksa täielikumalt). 



290

Sellest esimesest ruumist hoovab hõngu, millele keel ei ole leidnud nime 
ja mida peaks hüütama p a n s i o n i h õ n g u k s. See lehkab umbuse, hal-
lituse, kopituse järgi; see tekitab külmavärinat, tundub niiskena ninas, 
jääb rõivaste külge, maitseb toa järgi, kus on söödud, tast hoovab köögi, 
toidukambri, seegi haisu (Balzac 2004: 10–11).

See esmapilgul vägagi meeleline kirjeldus ei esinda siiski puhta stseeni 
valda, milles kirjeldatava maailma kohta võiks kõivulikult väita, et selle sei-
gad on vabanenud personaalsetest värvingutest. Vastupidi, Balzac hoiab jõu-
liselt kõiki detaile oma jutustuse funktsionaalses haardes: tugevalt hinnan-
gulistena, on need meelelised detailid ka t ä h e n d u s l i k u d, andes Vaquer’ 
pansionile Balzaci põimuvate lugude universumis sümboolse koha. Ehkki au-
tor räägib „hõngust, millele keel ei ole leidnud nime”, oskab ta kohe pärast 
seda väga hästi nimetada emotsioone, mida „pansionihõng” tekitab, ning neid 
emotsioone tähenduslikult oma jutustusse lõimida:

Kõik, mis Balzacil paistab füüsilise aistinguna – liisunud lehk, kopitanud 
maitse, rasvane riie –, tähendab alati midagi, see on mõne tegelase mo-
raalse või ühiskondliku staatuse: väärika vaesuse, räpasuse, tõusikute 
ambitsiooni, vana aristokraatia tõelise hingesuuruse märk või allegooria. 
Lühidalt – see pole õigupoolest enam aisting, vaid juba tähendus, allegoo-
ria (Jameson 2013: 33).

Erinevalt Balzacist, kes oma kirjelduses püüdleb „pansionihõngu” kui mil-
legi „tüüpilise” tähendusliku sisustamise poole, on Émile Zola looming tulvil 
näidetest, milles maailma meelelised kvaliteedid on asetunud juba põhimõtte-
,"%*,'(&&'(!772"(6766&%*12*%%*3(S7!11#"%(ML10""%"(6?.'O(8?&15(67,7#"11,!11,'(
%&##"'<<,'()?$*#*#&2(`,70*#'(#/,81%'(#?06*#&#1(L10""%"3(=112*%(6--'"(-.*,'(
juurviljavankrilt, satub Florent varahommikusele Keskturule, kuhu saabuvad 
61&519770"23(L?$*#*9(!**%('&'9&5(%*1,(6&#%'#"6(a,1&2*Z"$1(81(1&'70(6"08*,215(
turulettidel lebavaid köögivilju:

See oli meri, mis ulatus Saint-Eustache’i ristmiku juurest Keskturu täna-
vani, kahe paviljonidekobara vahel. Ja kahes otsas, kahel ristmikul suure-
#*%(977,("661(9**,:(6<<$"9",812(,1&%1(!1'%"2(*#21(1,,1(%",,&'"%*3(L/*9('?&%"%(
aeglaselt väga mahedas hallis, ujutades kõik asjad üle heleda akvarellivar-
jundiga. Need säbrulised kuhjad otsekui kiired vood, see tänava suletuses 
voolav rohelusejõgi, sarnane sügisvihmade hävinguga, omandasid peene ja 
pärlendava varjundi: õrn lilla, piimvalgega nüansseeritud roosa, kollasesse 
uppunud rohelised, kõik need kahvatud toonid, mis teevad taevast päike-
%*'?&%&,(.*,6,*91(%""2"3(L*1%1,1'"2:(,*.'%1,1'"2:(%1,1'%"$&0"2:(%"$&0"2:(191,"(
ja veel mullast ligased, näitasid oma säravaid südamikke; spinatipundid, 
hapuoblikad, arti!okikimbud, türgi ubade ja herneste kuhilad, õlega kok-
ku seotud rooma salati virnad laulsid kogu rohelise värvigamma ulatuses 
kaunade lakiroheliste kuni lehtede tumeroheliseni (Zola 2002: 29).

Näeme, et Zola ei ürita turul leiduvat kuidagi tähenduslikku või hinnan-
gulisse perspektiivi asetada. Erinevalt Balzaci püüust pansionihõngu tüüpi-
lisust määratleda ei saa siin köögiviljade värvilisest paljususest ilma meele-



291

valdsusesse kaldumata välja lugeda ühtki sotsioloogilis-ajaloolise tagapõhjaga 
heakskiitu või hukkamõistu turule ega selle territooriumil viibivatele inimes-
tele. Loetletud üksikobjektid, antud juhul peamiselt köögiviljad, ei asetu mõne 
allegoorilise loo võimalikult ökonoomse edastuse teenistusse, vaid kipuvad ot-
sustavatel hetkedel pihustuma hoopis puhtmeeleliste kvaliteetide määratuks 
ületulvaks – nii ei loetleta ühel hetkel enam isegi materiaalseid objekte, vaid 
võetakse (täienisti impressionistlikus vaimus!) vastu objektidest enestest otse-
kui autonoomset „õrna lillat”, „piimvalgega nüansseeritud roosat”, „kollasesse 
uppunud rohelisi” jne.10 Boriss Sut!kov on tabavalt märkinud, et „Zola otsekui 
lahustab isiksuse selles keskkonnas, mille kõige vähemgi võnge või lainetus 
teda kaasa kisub” (Sut!kov 1984: 176). Iga Zola lugeja teab, et need loetelud 
võivad väldata lehekülgi: esemete tohutu hulk, mis kirjaniku vaatele avaneb, 
kisub ta jutustamise lineaarse aja haardest lahti ning paiskab ühes temaga 
ka lugeja pikaks ajaks meeleliste kvaliteetide puhtasse impersonaalsesse („tä-
hendusetusse”11) olevikku. Siin tulevad Kõivu inspireerivad sõnastused taas 
mängu: ka Zola köögiviljad „tulevad ise, nii nagu nad tulevad, vabad „meie” 
personaalsest interpreteeringust”, need „on kaotanud subjektiivse, või kui 
soovite, siis isikliku värvingu”, neilt on „lange[nud] ära kõik „minu isiklikud” 
atribuudid”, nende otsekui pidurdamatu tulva intensiivistamine märgib „sü-
venemises sündinud absoluutse meie ühiskogemust”.

Stseenilisuse niisugune suhteline iseseisvumine, mida Zola puhul võib tu-
vastada ja piiritleda märksa selgemalt kui näiteks Balzaci või Flaubert’i pu-
.&,:(!/0$"5(-.',1%"(>1#0","%'(61#2&!"%'(0*1,"%!"%'(#1'&01,"%!"3(A#$10"(+,7%77T(
ja kirjandusteadlane György Lukács eristab täpselt analoogilistel alustel (rea-
lism kui jutustuse ja stseeni täpselt väljamõõdetud tasakaal vs. naturalism 
kui stseeni suhteliselt eneseküllasem autonoomia) realismi ja naturalismi kui 
kaht fundamentaalselt erinevat kirjutusviisi (jutustamine vs. kirjeldamine), 
millel on ühtlasi fundamentaalselt erinevad „ideoloogilised tagajärjed”. Es-
sees „Jutustada või kirjeldada?” ütleb Lukács, et (naturalistlik) kirjeldamine, 
mida iseloomustab muuhulgas kõige (täienisti jamesonlik) taandamine olevi-
kule ning „tegelaste alandamine elutute objektide tasandile” (Lukács 2005: 
130, 133), ei ole suuteline dünaamiliselt kujutama inimesi ega ühiskonnaklas-
se tegevuses – kirjeldamine ei suuda haarata „elu sisemist poeesiat”, milleks 
Lukácsi jaoks on „inimvõitluse poeesia”, „ühiskondlike suhete turbulentne ja 
aktiivne poeesia” (Lukács 2005: 126). Viimasega saab hakkama üksnes rea-
lism (nt Dickens, Balzac, Tolstoi), kus kirjelduslik detail on veel andunult ja 
dünaamiliselt jutustamise teenistuses ega ole sestap kaotanud oma eepilist 
funktsiooni (vt Lukács 2005: 110–116, 127). Naturalistlik kirjeldamine, mis 
taandab kogemuse vaatluseks (Lukács 2005: 116–117) ning kõige oleva na-
tüürmordilaadseks stoppkaadriks, ei ole oma olevikulise ajadimensiooni tõttu 
suuteline väljendama ega esile tõstma võitlevate klasside lootust (revolutsioo-
nilisele) muutusele. Niisugusest vaatenurgast tuleks naturalismi mõtestada 
selle sõna „looduslikkusele” ja „loodusseisundile” osutavate semantiliste kon-

10 Võiks vaielda, et Zola kirjeldus on sellegipoolest seostatav mõne tegelase (näljast nõr-
kenud põgeniku või akadeemiliselt haritud kunstniku?) vaatepunktiga. Ent käesoleva arut-
luse seisukohalt on määrav, et see on esitatud loetelulises, rangelt konstateerivas võtmes 
ning eraldub ja iseseisvub o m a  k e s t v u s e  k ä i g u s  p o e e t i l i s e  ü k s u s e n a tegelaste 
personaalsetest vaatepunktidest. 

11 See tähendusetus põhistab muuhulgas näiteks koolilapse pragmaatilist kannatama-
tust „looga edasi minna”, otsekui üldkehtivat voli „kirjeldusi vahele jätta”. 



292

notatsioonide kaudu: „Söekaevurid” on naturalistlik teos seepärast, et kaevu-
rite armetut elu on kirjeldatud kui väljapääsmatut ja muutusperspektiivita 
loodusseisundit – kui enesestmõistetavat naturaalset paratamatust, milles-
se nad on mõistetud (vt ka Sut!kov 1984: 176). Sel moel kujutab naturalism 
endast realismi metodoloogilist ülepingutust, kus „stseen” ise on muutunud 
autonoomseks ehk „naturaalseks”. Ent see ei tähenda, et stseenilist valda 
realismis sugugi ei eksisteeriks: just naturalismi kaudu on võimalik realismi 
stseenilist komponenti kõige paremini tuvastada.

Arutluse selles punktis on võimalik formuleerida Jamesoni realismiteoree-
tilise ning Kõivu fenomenoloogilise lähenemise vaheline sugulus: personaal-
%*'*("2*#'"'**'"2*(81(%11'&%'*(0*>""!"%'(1&'7#77!%*,'(*0"%'&9(%'%**#","#*(91,2(
– teadvuse impersonaalne olevik – kujutab endast ühtlasi üht laadi kõivulikku 
„suhteliselt absoluutse meie või ühismina” valda, milles „langevad ära kõik 
„minu isiklikud” atribuudid”. Ning nüüd on võimalik välja pakkuda ka üks 
võimalus, miks realismi tunnetuslik objekt näib teiste kanooniliste vormide 
omadega võrreldes kuidagi intuitiivselt lihtsamini kokku lepitav, ühiselt pa-
0*!"#"( /01'&#'193( L7'*#'%"11,%*,'( *0"#*91'*,*:( )*0%7#11,%*'*%'( "2*#'%&%'*%'(
kantud saatusejutustustele tagab siin usutavuse („ühise äratuntavuse”) per-
sonaalsest interpreteeringust vaba teadvuse impersonaalse oleviku „meie või 
ühismina sfäär”, mille „objektiivsust” ehk objektikesksust põhistab asjaolu, et 
„asjade isetulemise” tasandil oleme me sõltumata oma võimalikest erinevatest 
isiklikest atribuutidest ja saatustest k õ i k  ü h e v õ r r a  p e l g a l t  t e a d v u -
s e l. Realismi (ja naturalismi) stseeniline vald markeerib s õ n a l i s e l t keelele 
ligipääsmatut ja nimetamisele vastu panevat „asjade isetulemise” afektiivset 
ühistasandit.12(=*,,*('1%1#2"(%)*'%""+,"#*(%?#1,"#*(M%"%&O(9?"(MT776&%758*6'O(9?"5(
@#1$&(910%'"(#/*!*H(91%'191,'(>1#0",*:(181%'&,*:(6"081#2&%,"6&,*(67#9*#'%"77-
nile jne erineda – ent sellegipoolest jõustab ja mõtestab selle tasandi „realist-
likkust”, „objektiivsust” või „hõlpsat kokkulepitavust” hüpotees, et keele- või 
tähenduseelse pelga teadvusel-olu afektiivses vallas, absoluutse meie ühis-  
kogemuses, „tulevad kokkulepped ise”.

5. Subjektiivsuse lõhustumise kaks suunda: Zola ja Kõiv

Kõivu ja Jamesoni sel moel sünteesides ei taha me sugugi väita, et XIX sajandi 
klassikalise realismi ja Kõivu kirjutamismetoodika eemaldumised personaal-
se identsuse subjektiivsest tasandist oleksid teineteisega kuidagi identsed või 
samasuunalised. Kõivu ja (näiteks) Zola „kalduvused stseeni poole” on täp-
selt vastupidise suunitlusega – impersonaalsed tasandid, kuhu kumbki välja 
jõuab, on ühisnimetajata. Sellegipoolest tundub meile nende juures sarnane 

12 Teadvustame, et kirjandust käsitledes tekib ületamatu vastuolu ühelt poolt asjade 
isetulemise ja puhta oleviku, /*3*.’e voolu peatumise, aistingute ja afektide olla-laskmise, 
köögiviljade meres loksumise – ja teiselt poolt kirjanduse kui paratamatu tähistamise ja tä-
henduse tekitamise, sõnade kui märkide rittaseadmise, pideva tõlgendamise (turu kui ühis-
konna peegelduse) vahel: et afekt „paneb keelele vastu”, aga kirjandus on pelgalt sõnakunst. 
Meie analüüs toimub sõnateose poeetiliste või narratiivsete üksuste ning nendevaheliste 
silmanähtavate erinevuste raames – „stseen” on selles mõttes paratamatult afektivalla se-
kundaarne tähistaja, aga siiski mitte a f e k t  i s e  (üks asi on rääkida reaalsete organismide 
meelelistest, keele-eelsetest tajumustest ning teine asi on rääkida nende sõnalisest repre-
sentatsioonist kirjanduses). Täname selle tähelepaneku eest Epp Annust. 



293

„subjektiivsuse lõhustumise mehhanism”, kuivõrd mõlemal juhul esitatak-
se arvestatav väljakutse personaalse identsuse narratiivsele tasandile. Kui 
realismis või naturalismis „hajub subjekt” ajutiselt tarbeesemete otsekui ise-
toimiva valla määratusse ülevoolu, mis peegeldab tagasi kapitalistliku turu 
diskursiivset hegemooniat („ajastu poolt peale pandud malle”), siis Kõivul la-
hustub subjektiivsus puhtaks fenomenoloogiliseks reaalsuskogemuseks – ning 
selles liikumises võib näha pigem püüdu vabaneda igasugusest diskursiivsest 
hegemooniast.

Tunnistame, et turukirjelduse valik zolaliku naturalismi näiteks pole 
käesoleva arutluse raames sugugi juhuslik, sest XIX sajandi teises pooles, mil 
kapitalistlikud tootmis- ja tarbimissuhted olid juba piisava määrani intensii-
vistunud, kujutas just turustseen seda „reaalsuse” paradigmaatilist /*70.’t, 
mis kõige paremini vastas keha impersonaalsele ja afektiivsele olevikule. (Mõ-
ningast mängulisust lubades võiks öelda, et turuplats markeerib nii metafoor-
selt kui ka sõna otseses mõttes „hõlpsa kokkulepitavuse kohta”, kus „asjad 
tulevad ise”.) Siit ka esmajoones just materiaalsete üksikesemete, loo seisuko-
halt „luksuslike objektide” ja nende kvaliteetide määratu ületulv klassikalises 
mõttes realistlikes ja naturalistlikes kirjeldustes, mille eesmärk oli artikulee-
rida „kodanliku keha ajaloolist teket” (Jameson 2013: 42). Niivõrd, kuivõrd 
võib öelda, et siinkohal vaadeldava ajaperioodiga samalaadsed (ehkki nüüd-
seks ilmselt veelgi intensiivistunud ning selle käigus teisenenud) tootmis- ja 
tarbimissuhted domineerivad ühiskonnas tänapäevani, ei kao kirjandusest 
kusagile ka XIX sajandi klassikalisele realismile või naturalismile tunnusliku, 
materiaalsetele objektidele ja tarbeesemetele ning nende (iseseisvunud) oma-
dustele keskenduva (turu)stseeni aktuaalsus, usutavus ja „objektiivsus”. Tun-
nuslikemaiks näideteks võiksid olla Don DeLillo „Valge müra” („White Noise”, 
BCDRH:(b0*'(c1%'7#(c,,"%*(MK!**0"61()%-..7)11'O(@MK!*0"W1#(L%dW.7O:(BCCBH(
81(e",,"1!(f"5%7#"(Mg&%'0"'&91%'&%O(@ML1''*0#(S*W7$#"'"7#O:(PQQ[H3(

Nagu mainisime, laguneb Kõivul personaalse identsuse subjektiivne ta-
sand võrreldes naturalistliku (turu)stseeniga täpselt vastupidises suunas. 
Tema proosastiili – või ehk talle iseloomulikku suveräänset keeldumist mil-
lestki sellisest nagu stiil – iseloomustab peamiselt teksti pidev ja äärmiselt 
detailne fenomenoloogiline tähelepanu ümbritsevale maailmale ja järjekindel 
,775&!"#*( "$1%&$&%*%'( '191!?"%'*%( 2"%6&0%""9%*%':( %*,*'191%'( '77#"%'( @L",9(
2004: 12–13, 2005: 668–669). Tema tekstidest eksperimentaalsemate, eriti 
07!11#"2*(MK6*#O(@BCCEH( 81(ML/*9O(@PQQ\H()&.&,(7#(9?"!1,"6(8/,$"21:(6&"21%(
see ainitine tekstuaalne tähelepanu liigub aeg-ajalt jutustuse rahulikust eda-
sikandmisest k õ i v u l i k u  p u h t a  s t s e e n i  r e g i s t r i s s e, milles lugeja 
avastab end täielikult erinevate mäluliste fragmentide (kas jutustaja mäletab 
mingit sündmust korrektselt?), modaalsuste (kui kindel mingi sündmus, ot-
sus, paratamatus üldse on/oli?) ja lähikirjelduste autonoomsest tsoonist. Kõige 
6-,,&%,"6&!1,'(#/"'*"2(%*,,"%'*%'(-,*!"#*6&'*%'()16&5(",!%*,'(07!11#(ML/*9O3(
Näiteks VII peatükk keskendub peamiselt hämarale ülekuulamisepisoodile 
ühes maa-aluses toas, kuhu minajutustaja jõuab ja esialgu oma sealviibimi-
se kohta ratsionaalselt arutleb: „Kummaline asi – kas on mu viibimisel siin, 
selles toas; siin riiulite vahel laua juures istumisel, tee rüüpamisel mingi ees-
märk, mõni otstarve, või lihtsalt, tulen sisse, ütlen tere, võtan istet – palun is-
tuge, soovite teed, kohvi... ja edasi? Ta seisab ja vaatab mind” (Kõiv 2004: 117). 
Eelneval leheküljel on vihjatud, et peale (mina)jutustaja viibib toas veel kaks 



294

meest, kellest üks seisab raamaturiiulite kõrval ja teine istub laua taga. Kohe 
oma sisemonoloogis esitatud küsimuse järel kirjeldabki autor silmside tekki-
mist istuva mehega ning alustab sellega tervet iseseisvat stseenilist kirjeldust: 

Sel hetkel on tasakaal oma labiilsuse ülimas seisundis, kuid ikkagi sei-
sundis, s.t tasakaal püsib – ta vaatab mind, õieti mu pilku; tasakaal, mis 
toetub pilkude üksteise otsa kuhjatud klotsidest, on oma ülima, veel kuju-
teldava astmeni labiilne; teravate servadega – ei, isegi mitte seda, nurka-
dega – üksühele toetuvate klotside püramiid kukub, ta ei saa jääda püsi-
ma: tasakaalust väljavajumise lõpmatuseni venitatud hetk. Ainult sellepä-
rast püsivad pilgud oma vastastikku ehitatud tornil, püsib raamatulugeja 
avause kohal, õlg peaaegu puutumas seina – aga veel mitte – jalg peaaegu 
astumas kuristikku – aga veel mitte –, pilk libisemas raamatult põrandale, 
haaramaks sügavikku, nagu ta on – aga veel mitte, veel... (Kõiv 2004: 117).

Kõivu proosakeelt iseloomustab selliste episoodide puhanguline esiletõus 
jutustuse vahelt, ehkki neid on „tavanarratiivist” märksa keerulisem eristada 
kui realistlikku lugu seda tasakaalustavatest stseenidest. (Õigupoolest jõua-
vad paljud Kõivu tekstid „tavanarratiivi” tasemele üpris harva, heaks näiteks 
on jutustus „Õun”, kus unenäo ja reaalsuse vaheline modaalne segadus kuju-
tab endast pigem kogu teksti „tuumtasandit”.) Nii kannab ka eelnev näitelõik 
teatud määral edasi loo sündmusi, kuid sedavõrd atomaarsel viisil, et lahustab 
kirjeldatud olukorra (pilgu püsimine, teise mehe õla liikumine) lõpuks imper-
sonaalsesse puhtaistingulisse igavesse olevikku: subjektiivse narratiivse ta-
sandi pilk, mis vaatab „mu pilku”, lahustub mina põhjani süvenemise tulemu-
sel „lõpmatuseni venitatud hetkeks”, kus „üksteise otsa kuhjatud klotside”, 
„üksühele toetuvate klotside püramiidi”, „pilkude vastastikku ehitatud torni” 
kukkumine on igaveses viibimises („aga veel mitte”). Süvenemine pilkude koh-
tumisse viib siingi „meie” või „ühismina” puhtfenomenoloogilisele tasandile, 
mida markeerib inimeste võrdne teadvusel-olu ning „asjade isetulek”. Sestap 
kutsuksime Kõivu niisugust kirjutusviisi tinglikult f e n o m e n o l o o g i l i -
s e k s  r e a l i s m i k s – barthes’ilikku „reaalse tasandit” ja Jamesoni stseenili-
se oleviku valda esindab siin sõnaline püüd läheneda puhtfenomenoloogilisele 
tegelikkuse kogemusele enesele.

6. Väljajuhatus: realism üle realismi piiride

Kõige selle põhjal saab teha kaks lisajäreldust. Üks neist puudutab stseenilist 
olevikku kui kirjandusliku realismi iselaadse usutavuse üht olulist lätet, teine 
aga stseenilisel olevikul põhineva realistliku tõepära elujõudu klassikalisele 
realismile järgnenud modernistlikes kirjandusvormides. 

Essees „Tõenäolisus ja motivatsioon” käsitleb Gérard Genette tõenäoli-
sust kui narratiivi meelevaldsuse parajat määra – nende sündmuste valikute 
laiust ja ahtust, kuhu lugu u s u t a v a l t  pöörata võib, ilma et see meelevald-
sena mõjuks. Genette, kes sellest rakursist käsitleb kõigepealt XVII sajan-
di prantsuse klassikalise ajastu kirjanduslikke tekste, sisustab tõenäolisuse 
mõiste „vastavuse, sobivuse või kombepuhtusega” (Genette 2011: 181) – mitte 
sellega, kuidas „asjad on”, vaid sellega, kuidas need „peaksid olema”, „olema-



295

pidavaga” (Genette 2011: 180). Tiina Kirss märgib tabavalt, et niisuguses re-
>""!"%(!//01',*5( '?*#/7,"%'(#1001'""9"( M*%!18/08*67001%(6&8&'1'&2( '*$*9&%'*(
vastavus maksiimidele, mida adressaadiks olev lugemispublik õigeks peab” 
@J"0%%(PQBBI(PQ[H3(4""()7,*91'(L"*00*(a70#*",,*Z(Ma"2"O(@BE[GH('77#1%'*(60""'"6&'*(
arvates „teps mitte tõenäoline, et autundega tütarlaps naituks oma isa mõrt-
sukaga” (viidatud Genette 2011: 179–180) – selline asi saavat usutavalt juh-
'&21(-6%#*%( '?%",77%3(J&"( M6,1%%"61,"%*,(181%'&,O(2*+#**0"%( '?*#/7%&%'(#""%""%(
narratiivi vastavus „avalikus arvamuses käibel olevate juhtmõtete (maksiimi-
de) kogumiga” ning „vaikiv nõusolek kombepuhtuse normidega” (Kirss 2011: 
203),13 siis edasi täheldab Genette just Balzaci näitel, kuidas XIX sajandil il-
mub välja „poolriukaliku narratiivi tüüp” (Genette 2011: 184), mis teeskleb 
„igas töös oma ürituse huvides 80'.)/(880$)9"':*/(.0.)” (Genette 2011: 185). 
Selle kunstliku tõenäolisuse markeriteks on ohtrad pedagoogilised klauslid ja 
seletused, mis „on jutustuse teenistuses, andes (eriti mittepariislasest) lugeja-
le edasi mitmesuguseid argitarkusi talle võõrast provintsielust” (Kirss 2011: 
205). Näiteks: „„Ja nimelt sellepärast...”; „Järgneva mõistmiseks on ehk tarvi-
likud mõned selgitused...”; „See asjaolu nõuab selgitamist...”; „Siia on tarvilik 
lisada mõned selgitused...”; „Selle loo mõistmiseks...” jne” (Genette 2011: 185). 
Kirss üldistab õigustatult, et sellise võttega loob Balzac „oma romaanides süs-
'**!%&%*,*()-0$"91(M)079"#'%"*,&(*'#7$011+1O(*.6()079"#'%,"6&('?*#/7,"%&%*;
süsteemi” (Kirss 2011: 205). 

Käesolevas arutluses läbi viidud Kõivu ja Jamesoni sünteesi põhjal tahak-
sime nende kahe (kahtlemata ajaloolises järgnevuses välja kujunenud) tõenäo-
lisuse-tüübi kõrvale asetada veel kolmanda, mis ilmneb kõige paremini realist-
liku stseenilisuse naturalistliku süvenemise juures ning märgib barthes’ilikult 
öeldes „klassikalisele vastanduva realistliku tõepärasuse” sündi. Kutsuksime 
seda tõenäolisuse-tüüpi s t s e e n i l i s e k s  t õ e n ä o l i s u s e k s, kuivõrd selle 
allikaks on narratiiviga lõdvalt või üldse mitte seonduvad elemendid – ele-
mendid, mis „pole jutustuse teenistuses”, ent mis teose usutavuse tagamiseks 
on sellegipoolest hädavajalikud.14 Barthes’i näitest tuntud, jutustuse suhtes 
luksuslik Flaubert’i baromeeter, aga ka Zola turustseeni värvideks ja valgus-
mänguks pihustuvad köögiviljad – niisuguse tõenäolisuse lätteks pole mitte 
vastavus sellega, mis on looliselt sünnis või kombekohane, vaid sõnade vas-
tavus pelga aistingulise tegelikkusega, lineaarse loo suhtes selgelt iseseisva 
kehade impersonaalse ja afektiivse olevikuga (olgu seda tegelikkust või olevik-
ku tähistavad loetelud lõppkokkuvõttes kui tahes „diskursiivsed”). Selles tõe-
#/7,"%&%*(0*>""!"%(7%&'1'16%*('*6%'"9/,"%*,*('*$*,"66&%*,*(691,"'1'""9%*,'('*"%';((((
sugusel moel – siin ehitatakse mimeetilist ruumi ilma kindlatele narratiivse-
tele subjektipositsioonidele toetumata või pigem neid positsioone järjekindlalt 
lagundades ja lahustades. Niimoodi loodud stseenitasand on võimalikult vaba 
Kõivu kirjeldatud „„mina” enda poolt suvaliselt juhitud ja indutseeritud sei-
kadest”, sest moodustub ainuüksi impersonaalsetest singulaarsustest, mille 
ainus omadus ja funktsioon ongi nüüd rangelt võttes (ühine) äratuntavus ja 
vahetu kohalolu. Selline on meie esimene lisajäreldus. 

13(=*,,*(181%'&('*7%'*(*%'**'","%"()07)70'%"77#*(6"08*,215(S1#W"Y0*Z"(M6&#%'"2*(0*)0*%*#'1-
'""9#*(0*>""!O(F(9'(1,,!/06&%'(G3

14 Seda isegi siis, kui ka see tõenäolisuse süsteem oli esiotsa „loodud” – nii Flaubert’il kui 
ka Zolal olid kirjutamiseks selgelt sõnastatud metodoloogilised printsiibid.



296

Viimaks on võimalik näidata, kuidas realismis ja naturalismis esilduv 
stseenilisus võib osutuda sõnade ja asjade vahelise vastavussuhte ankrupunk-
tiks ka neile järgnenud modernistlike kirjandusvormide juures. Fredric Jame-
son täheldab uurimuses „Realismi antinoomiad”, et „realism on [saatuse ja 
igavese oleviku] vahelise pinge tulemus; kui pinge ühe kasuks ära lahendada, 
laguneb ka realism ise” (Jameson 2013: 12). Nii märgib modernistlike kirjan-
dusvormide teke juba stseeni märksa täielikumat hegemooniat jutustuse üle 
– ning sõnad ei otsi neis vastavust esmajoones mitte (näiteks) välise mate-
riaalse reaalsuse või kodanliku igapäevaeluga, vaid stseeniliste nähtustega, 
mis osutavad keelelisele väljendusele märksa suuremat vastupanu. Keskseks 
näiteks võiks siinkohal olla sürrealistlik automaatkirjutus kui püüd väljenda-
da sõnas mitteteadvuse peaaegu määratlematut liiasust teadvuse identsuse 
üle – viia sõnad vastavusse teadvustamatuga. Jean-François Lyotard on käes-
7,*91(10&',&%*$1(9/$1$"(67#$*#"11,%*,(9""%",(6"08*,21#&2(61(#/"'*6%(L07&%'"(81(
Joyce’i suurromaane: 

4""(L07&%'"(6&"(61(V7dW*Z"(,77!"#$(9".815(!",,*,*$":(!"%(*"(,1%*(*#2(67.1,7,*-
916%('*.13(h;;;i(L07&%'"()&.&,(7#(1$1(9".81!"%*(."#2(%**:(*'(612&!1(,/.*5(
teadvuse identsus – see langeb liiga paljude aegade ohvriks. Joyce’il oma-
korda kaob vihjamise hinnana kirjutuse identsus – liiga paljude raamatute 
9?"(6"081#2&%*(7.90"#13(L07&%'(9".815(6&8&'1!1'&,*()&&'&!1'&(%-#'16%"(
ja sõnavaraga keele abil ning kirjutuse abil, mis paljude oma tegurite poo-
,*%'( 6&&,&5( 9**,( 07!11#",*( 7!1%*( 8&'&%'1!"%*( >1#0"3(J"081#2&%,"6( "#%'"-
'&'%"77#:(!",,*(L07&%'()/0"%(b1,j1W",'(9?"(`,1&5*0'Z",':(7#(!&"2&$"()1.&)"2"(
pööratud – selles mõttes, et kangelane pole enam tegelane, vaid ajas kul-
gev teadvus.... (Lyotard 2014: 39–40).

Ka siin helisevad otsekui iseeneslikult kaasa Kõivu inspireerivad sõnas-
'&%*2( F( 61%( *"( 6&8&'1( %-00*1,"%',"6( 1&'7!11'6"08&'&%( 9?"( L07&%'"( 07!11#"%(
kesksele kohale asetuv tahtmatu meenumise mehhanism endast süvenemises 
sündinud asjade isetulemist !,#$";7"//"'7"? Tulemuseks pole loomulikult kon-
ventsionaalne realism, aga sõnade ja asjade vaheline vastavussuhe – kirjutus-
viis – jääb sellegipoolest realistlikuks laiemas mõttes:

Sellest vaatenurgast on võimalik näha, kuidas kirjanikke, kellest mõel-
dakse kui antirealistlikest modernistidest, saab kaasata uute realismide 
ajalukku. [---] Reaalsus paigutatakse ümber – viiakse „sissepoole” –, kuid 
tegelikkuse või „elu” õige kujutamine jääb keskseks eesmärgiks täpselt sa-
mamoodi nagu klassikaliste realistlike kirjanike puhul (Bowlby 2007: xvi).

Samas vaimus võiks juba päris üldisel tasandil oletada, et Kafka jaoks 
paigutub tegelikkus ümber näiteks bürokraatlike süsteemide liiasusse üksik- 
indiviidi üle ning postmodernistlikus paradigmas näiteks hüperreaalse või 
simulatsioonilise liiasusse tegelikkuse enese üle. Edasine uurimine võiks kä-
%"',*21( %'%**#","%*( 7,*9"6&( 191,2&!"%'( #/"'*6%(f*70$*%(L*0*W"( )*11*$&(#&,,;(((((((
stiililistes loeteludes või Alain Robbe-Grillet’ püüdlustes objekti võimalikult 
mikroskoopiliselt ja täpselt kirjeldada. Või mõnes uue sajandi uussiiras „nüü-
disrealistlikus” teoses, kus mõnevõrra teisenenud vormis võib taas tähelda-
da klassikalisele realismile sarnast jutustuse ja stseeni vahelist tasakaalu. 



297

Sellest stseenilisel olevikul põhineva realistliku tõepära perspektiivist loovad 
uued realismid uusi vaateid tegelikkusele (vt ka Robbe-Grillet 1996: 157–168). 
Nii kätkevad ka kõikvõimalikud klassikalisele realismile järgnenud kirjan-
dusvoolud endas sõnade ja asjade vahelist realistlikku vastavust – isegi kui 
need „asjad” pole enam osakesed meile enesestmõistetavast välisest või eel-
eksisteerivast materiaalsest tegelikkusest, vaid pärinevad mõnest raskemini 
tuvastatavast vallast või luuakse lausumise käigus.

Kirjandus

B a l z a c, Honoré de 2004. Isa Goriot. Tlk Bernhard Linde. Tallinn: Avita.
B a r t h e s, Roland 2002. Reaalse efekt. Tlk Indrek Koff. – R. Barthes, Autori surm. 

Valik kirjandusteoreetilisi esseid. Tallinn: Varrak, lk 105–116.
B e a u m o n t, Matthew 2007. Introduction: Reclaiming Realism. – Adventures in 

Realism. Toim Matthew Beaumont. London: Wiley, lk 1–12.
B o w l b y, Rachel 2007. Foreword. – Adventures in Realism. Toim Matthew Beau-

mont. London: Wiley, lk xi–xviii.
D e n t i t h, Simon 2007. Realist Synthesis in the Nineteenth-Century Novel: „That 

unity which lies in the selection of our keenest consciousness.” – Adventures in 
Realism. Toim Matthew Beaumont. London: Wiley, lk 33–49.

F l a u b e r t, Gustave 1995. k6%(,".'#*(."#$3(F(J7,!(8&''&3(L-.1(K#'7#"&%*(6"&%1-
!"#*3(U,6(U1'81#1(l1,,1):(U""&(J1,2!1:(K#&(N?&#3(U1,,"##I(L*0"772"613(

G e n e t t e, Gérard 2011. Tõenäolisus ja motivatsioon. Tlk Anti Saar. – Methis. 
<)0%(,$=0+,'(*#,$>.)*'(7,, nr 8, lk 179–199.

J a k o b s o n, Roman 2014. Realismist kunstis. – Kirjandus kui selline. Valik vene 
vormikoolkonna tekste. Koost ja toim Märt Väljataga. Tallinn: TLÜ kirjastus.

J a m e s o n, Fredric 2013. Antinomies of Realism. London–New York: Verso.
K a n g r 7:(g11081(PQBP3(V1WX&*%(S1#W"Y0*Z"()7,""'","#*(*%'**'"613(F(m"6*06110:(#0(

4–5, lk 128–141.
K a n ':(^!!1#&*,(PQQQ3(a0"'"X&*(7T('.*(L7n*0(7T(V&2$*!*#'3(U.*(a1!50"2$*(c2"-
'"7#(7T('.*(e706%(7T(^!!1#&*,(J1#'3(U,6(81('7"!(L1&,(f&d*03(4*n(o706I(Cam-
50"2$*(A#"9*0%"'d(L0*%%.

K i r s s, Tiina 2011. Kultuuritõlge ruudus: Gérard Genette’i „Tõenäolisus ja moti-
vatsioon”. – Methis. <)0%(,$20+,'(*#,$>.)*'(7,, nr 8, lk 200–207.

K õ i 9:(g12"%(PQQ\3(L/*93(U10'&I(K667#3
K õ i v, Madis 2007. Subjektiivsuse objektiivsusest. – Looming, nr 8, lk 1256–1257.
L e v i n e, George 2007. Literary Realism Reconsidered: „The World in its length 

and breadth”. – Adventures in Realism. Toim Matthew Beaumont. London: Wi-
ley, lk 13–32.

L u k á c s, Georg 2005. Narrate or Describe? – Writer and Critic. Tlk Arthur Kahn. 
Lincoln: An Authors Guild Bacprint.com Edition, lk 110–148.

L u k á c s, György 2006. The Meaning of Contemporary Realism. Tlk John ja Necke 
Mander. Monmouth, UK: Merlin.

L y o t a r2:(V*1#;`01#p7"%(PQB\3(L7%'!72*0#%&%*%'( ,1%'*,*3(J"08&(11%'1'*%'(BCDPF
1985. Tlk Mirjam Lepikult. Tallinn: Tallinna Ülikooli Kirjastus.

L " , v, Aare 2004. Madis Kõiv. Writer to an ideal reader. – Estonian Literary Ma-
gazine, nr 19, lk 10–16.



298

L " , v, Aare 2005. Järelsõna. – M. Kõiv, Luhta-minek. (Eesti mõttelugu 61.) Tartu: 
Ilmamaa, lk 665–671.

S1# W " Y 0 *:(V1WX&*%(PQQ\3(U.*(L7,"'"W%(7T(K*%'.*'"W%3(U,6(f150"*,(S7W6.",,3(N7#27#F
New York: Continuum.

S1# W " Y 0 e, Jacques 2011. U.*(L7,"'"W%(7T(N"'*01'&0*3(U,6(V&,"*(S7%*3(a1!50"2$*I(
L7,"'d3

R o b b e - G r i l l e t, Alain 1996. For a New Novel. Essays on Fiction. Tlk Richard 
l7n1023(c91#%'7#:(^,,"#7"%I(470'.n*%'*0#(A#"9*0%"'d(L0*%%3

R ä h e s o o, Jaak 1999. Madis Kõivu näidenditest. – Looming, nr 12, lk 1861–1874.
R ä h e s o o, Jaak 2000. Madis Kõivu näidenditest II. – Looming, nr 9, lk 1363–1382.
S u t !ko v, Boriss 1984. Realism läbi aegade. Tlk Georg Meri. Tallinn: Eesti Raa-

mat.
Z o l1:(q!",*(PQQP3(L10""%"(6?.'3(U,6(U1'81#1(l1,,1)3(U1,,"##I(L*0"772"613
U n d u s k, Jaan 1986. Friedebert Tuglase „realism” ja sajandivahetuse kultuur. 

Tallinn: Eesti NSV Teaduste Akadeemia.
W e l l e k, René 1976. The Concept of Realism in Literary Scholarship. – Concepts 
7T(a0"'"W"%!3(4*n(l19*#FN7#27#I(o1,*(A#"9*0%"'d(L0*%%3

On the autonomy of bodily present in the aesthetics of literary realism

Keywords: realism, naturalism, descriptions, affect, objectivity 

The article explores one possible source of the verisimilitude of literary realism 
– its prominent detailed descriptions of material and social reality. Our aim is to 
relate this poetically autonomous descriptive faculty to the alleged representational 
objectivity of literary realism, and explain how descriptions function as a source of 
realist verisimilitude from a philosophical as well as poetic point of view. We use 
Madis Kõiv’s phenomenological explanation of the relationship between subjectivity 
and objectivity from his little-known text „On the Objectivity of Subjectivity” to see 
.7n("'(0*r*W'%(&)7#(`0*20"W(V1!*%7#Z%(0*W*#'(*,15701'"7#(7T(,"'*010d(0*1,"%!(1%(1(
poetic balance between the distinct faculties of narrative and scene, emotion and 
affect, personal fate and impersonal bodily present. We show how Kõiv’s thoughts 
on the objectivity of phenomenological existence supplement Jameson’s claim that 
realist descriptions, as autonomous poetic units, signify the impersonal affective 
present common to all bodily experience. We analyze the poetics of literary 
descriptions by Balzac, Flaubert, and Zola to trace the gradual historical autonomy 
of affective bodily present from realism to naturalism and beyond. Madis Kõiv’s own 
work is presented in this context as an example of Estonian literary modernism. 

?'%#"8$@A,+$(b. 1988)B$CDB$E'(F"#.()G$*H$I,#)0B$%*7)*#,/$.)0%"')$,)$)2"$J"!,#)+"')$
*H$K()"#,)0#"$,'%$I2",)#"$<)0%(".B$('%#"8*A,+L3+,(/M7*+$

N,,8$I*+-"#3$(b. 1980)B$O2JB$E'(F"#.()G$*H$I,#)0B$#".",#72"#$,)$)2"$J"!,#)+"')$*H$
K()"#,)0#"$,'%$I2",)#"$<)0%(".B$A,,8M)*+-"#3L3+,(/M7*+


