UUSPAGANLIK VANAPAGAN

August Kitzbergi ,Maimu” kui ajalooline romaan ja
miitograafiline essee

HASSO KRULL

Ajaloolise romaani paradoksid

sioonil. Uhest kiiljest on see kiillaltki auvadrne zanr, ulatudes tagasi

mitte tiksnes XIX sajandi romantilise historismini, vaid juba XVII
sajandi prantsuse romaanideni. Lugejate seas on ajaloolised jutud alati olnud
menukad, vahetut kaasaega kujutav realistlik proosa suudab ainult harva
nendega voistelda. Seejuures pole ajalooline romaan mitte historiograafia
parasiit, vaid just ajaloolise teadvuse kujundaja: tdnu neile romaanidele on
paljud lugejapodlvkonnad omandanud arusaama, et ajalugu pole lihtsalt kuivade
faktide rida, vaid selle voib kujutleda elavaks. Ajalugu visualiseerub joulisteks
piltideks. Ja need ajaloolised pildid polegi ténapéeval nii kohatud — vastupidi,
nad kanduvad niitidsesse ellu iile, mojutades seda kas varjatult voi avalikult.
Populaarne kirjandusliik on hiljem maéistagi kolinud ajalooteemalistesse filmi-
desse, teleseriaalidesse ja viimaks arvutiméngudesse. Nii voib kiill viita, et
rahvalik ettekujutus ajaloost on piparkoogimaja, kuid just see piparkoogimaja
varjab ebamugavat tosiasja, et ,ajalugu on meetod ilma konkreetse objektita”
(Lévi-Strauss 2001: 385), st ajalooline kujutis on kadunud tegelikkuse imagi-
naarne rekonstruktsioon.

Teisest kiiljest aga tuleneb siit ajaloolise romaani pealesunnitud margi-
naalsus. Muidugi, ajalooline romaan on romaan, aga kui seda vorreldakse
kaasaegse realistliku romaaniga, muutub see automaatselt teisejarguliseks:
see on kill romaan, aga mitte pdris romaan, mis koondaks autori koge-
musi vdi ndgemusi oma ajast ning muudaks need fiktsiooni kaudu kirjandu-
seks. Ajalooline romaan justkui ei saa sedasama teha, sest autor ei saanud
tunnistajaks olla iihelegi kirjeldatud siindmusele ega ajahetkele: tema fantaa-
sia ei pohine mitte esmasel kogemusel, vaid kombineerib kirjapandud fakte
enam-vihem toen#oliste oletustega. Seetottu arvas juba XVII sajandi prant-
suse filosoof Pierre Bayle, et ajaloolises jutus voiks tode ja vdljamoeldis selgelt
lahus olla, ning aastal 1830 leidis itaalia kirjanik Alessandro Manzoni, et aja-
looline romaan tallab viljapddsmatus néiaringis: kui ajalugu ja valjamoeldist
ei onnestu 16imida, kaob jutustuse tihtsus, kui see aga 6nnestub, l1dhevad need
lootusetult segi ja kogu lugu muutub mottetuks (Maxwell 2009: 11-12). Ajaloo-
line romaan ei saa olla puhas fiktsioon ja seega ei saa see olla puhas romaan;
kuid see ei saa olla ka puhtalt ajalooline, sest sisaldab liiga palju fiktsiooni
elemente.

gl jalooline romaan asub teiste romaanivormide seas kahemattelisel posit-

KEEL JA KIRJANDUS 5/2019 345



Eestikeelsesse proosasse ilmus Eesti ajaloo teema 1880. aastatel ja sellega
on seostatud ka romaanivormi saabumist.! Ajalooaineline proosa muutus kii-
resti populaarseks ja sellest sai rahvusluse ideoloogiline tugi (seesama kordus
1930. aastatel ja hiljem seoses Jaan Krossi romaanidega, vt Kaljundi 2013;
Viljataga 2013). Kuna realistlik romaan polnud sellal veel kanda kinnitanud,
voib viita, et romaanide lugemise komme saabki alguse ajalooliste romaanide
lugemisest — st just ajaloolist romaani voiks eesti kirjanduses pidada romaani
prototiitibiks, mille najal hiljem kerkib esile tédnapdevaelu kujutav romaan.
Koigepealt ajalugu ja alles siis tdnapdev! Modernsus moodustub, vihemalt
romaani puhul, ajaloo omaksvotmise kaudu: tédnapédev ongi see, mis just
praegu on kiiresti ajalooks saamas. Sellesama vormeli saab ka timber p66-
rata: ajalugu on see, mis tdnapédevas lakkamatult 16ppeb, modernsusena otsa
saab — see ei tule enam kunagi tagasi, aga on ometi kohal lakkamatu mo6du-
mise tundena.

Siin v6ib muide teha tihe olulise tihelepaneku. Kui ldhtuda eesti romaa-
nist, jadb mulje, et modernsuse tulek langeb fiktsioonis kokku muinasaja
Iopuga, sest koik varasemad ajaloolised romaanid dramatiseerivad seda kui
keskse tahtsusega siindmust. Rahvuslus algab muistse kaotuse leinast: alles
siis, kui see kaotus on omaks voetud ja ka lein loplikult omaks voetud, voib
alata rahvuslik emantsipatsioon. Nii on muinasaeg ja modernsus ootamatult
tihedasti kokku seotud. See ithendus hakkab hiljem léodvenema ega méngi
praeguses ajalookésituses enam olulist rolli, aga see on ikkagi ndhtamatu
lahtepunkt, milleta ei saaks kujutleda ka hilisemat vaatepunkti nihkumist.
Baltisaksa kultuuri ldhemale toomine ja tdnapédeva eesti kultuuriga 16imimine
saab toimuda ainult selle ithenduse taustal, aeglase assimileerimise kaudu.
Markimisvédérne on seegi, et meie vanemat parimuslikku kultuuri ei ole téna-
péevani samavord 16imida suudetud: see on endiselt folkloor, mida samasta-
takse loppenud muinasajaga, nii et sel justkui ei olekski modernsusesse enam
asja. Vanem suuline parimus on modernsusest vilja torjutud, see ilmub meile
uksnes eksootilise tulnukana v6i arusaamatu rudimendina. Nonda voib 6elda,
et assimilatsiooniprotsess ei ole pariselt 16pule joudnud. Arkamisaeg kestab
ikka veel. Kui see tikskord otsa saaks, viibiksime hoopis teistsuguses, pigem
kosmopoliitilises kui rahvuslikus ruumis.

! Kirjandusloos on varaseid ajaloolisi romaane enamasti nimetatud ,ajaloolisteks
jutustusteks”, liigitades sellesse kategooriasse nt Eduard Bornhohe ,, Tasuja” (1880) ja Andres
Saali ,,Vambola” (1889), kuid arvates sealt vilja nt Jaak Jarve ,Vallimée neitsi” (1885), kuna
seda peetakse ,teatava pohjendatusega [---] esimeseks romaaniks eesti kirjanduses” (Nirk
1966: 498). Siin olen romaani ja jutustuse eristusest loobunud, sest esiteks on piir nende vahel
liiga ebaméérane (kui palju tegelasi, arenguliine ja sindmuspaiku peab olema, et jutustus
muutuks romaaniks?) ja teiseks on jutustus narratiivi siinoniitim, mistottu romaan jééb alati
ka jutustuseks ja romaani moiste hakkab funktsioneerima pelga fetiSina, puuduvat taiust
kehastava fantaasiaobjektina. Kolmandaks on koigis ,ajaloolistes jutustustes” selgesti ndha
tutpilised ajaloolise romaani probleemid, mida teose ,jutustuseks” nimetamine kuidagi ei
mahenda.

346 KEEL JA KIRJANDUS 5/2019



August Kitzbergi ,Maimu” saamislugu

August Kitzbergi ,Maimu” sai 1889. aastal Eesti Kirjameeste Seltsi kirjandus-
voistluse auhinna, olemata enne triikis ilmunud. T6si kiill, veidi enne auhinda-
mist oli autor pakkunud teost ajalehele Olevik, kuid toimetaja Andres Saal oli
selle tagasi likanud, kirjutades hiljem oma saksakeelsesse pdevikusse: ,Eba-
kiipse stiili ja ajalooliste tosiasjade jameda kujutamise tottu ei julgenud ma
seda romaani lugejate kétte anda™ (Ojasson 1935: 354). Kolm aastat hiljem
ilmus ,Maimu” ometi Postimehes kuueteistkiimnes jaos (Kitzberg 1892). Teos
osutus véga populaarseks ja avaldati kohe ka raamatuna ning jirgmisel aastal
kirjastas Karl August Hermann juba ,Maimu” teise, parandatud triki (Kitz-
berg 1893). Neid raamatuid oli téepoolest hiddasti vaja, sest nagu iiks lugeja
Kitzbergile 1892. aasta septembris kirjutas: ,[---] Maimu jut olli nii rahva
kiest teise kéte ara ilbetanud, et [Postimehe numbrid] enam koku keitagi ei
kolba [---]” (Ojasson 1935: 307). Kolmas triikk ilmus 1911. aastal ning moni
aasta hiljem taasavaldati ,Maimu” Kitzbergi ,Kiilajuttude” esimeses koites,
tublisti umbertostatud kujul (Kitzberg 1915).

Tanapédeval on romaanist olemas kolm versiooni. Esimene on juba 1887
valminud kisikiri, mille Kitzberg toenéoliselt saatiski Eesti Kirjameeste Selt-
sile (Ojasson 1935: 309). Kisikirjas on lehekiiljed nummerdamata. Teine on
1892. aastal Postimehes ilmunud versioon, kus autor on teinud méned sisuli-
sed muudatused, ilmselt Eesti Kirjameeste Seltsi soovituste pohjal.? Kolmas
on 1915. aastal Noor-Eesti kirjastatud , Kiilajuttudes” avaldatud versioon, mil-
lel pohinevad koik hilisemad viljaanded ja viimase saja aasta iildine ettekuju-
tus ,Maimust”. Rangelt vottes ei véljenda see siiski mitte autori viimast tahet,
vaid pigem Noor-Eesti esteetilisi hoiakuid. ,Kiilajuttude” toimetaja Friedebert
Tuglas tootas teksti uue véljaande jaoks pohjalikult imber, sest Kitzberg ise ei
tahtnud seda teha, aga palus toimetajal ,julgesti ja ohtrasti punast tarvitada
ja koik maha tommata, mis sdil ilmaaegist ja vananenut on” (Tuglas 1935:
317).

Kuigi ,Maimu” ilmus alles 1892, oli Kitzberg teose ainega tegelenud juba
pikemat aega. Oskar Ojasson leiab ,Maimu” esimesi jédlgi 1877. aastal ilmu-
nud Eesti Postimehe lisalehest, kus kirjeldatakse Karksi lossikiriku varemeid
(Ojasson 1935: 312; Kitzberg 1877); aasta hiljem ilmus seesama kirjeldus veidi
lihendatult Kitzbergi koostatud parimustekogus ,Kodu-kurukesest” (Kitzberg
1878: 25-27). Uhes vanas vihikus on Ojasson aga leidnud elemente ,Maimu”
varasemast redaktsioonist, kus on juba olemas teose algus ja lopp (Ojasson
1935: 314). ,Maimu” on kirjutatud ajal, mil Kitzberg elas Karksi kihelkonnas,
olles korraga Polli, Poogli ja Karksi vallakirjutaja (Alttoa 1960a: 71). Teise
triiki eessonas tunnistab ta ise tagasihoidlikult, et ,Maimu” olevatki ,esimeses
reas Karksi suguvendadele kirjutatud” (samuti nagu , Kodu-kurukesest”), kuid
teatab tihtlasi, et romaani ,kava oleks ainult kuuskord nii suures raamatus
dratarvitada voidud” (Kitzberg 1893: v). Voime siit jareldada, et Kitzbergil oli
teost kirjutades rohkesti allikmaterjale ja kiilluslikult ideid, mida ta ei suut-
nud voi ei osanud romaanis dra kasutada. Oma malestustes seletab Kitzberg,

2 Siin ja edaspidi minu tolge.
3 Postimees on praegu Digari kaudu internetis vabalt kéttesaadav, viitan seal ilmunud
tekstile ajalehenumbri kaudu.

KEEL JA KIRJANDUS 5/2019 347



et olevat tollal olnud ,agar raamatute ostja [---], aga mul oli see haigus, et kui
h&d4 raamatuga kokku juhtusin, seda ka teistele lugeda anda putdsin [---]”.
Tagasi raamatuid enamasti ei toodud, ja seetottu ,,peab imbruses, kus kunagi
kord elanud olen, igalpool minu raamatuid leida olema ja nonda on mul palju
haruldast ,baltikat”, v. Bock’i, Jegor v. Siversi kirjad ja hulk filosoofilisi raa-
matuid laiali jadnud”. (Kitzberg 1925: 20) Millised olid Karksis laiali jagatud
Hflosoofilised raamatud”, seda Kitzberg ei tdpsusta, kuid igatahes on ilmne, et
neid oli rohkesti ja kaduma ldksid just teosed, mis olid avaldanud talle tuge-
vamat moju.

wMaimu” kui hiibriidne palimpsest

Koik see lubab viita, et ,Maimu” on pikaajalise motiskluse vili, millesse koon-
dub autori ajaloo-, filosoofia- ja miitoloogiahuvi. Sellest tuleneb ka teose eba-
tavaline vorm, kus ajalugu ja pdrimus seisavad kiilg kiilje korval ja poimu-
vad katkendlikult fiktsiooniga. Seetottu on Kitzbergi romaan silmatorkavalt
fragmentaarne, meenutades paiguti pigem esseed voi selle visandit; teiste XIX
sajandi ajalooliste romaanide seas mgjub see kiillaltki omapérasena, isegi eks-
perimentaalsena. Kui ldhtuda Georg Lukacsi kunagisest mééaratlusest, peaks
ajalooline romaan olema ,ajaloolise reaalsuse luuleline niitamine”, mille kéi-
gus esitatakse ,ajalooliste olude ja kujude eksistentsi, niisugusena-olemist”
(Lukacs 1955: 38). Seesugune ,luuleline nditamine” ei paista aga olevat Kitz-
bergi peamine eesmérk, samuti ei piitia ta kontrastselt vastandada ,alalhoid-
likke” ja ,maailma-ajaloolisi” indiviide (Lukécs 1955: 60), kellest esimesed
tajuksid ajaloosiindmusi ebamugavustena, teised aga putaksid rahvast juh-
tida. ,Maimu” ei ole mingil juhul ,progressi ajalooline digustus” (Lukacs 1955:
60), kuid see ei ole ka selle vastand, ,keskaja apologeetiline ilistus” (Lukécs
1955: 65). Pigem on tegemist teatava kogukonnakeskse ndgemusega, millele
on antud ajaloolise jutustuse vorm.

Téanapédevastele médratlustele vastab ,Maimu” siiski mérksa paremini. Nii
on Ann Rigney pidanud ajaloolise romaani pohiliseks Zanritunnuseks hib-
riidsust: just seetdottu on see tekitanud ,teoreetilist hAmmingut niihésti ilu-
kirjanduse kui ka ajaloo teoreetikute seas” (Rigney 2001: 16). Rigney leiab,
et olemusliku hiibriidsuse tottu pole ajalooline romaan kunagi autonoomne
kunstiteos. Siit lahtudes voiks ka viita, et Kitzbergi teos viib ajaloolise romaani
loomupérase hiibriidsuse lihtsalt d4rmise piirini, olles ,hiibriidsest veel hiib-
riidsem”. Niisama tédpselt sobib ,Maimu” iseloomustamiseks Tom Braggi
sonastatud ,palimpsesti paradigma”, mille algse idee pakkus juba 1874. aastal
vélja Friedrich Nietzsche oma ,Ajakohatutes vaatlustes”. Ajalooline romaan
kui palimpsest — voi polipsest* — ei seo omavahel mitte ainult ajalugu
ja véljamoeldist, vaid koondab palakesi paljudest teistest Zanritest — luulest ja
néitekirjandusest, ballaadidest, legendidest ja muistejuttudest.

4 Nietzsche pakub palimpsesti moiste korval vilja ka neologismi poliipsest, et paremini
iseloomustada mineviku moistmise mitmekihilisust (Nietzsche 1988: 266). Kahjuks on see
sona vélja jadnud R. J. Hollingdale’i ingliskeelsest tolkest (Nietzsche 1997: 73), millele
Bragg ilmselt toetub.

348 KEEL JA KIRJANDUS 5/2019



Kuna ajalooline romaan néib tihti olevat kokku pandud fragmentidest, maha-
tombamistest ja pealekirjutustest — see on tekst, kus segunevad ja péimuvad
koikvoimalikud tédhendused, pinnapealsed ja rudimentaarsed —, peab jutustuse
palimpsesti teataval maaral dekodeerima, et sealt tidhendusi vélja lugeda. [---]
Romaanikirjanik komponeerib ithtaegu esiplaanil olevat narratiivi ja samas
ka fragmentaarseid, osaliselt tuhmunud palakesi selle veerel, nii et tulemu-
seks on jareletehtud voi voltsitud zanriline palimpsest. (Bragg 2016: 14)

Kui moistame ajaloolist romaani hiibriidse palimpsestina, on Kitzbergi
»2Maimu” justkui selle Zanri musternédide: erinevalt peavoolust pole siin aga
tegu mitte varjatud ja implitsiitse, vaid avaliku ja eksplitsiitse hiib-
riidsusega. Eriti iseloomulik on Kitzbergi katse kérvutada miiitilist koha-
parimust ajalooliste teadmistega, ladudes nende iimber mosaiikse armastus-
loo. Neid kolme heterogeenset kihti pole ta kokku sulatanud, jattes tilemineku-
kohad selgesti ndhtavale — kuid tdnapédeval oleks méottetu seda autorile ette
heita, sest just see annabki teosele ainulaadse, erinevaid vaatepunkte rinnas-
tava ja vastandava jou. Tdhelepanuviirne on seegi, et Kitzberg ise kaitses
oma romaani hibriidsust tolleaegsete vahenditega nii, kuidas oskas. Teise
triki eessonas vididab ta koigepealt, et ,Maimu” olevat ,arvustamisel eksi-
kombel ajalooliste jut[tlude hulka arvatud”, kuigi tegelaste seas pole tihtki
ajaloolist isikut; seejérel liigitab ta teose ,muinasjutuks”, méondes kiill, et kui
tahetakse ,iihte muinasjuttu kirjandusliselt tarvitada, siis peab selleks ikka
moni ajajark voetama”; viimaks aga kuulutab, et tegu polevatki kunstiteosega,
sest ,[kJunstimootu ,Maimu” kiilge panna ei v6i” (Kitzberg 1893: iii—iv).

Voime seega viita, et Kitzbergi kavatsusi pole tédnini péariselt moistetud.
Nii on see hoolimata autori enda lébipaistvast selgitusest: 1) ,Maimu” pole
»ajalooline jutt”, 2) vaid minevikku paigutatud muinasjutt, 3) mis ei taotle
kunstipdrasust, 4) vaid parimuse meenutamist ja motestamist. Tédnapédeval
voiks ka oelda, et Kitzberg ei orienteeru mitte historiograafiale, vaid pigem
sellele, mida Maurice Halbwachs nimetas kollektiivseks méaluks: ,Kol-
lektiivne milu ja ajalugu ei ole iiks ja seesama. [---] Ajalugu algab alles seal,
kus lopeb traditsioon, sotsiaalse mélu hddbumise ja lagunemise momendil.”
(Halbwachs 1997: 130) Kitzbergi soov oli kohalikku péarimust ,uuesti elavaks
ohutada” (Kitzberg 1893: v), ja see onnestus tal loodetust mérksa paremini.
Kirjandusloolasi pole see kaitsekone paraku moétlema pannud. Nii arvab
Mihkel Kampmaa, et kuigi teos ,,ajaloolise toe illusiooni dratab ja muistse aja
vaimust hoogab”, vaevab seda ,paiguti kahvatu iseloomude joonistus”; eriti
héirib Kampmaad romaani eksperimentaalne, esseistlik laad: ,Vahel votab
jutustaja ajaloolase kombel arvamisi ja toendusi jutustuse vahele, millest
mulje saame, nagu hakkaks niitleja publikumiga juttu vestma” (Kampmann
1923: 57-58). Marta Sillaotsa lihike Kitzbergi-késitlus laheb ,Maimust” iildse
mooda (Sillaots 1925), Villem Alttoa aga kurdab ajaloolise kiilje norkuse iile
(Alttoa 1935: 13, 1956: 515), tunnistades kiill viimaks, et Kitzberg polekski
saanud ajaloolist toepira taotleda (Alttoa 1960b: 14). Samu seisukohti kordab
Cornelius Hasselblatt, kellele on eriti vastumeelne teosesse toodud péarimus-
lik materjal (Hasselblatt 2016: 337). Liihidalt, ,Maimu” norkusteks peetakse
jarjekindlalt just neid omadusi, mis muudavad teose huvitavaks ja eksperi-
mentaalseks ning mis ilmselt olid ka tema populaarsuse pohjuseks.

KEEL JA KIRJANDUS 5/2019 349



Jargnev késitlus ldhtubki eeldusest, et eksplitsiitne hibriidsus ja palimp-
sestlikkus on Kitzbergi teose tugevad kiiljed, vorreldes teiste kaasaegsete aja-
looliste romaanidega, kus hiibriidsust osavamalt varjati. Analiisin Kitzbergi
teost kolmest aspektist. Esiteks huvitab mind ,,Maimu” miitograafiline kiilg,
kus selge parimuslik aine paigutatakse lodvalt kujutatud ajaloolisse konteksti.
Kitzbergi anakronismid pole seejuures olulised, sest tegu pole ajalookirjutuse,
vaid kollektiivse mélu virskendamise katsega — pealegi on anakronism ajaloo-
listes romaanides tavaline ilming.’ Teiseks on vaatluse all ,Maimu” religioosne
sisu, seal silmané&htavalt tdrkav uuspaganlik idee, mille juures seni on esile
tostetud tugevat antiklerikaalsust (Alttoa 1960a: 105; Hasselblatt 2016: 337)
voi rohutatud, vastupidi, esivanemate kultusega sobimatut kristlikku meel-
sust (Ojasson 1935: 364). Siinkirjutaja on seisukohal, et ,Maimu” ongi prog-
rammiliselt uuspaganlik romaan ja selle peamiseks tunnuseks on vana ja uue
usundi tthendamise puiid. Kolmandaks tahan tédhelepanu juhtida ,Maimu”
jutustusse peidetud kogukondlikule utoopiale, mis osalt tuleneb miitilisest
ainest ja uuspaganlikust ideest, osalt aga ilmub iseseisva viirtusena, viida-
tes iithtaegu XVIII sajandi valgustusfilosoofiale, romantilisele minevikunostal-
giale ja modernsuse pealetungist tingitud ,kadunud kogukonna” otsingule.

Parimus ja intertekstuaalsus

,2Maimu” on minevikku projitseeritud miiiit. Selle tosiasja moistmine asetab
Kitzbergi teose hoopis uude valgusesse, sest miitograafilise katsena on see
omas ajas sdrav ja silmapaistev. Miiiitiline aine tuuakse sisse juba neljandas
peatiikis, pealkirjaga ,,Vanapagan”, kus koopa kirjeldusele jargneb selgitus:

Rahvasuus hiiitakse koobas Méakitse (Mégiste) porguhauaks ja rdadgitakse,
et temas ennevanasti vanapagan elanud ja sdil oma veidraid tempusid tei-
nud. Pérast, kui ristiusk meie maal voimust votnud ja juba lapsed karja hoi-
des Jumala sona laulusid laulma hakanud, ei ole vanapagan seda pahandust

5 ,Maimu” koige suuremaks anakronismiks on peetud noiaprotsessi ja noia poletamist
XIV sajandil (Ojasson 1935: 362). Vanimad andmed Eesti néiaprotsesside kohta périnevad
toepoolest alles XVI sajandi 16pust, olles tihtlasi esimesed teated surmamaistetutest (Uuspuu
1938: 157). Siiski on raske pidada seda pohimottelise tdhtsusega eksimuseks ajaloolises
romaanis. Esiteks pole sel mineviku maéiletamise seisukohast méadravat rolli, kuivord
kollektiivses mélus ,pole selgeid eraldusjooni nagu ajaloos, vaid iiksnes ebakindlad ja
korrapéaratud piirid, sest minevikku pole enam olemas, sellal kui ajaloolase silmis on [olevik
jaminevik] ihtviisi reaalsed” (Halbwachs 1997: 134). Niisugune véidetav anakronism pigem
kinnitab Kitzbergi orienteerumist kollektiivse mélu pidevusele ja mitte kronoloogiliselt
hakitud ajaloole. Teiseks polnud néiaprotsess tollal sugugi voimatu. Juba XIV sajandi
algusest on teada mitu noiaprotsessi Prantsusmaal, Inglismaal ja Iirimaal (Demos 2009:
26-27). 1435-1437 on Baselis kirja pandud inkunaabel ,,Formicarius”, mille noidust kisitlev
peatiikk pohineb kohtunik Peter von Greyersi ja Eviani inkvisiitori suulistel seletustel;
molemad olid ise hulga noéidu tuleriidale saatnud ja Greyers viitab muuhulgas protsessile,
mis olevat toimunud 1375. aastal (Ginzburg 2009: 84-85). Seega pole rangelt vottes tegu
anakronismiga, vaid iiksnes tosiasjaga, et Eestis puuduvad sellekohased teated. Maimu iile
peetaval kohtuprotsessil, mis peaks romaani jargi toimuma 1370. v6i 1380. aastatel, pole kiill
dokumenteeritud vastet, kuid selle ajaloolist voimalikkust ja kirjanduslikku toepérasust ei
saa Euroopa laiemal taustal ometi eitada.

350 KEEL JA KIRJANDUS 5/2019



enam véljakannatada suutnud, vaid dra ldinud. Minnes olla ta veel sajatanud:
,<Kadugu tidruku hibi ja hiarjakasv!” — Sest ajast ollagi hirjakasv kingus ja
tidrukud ei olla enam nonda karsked ja kasinad kui enne. (Kitzberg 1892,
118)¢

Parimusest saab siin jutustuse lilkumapanev joud: vanapagan on uue
voimu eest pakku pugenud rahvavanem Venda, kes ennast koopas varjab ja
on sinna sisse seadnud toreda elamise. Rahvasuus levivast jutust saab aga
ebausk, mis seostab paika haiguste ja surmaga:

Mitugi meest, isegi ruitlid, olivad jahil kiies sdél moistmata viirastusi néi-
nud ja ebausku vanapagana ja kuradi sisse sakslastel ei puudunud. Keegi ei
usaldanud asja pohjust uurima minna: nonda sai tihendatud mets viimati nii
kardetavaks kohaks, et keegi riititlitest ei 66sel ega pédeval sinna sisse minna
ei tahtnud. Kardeti isegi iga murtud oksakesest hddaohtu ja haigust algavat.
(Kitzberg 1892, 118)

Siin ilmub tegelikult ndhtavale kolm erinevat parimuslikku kihti: 1) néiu-
tud mets, 2) koopad kui sissepédés allilma, 3) miiitilise tirgolendi lahkumine
uue aja saabudes. Noiutud metsa motiiv on omane keskaegsetele riititli-
romaanidele ja méngib tdhtsat rolli Torquato Tasso eeposes ,Vabastatud
Jeruusalemm”, mille 13. laulus samuti on juttu metsast, kust keegi ei julge
oksaraagugi votta (V stroof); rititlid ei hooli sellest, mist6ttu noid Ismeno
(mago) paneb kurivaimud metsa valvama, lugedes tile kodik puud (VIII stroof)
(Tasso 1961: 184-185). Kitzberg on selle motiivi ilmselgelt imber pooranud:
Venda ei ole noid, aga aitab kuuldustele kaasa, ,kavalal kombel vooraid ini-
mesi hirmutades ja koiksugu veidraid tempusid tehes selle eest, et seda juttu
pohjendatuks arvati” (Kitzberg 1892, 118); nii kaitseb tema varjupaika metsas
rittlite eneste ebausk. Motiiv on sedavord tassolik, et seda voiks pidada isegi
varjatud allusiooniks: okste murdmist puudutav fraas véiks parineda Johann
Diederich Griesi saksakeelsest tolkest (Tasso 1885), mis ilmus esmakordselt
aastatel 1800-1803, kuid oli tuntud ka sajandi teisel poolel. Muidugi vois
folkloorist huvitunud Kitzberg teada ka eesti hiieparimust, kus piithast met-
sast okste murdmine mdonikord on tabu ja voib kaasa tuua karistuse (Remmel
1998: 27; Kiitt 2007: 190-192). Sellisel juhul oleks okste murdmine Mégiste
metsas topelt kodeeritud, viidates iihtaegu rittlikirjandusele ja suulisele tra-
ditsioonile: ruiitlite jaoks on mets tontlik ja pahaendeline, mistottu sealt ei
tohi midagi kaasa votta; eestlaste jaoks on mets aga piitha ja elus, mistottu seal
ei tohi puudele viga teha.

Niisama jouliselt tolgendab Kitzberg tiimber koopa kui allilma sissepéésu
kujutelma. Venda on kujundanud ,vanapagana koopa” mugavaks maa-aluseks
korteriks, kus pole midagi dudset, kiill aga on kasutatud ettevaatusabinousid
sissepéésu varjamiseks:

6 Siin ja edaspidi tsiteerin esmajéirjekorras ,Maimu” Postimehes ilmunud versiooni, sest
Tuglase redigeeritud tekstis on paljud vétmelised momendid kaotsi ldinud. Kuna kéesolev
tolgendus ldhtub Kitzbergi algsest kavatsusest, olen seda monikord (kuid mitte alati)
vorrelnud Noor-Eesti kirjastatud versiooniga, et tuua esile erinevusi.

KEEL JA KIRJANDUS 5/2019 351



Venda koobas oli juba dieti elatav ruum, isegi ahi ja keedukoht ei puudunud
séal sees, kuna suits 14bi puutoru maa alt koguni teisele kohta kaugele vilja
viis. Seinad ja porand olivad puhas kuiv liiv ja koopa suu oli nondaviisi dra
seatud, et teda sissetungiva kiilma ja kurja ilma vastu [4ra]varjata vois. Koo-
past ldbijooksva hallika oli Venda niiviisi kinnimiitirinud, et see niiskust ei
andnud, enne kui viljas koopa suu ees pédevavalgele péésis. Teeradagi ei vii-
nud koopasse, esimesed sammud koopast vélja ja koopasse sisse tulivad ldbi
vee astuda, kuhu jilgi ei jdédnud. Laed ja seinad koopa sees olivad tdis kuivama
pandud rohtusid, juurikaid ja marjavarsi, mida Venda oma rohtudeks tarvitas,
siin ja sdél kolkusivad kuivanud metsloomade nahad, mis kauba jaoks valmis
hoitud. Ka lauakene ja nikerdatud seljatoega pddrasarvest istmed ei puudu-
nud. (Kitzberg 1892, 118)

Koobas kui eksiil, ebasoodsate poliitiliste olude sunnil valitud varjupaik on
ajaloolisele romaanile iseloomulik motiiv. Esimene selline koobas ilmub abee
Prévost’ romaanis ,Cleveland” (1731-1739), kus peategelane end koos emaga
varjab. Koobast kutsutakse Rumneyhole’iks ja selle kirjeldus sarnaneb viga
Venda koopaga Kitzbergi romaanis. Koopa timbrus on asustamata, sissepéés
kitsas ja koopasuust voolab vilja allikas, mille ldte on teadmata: ,,Loodusliku
volvina laskub kaljune lagi ménikord nii madalale ja allika servad on kohati
nii jarsud, et ohutult edasi minna ei saa. Aga vasakule ja paremale viivad
nii avarad ja korged maa-alused kiigud, et tuleb lakkamatult imetleda loo-
dust, kes teab-miks on vorminud need tohutud saalid, kust niitid 14bi voib jalu-
tada.” (Prévost 1810: 69) Eluruum asub iihes tagumises koopas ja on kiillaltki
mugav, kuna vilisohk sinna otse ei joua ning ruumis valitseb ,otsekui iga-
vene kevad” (Prévost 1810: 69-70). Mégiste koopa sarnasust Rumneyhole’iga
vihendab muidugi asjaolu, et Prévost kujutleb koobast, mis asub Inglismaal,
Kitzberg aga kirjeldab paika, kus ta on korduvalt kdinud; nii mgjub Kitzbergi
loodud pilt veidi realistlikumalt. Siiski on kirjanduslik kujund hdmmastavalt
sarnane, isegi simmeetriline. Cleveland kasvab koopas iiles koos oma emaga,
Maimu koos oma isa Vendaga; Cleveland lahkub koopast pdrast ema surma,
kui on kohanud Fannyt, kellesse ta armub; Maimu viiakse koopast jouga éra,
kui ta on pérast isa surma abiellunud munk Bernhardiga. Oluline poorde-
punkt moélemas romaanis on hetk, kus kangelane saab teadlikuks véiljaspool
toimuvast ja ,kaotab ajaloole oma stitituse”; niithdsti Prévost’d kui ka Kitz-
bergi néib ,iihtviisi koitvat nii ajaloo kdest pagemine kui ka ajaloo 16ksu lan-
gemine”, nagu Richard Maxwell (2009: 33) Prévost’d iseloomustades vaidab.
Markimisvadrne on koobaste utoopilise ruumi ldhedus tiksiku saare atmosfié-
riga, millele Prévost’ puhul ongi osutatud.” Koobas on ajaloolise romaani koige
utoopilisem paik: koopasse pagetakse ajaloo 6uduste eest, kuid tihtlasi voib
koopas siindida midagi uut, millele ithiskonnas veel kohta ei ole.

7 Lugeja, kes on tuttav XVIII sajandi imaginaarsete reisikirjadega, voib Rumneyhole’i
kirjeldustes holpsasti méargata utoopilise topograafia sagedasi tunnuseid: mégine maastik,
jarsud kaljuseinad, mis eraldavad onneliku maa vilisest reaalsusest, sellest tulenev
ligipa&su ohtlikkus ja seos mingi d4rmusliku juhtumiga, nagu laevahukk, juhul kui utoopia
on paigutatud tundmatule saarele” (Principato 1993: 305).

352 KEEL JA KIRJANDUS 5/2019



Vanapagan kui miiiitiline iirgolend

,Clevelandi” saksakeelne tolge ilmus Berliinis juba 1736-1740, mistottu pole
voimatu, et moni hilisem viljaanne joudis Karksi-perioodil Kitzbergi lugemis-
lauale. See seletaks monda siimmeetrilist sarnasust ja koopas valitsevat utoo-
pilise eksiili atmosféaédri. Kuid seegi motiiv on Kitzbergil parimuse kaudu topelt
kodeeritud. Vanapagana koobas on tema eluase, kuid thtlasi sissepéés all-
ilma: tegu on miiitilise irgolendiga, kes kuulub tihte teise, ristiusueelsesse (ja
seega modernsuse-eelsesse) aega, olles ennemuistse aja ja tdnapéeva ithendus-
liliks. Kitzbergi enda seletus vanapagana-parimusele on leebelt euhemerist-
lik ja pohjendab histi, miks mitidist on saanud jutustuse liltkumapanev joud.
1889. aasta veebruaris saatis ta ,Maimu” késikirja lugemiseks ja hindamiseks
Jakob Hurdale, esitades kaaskirjas oma oletuse parimuse lédtete kohta:

Kas olete selle peale tulnud, mis tdhendus sonal ,vanapagan” voib olla, kes
alati porguhaudades, kuristik[kJudes ja n. e. elasivad? Mina arvan: Vana-
paganad olivad vanad Eestlased, kes ristiusku vastu ei votnud ja tksikutesse
kohtadesse drapogenesivad. Nemad ehk tegivadki seal veidraid tempusi, et
neid oma urkades rahule pidi jaetama. Siis titeldi esi otsa: ,Seal elab iiks
vana pagan (kes kristlane ei ole), parast tegi luule ja ebausk vanapaganast
kuradi. (Ojasson 1935: 316)

Kitzberg on siiski ettevaatlik ja koneleb siin ainult s6na péritolust, viit-
mata, et kogu vanapagana-parimus olekski just nonda tekkinud. Selge on see,
et tirgolendi lahkumise miiit sisaldab palju enamat: tegemist on piiritomba-
misega kahe ajastu vahele, mis on tiks piisivamaid miiitilisi motiive ja leidub
koige vanemates kultuurides Pohja-Ameerikas, Aafrikas ja Austraalias. Uhele
poole jadb miitiline esiaeg, mil praegune kosmiline kord veel ei kehtinud, tei-
sele poole niitidisaeg, kus on kindlad reeglid, kuid ka mitmeid kosmilisi vigu.
Urgolendi lahkumine (ja vahel ka needus) on iiks selgemaid mirke, et muistne
loomisaeg on ldbi saanud: sellest veel kindlam on vaid tosiasi, et loomad ei
oska enam radkida, mida Claude Lévi-Strauss pidas koige tdhtsamaks miiiiti-
liseks motiiviks (Lévi-Strauss, Eribon 2001: 193). Lahkumine on isegi tdpsem
piir kui suur veeuputus, sest paljudes kosmoloogiates voib miiiitiline loomis-
aeg ka pérast veeuputust monda aega edasi kesta, ehkki eelnevasse aega
projitseeritakse lennukaid kujutelmi, nagu néiteks parimus veeuputuse-eelse-
test tarkadest (Annus 2007). Kitzbergi esitatud miiiidi koige ldhem paralleel
on Viindmoise lahkumine ,Kalevalas” parast seda, kui Virokannas on ristinud
Marjatta poja (st Jeesuse) Karjala kuningaks. Vdindmoinen lubab siiski tagasi
tulla, aga alles aegade 1opus, kui praegune ajastu ldbi saab ning kuud ja péi-
kest enam ei ole: ta lahkub vaskses venes, minnes kuhugi tlailma. (Lénnrot
1975: 724-725) Kuhu ldheb Mégiste vanapagan, ei ole Kitzbergi toodud teates
oeldud, aga maa peale ta ilmselt ei ja4. Kuna koobas on allilma sissepéés, on
toendoline seletus, et vanapagan ldheb tagasi allilma, kust ta on tulnudki:
koopas elades on ta seega toiminud allilma valvurina ja voib-olla sidepidajana.

Venda samastamine vanapaganaga lubab Kitzbergil teha kaks olulist
kaiku. Esiteks saab ta nii vilja pakkuda oma euhemeristliku teooria, mille
jargi ,Vanapaganad olivad vanad Eestlased, kes ristiusku vastu ei votnud

KEEL JA KIRJANDUS 5/2019 353



ja tiksikutesse kohtadesse drapogenesivad” (Ojasson 1935: 316). Teiseks aga
omandab rahvavanem Venda miiiitilise md6tme, temast saab muistse olemise
jatkuvalt piisiv jéarelpilt, monumentaalne meenutus. Koopas Venda surra ei
taha, kuid onnistab ja neab siiski: ,Minu 6nnistus olgu mu rahvaga, minu
dra needmine saagu sakslastele” (Kitzberg 1892, 122). Kitzberg ei iitle, kuhu
Venda maetakse, kuid annab jargmise parimusteate:

Vanapagan tahtnud polleméelt kuni Mégiste porguhauani kivi silda ile oru
ehitada. Kui ta esimese polletdie kividega polleméele joudnud, laulnud kukk
ja vanapaganal kukkunud hirmuga kivid pdlle seest maha ning sild jadnud
ehitamata. [---] Toepoolest on koht oma kivilademikuga vististi vana, muistse
aja matusekoht, nagu neid siin ja séél leida. (Kitzberg 1892, 122)

Nii on Venda seotud veel teisegi miiiitilise motiiviga: tema hauakohalt
kulgeb motteline sild tirgolendi koopani. Miiiitiline sillaehitus, mis kunagi
aktuaalselt ei teostu, pole lihtsalt ,silla projekt”, vaid kehastab nidhtamatut
uhendusteed, mis virtuaalselt eksisteerib ikkagi sillana (Krull 2016: 302—-303).
Piha magi on midiitilises iihenduses pitha koopaga, mida Kitzberg jargnevalt
nimetab maa-aluseks Eedeniks, sest niitid kolib sinna noorpaar: Maimu ja
munk Bernhard, kelle abielu kehastab juba uut religioosset ideed. Ndhtamatu
sild kuulub aga muistsesse universumisse ja kujutab endast koige otsemat
teed esivanemate ilma, vanapaganate valdustesse.

Kitzbergi uuspaganlik programm

Kirjandusloolased on sageli esile tostnud ,Maimu” tugevat religioosset varvin-
gut (nt Ojasson 1935: 365). Seejuures jadb aga ebaselgeks, kas see religioossus
on kristlik v6i mitte, sest romaan voimaldab moélemat tolgendust; tott 6elda ei
saa ithemotteliselt moista isegi seda, kas Kitzberg suhtub ristiusku jaatavalt
voi eitavalt. Eitavat suhtumist rohutab koige tugevamalt Villem Alttoa oma
suures monograafias. Ta imestab, mis vois anda ,muidu nii moddukale Kitz-
bergile touke sddraseks teravaks rinnakuks”, ja oletab Carl Robert Jakobsoni
ideede moju (Alttoa 1960a: 105). Jakobsoni mgju ei saa toepoolest salata, sest
nagu Kitzberg ise oma maélestustes kirjutab, oli Jakobson 1870. aastate 16pus
lakkamatu intellektuaalse diskussiooni allikas: ,Kui kaks inimest kokku juh-
tusid, ei olnud s&dél muust juttu kui Jakobsonist ja ,,Sakalast”. Inimesed ldksid
kodust, et uksteisega kokku saada ja Jakobsoni ja ,Sakala” iile konelda; kus
juba kaks olid, sinna kogus ka teisi, — majadesse ja maanteele kogus inimesi
salka, et Jakobsonist radkida, end temast vaimustada.” (Kitzberg 1924: 144—
145) Siiski ei seleta see Kitzbergi hoiaku tavatut ambivalentsust, sest eituse
korval 166b niisama jouliselt vélja ka jaatus. Jaatusega seoses touseb esile kaks
olulist momenti: iiks neist on kristlik soterioloogia, Jeesuse kuulutatud evan-
geelium, teine aga kristlik kiillakogukond. Kogukonnale viitab juba teose algu-
ses ,viikese valge kiriku torn”, kust pihapdeva hommikul ,kellahdil piihali-
kult alla laenetab, edasi virvendab, kuni ta kaugusesse kaob, kui kirikulised
vaga stidamega kiriku poole tottavad” (Kitzberg 1892, 114); kogukonna kriis
ongi digupoolest ,Maimu” peidetud pshiprobleem, mis ajaloolised, filosoofilised

354 KEEL JA KIRJANDUS 5/2019



ja mitoloogilised kiisimused omavahel tthendab. Kristliku soterioloogia toeta-
misest hakkab aga paradoksaalsel kombel vilja kasvama ristiusu eitamine.
Kristlus on nimelt vallutajate ideoloogia, mille eesmérk on digustada koloni-
seerimist ja pohjendada rahva maksustamist. Kuna ristijad ei méista koha-
likku keelt, pole rahval kristlusest mingit kasu, sest ,,ondsaks tegevast armu-
Opetusest” ei tea nad midagi. ,Nonda oli ristiusk eestlasele alles ainult ristiks”
(Kitzberg 1892, 114). Eriti vaenulik on Kitzberg kristluse destruktiivse kiilje
suhtes, mis vana kultuuri valimatult hévitab.

Kiiresti valmistati tiletildse hulgana ristimise vastu, aga Opetusest enne ja
parast ristimist ei olnud konetgi. Preestrid hévitasivad ainult eestlaste endiste
jumalate hiied ja ohvri asemed &ra ja titlesivad Eesti endiste jumalate teenis-
tuse kuradiorjamise olevat, aga sellepéile nad ei mételnudgi, rahva moistust
ja siidameid ristiusule selgeks ja soojaks teha. Vilimised kombed ja pruugid
olivad péddasjaks saanud. Keda ristitud oli, seda arvati ristiinimeseks. (Kitz-
berg 1892, 115)

Just vana ja uue vastanduses ilmnebki esmakordselt Kitzbergi uuspagan-
lik programm. Selle sissetoomine on autoril hoolikalt 14biméeldud, néhtavasti
on tegu kaua kiipsenud ideega. Kitzbergi omaaegse sobra Jaan Rootsi mee-
nutuste jargi olevat Kitzberg ,Maimut” kirjutanud ,kindlasti aasta, kui mitte
rohkem; ja ta olevat seda imber téotanud mitu korda” (Ojasson 1935: 315).
1888. aasta mértsis on ta Jaan Jungilt palunud kirjutada teosele ,ilus aja-
looline ja noia usuline jarel sona” (Ojasson 1935: 316). Kiri néitab selgelt, et
Kitzberg on teost kavandanud teatava uuspaganliku manifestina, mille ,noia
usulised” eeldused voiks keegi asjatundja tdpsemalt véilja tuua. Miks Jung
seda palvet ei tditnud, voime praegu tiksnes oletada.

Kui ,Maimu” on manifest, voib selle pohilise kava kokku votta kolme
teesiga: 1) munga ja looduslapse abielu on kristluse ja paganluse siimboolne
liit; 2) ajaloo kdigus vahetavad uus ja vana kohad ning vanast saab jille uus;
3) ambivalentsus on taotluslik, sest nii saab narratiivsete vahenditega véljen-
dada kadunud kogukonna otsingut. Maimu ja Bernhardi abielu on Kitzbergi
ysuuspaganliku evangeeliumi” moistmiseks votmeline, sest seda valmistab ette
pikk hermeneutiline protseduur, mille kestel molemad piitiavad teineteist
moista. Bernhardi teadvus on ajalooline. Kui Maimu kiisib: ,Kas saksad on
need, kes eestlasi rohuvad?”, vastab Bernhard: ,Sakslased on need, kes eest-
lasi dravoitsivad ja — see kes allaheidetud, peab hiéks votma, mis voitja temale
paile paneb.” (Kitzberg 1892, 121) Maimu teadvus on ajaloost puutumata, ta
on ,rikkumata looduse-laps looduse siiles”, kelle maailmanégemine on pigem
mittiline: ,Ristiusust ja oma ema kurvast loost ei teadnud ta midagi, sellest
ei kannatanud isa siida temale rddkida. Seda enam teadis ta oma esivanemate
luulelisest usust, Vanaisast, Ukust, Taaralaste onnepdevadest, Kalevipojast
ja Eesti vagimeestest, nende viagevusest, vahvusest, ja tarkusest.” (Kitzberg
1892, 118) Kuuldes Bernhardi ladinakeelset laulu, kiisib Maimu mungalt:
»IMliks ei tarvita sa sonu, kui sa laulad?” Talle on tuttav vaid miiiitiline linnu-
keel, mida Bernhardi arvates ,ei oska keegi” (Kitzberg 1892, 121). Bernhard
ldheneb Maimu uskumustele nagu vordlev usundiloolane, korvutades neid
talle tuntud religioossete ideedega, Maimu seevastu votab kristluse lihtsalt

KEEL JA KIRJANDUS 5/2019 355



omaks: ,Bernhard oli oma sébrannale uuest — ristiusust rddkinud, oli Maimu
usku endiste Eesti jumalate, Vanaisa, Tara ehk Uku sisse, Kristuse usuga vor-
relnud ja korvu seadnud — neid oli Kristuse armukuulutava usuga, pohjenda-
tud Jumala ja inimeste vastastiku armastuse paéle, tditsa tuttavaks saanud.
Uus usk néitas temale ilus, armas ja arusaadav.” (Kitzberg 1892, 121)

Rahvavanem Vendast saab Kitzbergi romaanis esimene vanapagan, munk
Bernhardist aga esimene uuspagan. Kui Bernhardi hakatakse stitidistama
Maimu #drandidumises, peab ta Anneméiel vanematekohtu ees pika kaitse-
kone, kus ta oma usulised toekspidamised selgesti esitab:

Kiill olen mina stiindimise poolest eestlane, aga — minu isa ja mina sattusime
vangi kui mina alles veel laps olin. Kloostris, uue — ristiusu stiles olen ma
uleskasvanud ja meheks saanud. Ma ei ole mitte oma isade usust dralangenud,
sellest, Eesti endisest usust olen ma alles siin, selle minu naese 14bi, tosiseid
teadusi saanud. Mina ei polga Teie usku. — Teie usute Vanaisa sisse, mina nii-
samati — koige taeva ja maa looja Jumala aga [sic/] ja tema piitha Poja sisse, kes
inimeste pattusi kandes ristipuu péal suri, et tikski kes tema sisse usub, ei pea
hukka saama. Kus on vahe? Moélemaid uskusi iihendab see pohjusmoéte: karda
Jumalat ja armasta ligimest. Aga — seda rahu, seda magusat troosti-tundmist,
mis usk Kristuse sisse langenud ja eksija inimese stidamesse toob, mis titleb,
et iiksgi kes tema sisse usub ei pea igavest surma surema vaid ondsaks saama,
— seda teile teie usk ei too. (Kitzberg 1892, 125)

Kohtuasi on siin konstrueeritud kristliku teoloogia pohjal: Bernhardi siii-
distatakse, et ta olevat ,oma isade usust dralangenud”, tema aga eitab seda,
seletades, et 6ppis seda tundma alles tdnu Maimule. Vanapaganlik teoloogia
oleks justkui kristlike arusaamade peegelpilt: usust taganemise pattu ei saa
olla, kui ,paganlikku evangeeliumit” veel pole kuuldud, jarelikult on Bernhard
stiitu. Seevastu Bernhardi enda filosoofia ldheb kristlikust teoloogiast oluli-
selt lahku. Bernhard ei pdlga vanapaganlikku usundit, vaid tahab seda tiks-
nes kristliku soterioloogiaga tdiendada; tihtlasi eraldab ta religiooni ideoloo-
giast, feodaalsest seisusteiihiskonnast, muutes oma kristluse-versiooni pigem
vabastusteoloogiaks. Bernhardi maailmavaade on pohimotteliselt uuspagan-
lik, sest tema arvates ei pea eestlased vanast religioonist loobuma ning seda
eitama — vastupidi, kristlike ideede varal voiks see hoopis tidiustuda, joudes
uue siinteesini. Seesugust arusaama religioonist, kus erinevaid usundeid vaa-
deldakse vordsetel alustel kui inimvaimu loomingut, nimetas Mircea Eliade
hiljem ,uueks humanismiks” (Eliade 1969: 1-11).

sMaimu” ja Jean-Jacques Rousseau ,,Emile”

Romaani nimitegelane Maimu paistab esialgu olevat lihtsalt vanapaganluse
ja uuspaganluse vaheline ithenduslili. Oma isalt Vendalt saab ta koik péari-
muslikud teadmised: ,Ilma mérgid, kuu-loomine, taevatédhtede nimed, nende
tdhendused ja seisukoht, olivad temale teada, kui viis sorme, nende kaigist
oskas tema aega arvata parem kui kellegi tunnikella jirele — 66sel; pdeval
tundis ta aega paikese seisust, iseenese varju pikkust labajalaga mootes. Loo-

356 KEEL JA KIRJANDUS 5/2019



dus oli temale uur ja kompass.” (Kitzberg 1892, 118) Bernhardi kaudu 6pib
Maimu tundma kristlust, omandab ajaloolisi teadmisi ja voiks saada uuspa-
ganliku kultuuri elavaks kehastuseks, kui teda enneaegu kinni ei voetaks ja
tuleriidal &ra ei poletataks. Kitzbergi mottekéik néib aga olevat keerukam.
Maimu ei ole mitte juhuslikult ,looduse-laps”, tema kasvatuse kujutamist
romaanis on ilmselgelt mojutanud Jean-Jacques Rousseau ,Emile” (1762), mil-
lega Kitzberg mone tolke voi muganduse kaudu kindlasti tuttav oli.® Maimu
kasvatus sarnaneb mérkimisvisdrselt Emile’i kasvatusega: kumbki neist ei
opi keeli (Rousseau 1997: 154), ajalugu (Rousseau 1997: 156) ega katekismust
(Rousseau 1997: 223), kiill aga kasitood, mida Rousseau pidas loodusseisundile
(pr létat de nature) kdige 1dhemaks® (Rousseau 1997: 198, 2002: 151). Emile’i
kasvatus on looduskasvatus (pr /’éducation de la nature; Rousseau 1997: 78,
2002: 9), ta ,saab oma opetuse looduselt, aga mitte inimestelt” (Rousseau 1997:
160), ning analoogiliselt seletab Maimu kasvatust ka Kitzberg: ,Looduse-laps
looduse siiles. Tema moistis, mis tal hddasti tarvis, mis tal tarvis ei olnud,
seda ta ei moistnud. Mis isa temale ei moistnud opetada, opetas temale kasu-
ema, Kaski perenaene, aga — looduse-lapseks jadma oOpetas teda loodus ise.”
(Kitzberg 1892, 118) Kuna Maimu kasvab tiles koopas ega puutu vilisilmaga
kuigivord kokku, on ta teatud mottes puhas leht ja nii saabki loodus segama-
tult oma to6d teha, eeldusel, et ,inimese siidames pole algupéraseid pahesid
[pr point de perversité originelle]” (Rousseau 1997: 138, 2002: 58).

Uhesonaga, Maimu pole mitte lihtsalt vana ja uut paganlust ithendav
lili, vaid uue inimese prototiitip. Selles mottes on ta palju enamat kui Venda
voi Bernhard, kes piisivad oma ajaloolises olukorras, ehkki nad sellega ei
lepi. Maimu on kasvanud véljaspool ajalugu ja seetdttu on tal ajaloo tleta-
mise voime. Tédnu sellele saab Maimu veel tuleriidalgi négijaks, ta kuulutab
ette Liivi ordu havingut ja isegi Vene impeeriumi tulekut: ,Ma néden kotkast
kahe padga korges ohus keeritavat, tema tiibade otsad ulatavad iihest merest
teise, iihest maa otsast teise maa otsani, ma nien tema tiibasid iile oma isade
vaba maa varjavat. Ma néen....."1° (Kitzberg 1892, 129) Nonda jadb Maimu
kuni 16puni ,ilmsiiiita olemiseks”, mis Bernhardile nende esimesel kohtumi-
sel sedavord muljet avaldas, et see enesele mottes hitidis: ,,Kui niipalju ilm-
stiita olemist pagan on, siis olen mina ise piisti pagan!” (Kitzberg 1892, 120)
Maimu puhtus ja siititus on nii ainulaadne, et viljub inimlikest piiridest ja

8 Huvi Rousseau vastu oli Eestis mérgatav juba XVIII sajandil, kui Tallinnas ilmus
kolmekoiteline saksakeelne teostekogu (1779-1782), tolkijaks Saksamaalt péarit Johann
Friedrich Ernst Albrecht (Vinkel 1958: 21-22). 1880. aastateks oli ,Emile’ist” olemas mitu
saksakeelset tolget ja moni neist vois kuuluda isegi Kitzbergi kaotsildinud ,filosoofiliste
raamatute” hulka.

9 Rousseau ,Emile’i” puhul viitan esmajoones Hans Roosi 1930. aastal ilmunud télke
uuemale redaktsioonile. Tegemist on kiill teose tublisti lihendatud versiooniga, mida voiks
nimetada ka muganduseks. Sageli kajastab Roosi télge omaaegset Rousseau-télgendust, mis
niitiidseks voib olla vananenud voi vaieldav. Seepérast lisasin vajaduse korral prantsuskeelse
fraasi, et osutada véimalusele moista Rousseau teksti avaramalt.

10 Noor-Eesti redaktsioonis on viide Vene impeeriumile kadunud, kuid vabaduse-ideed
rohutatakse gustavsuitsuliku paatosega: ,Ma kuulen maa miidisevat ja Shu vérisevat —
raskest sgjakédrinast. Ma néden hiilgavad vaskussid tuld siilitavat meie rohujate kindlate
linnade ja losside paéle, tuld, mis neid ennast ja nende ehitused dra s66b. Ma néen uusi
aegu, ilusamaid aegu, vaba rahvast ja vaba maad. Ma néen...” (Kitzberg 1915: 103) Tuglase
kée all on Maimust viimaks nooreestlane saanud.

KEEL JA KIRJANDUS 5/2019 357



esindab pigem jumalikku moodet. Romaani varasemas kisikirjas ongi stseen,
kus valge tuvi toob Maimule jumalate s6numi, meenutades Maarja kuuluta-
mist: ,Mis lipendas iile sinaja metsa, kaugel ja veikene kui valge tépikene, siis
kui valge liblikas, siis suuremaks ja suuremaks kasvades? Tuikene lendas iile
neitsi pea ja jii silmapilguks tema kohale 6husse lehvitama, enne kui jélle
kaugusesse kadus.” (Ojasson 1935: 310) Seda stseeni on Kitzberg Postimehe-
versioonis pehmendanud, asendades ikonograafilise linnu vordlusest laenatud
olevusega, nii et tuikesest saab ,valge liblikas, hiline stigise laps” (Kitzberg
1892, 123). Sellest asendusest paistab aga 14bi Kitzbergi algne mottekaik.
Maimu on sedavord puhas ja rikkumatu, et teda voib vorrelda jumalaemaga
— ja iihtlasi on just tema ,tosine vanapagan” (Kitzberg 1892, 125), st toeline
uuspaganlik vanapagan.

Kaks noiaprotsessi ja koloniaalne mimikri

Maimu poletamine on Kitzbergi romaani kulminatsioon, kuid tihtlasi ajaloo-
liselt poordelise tdhtsusega stindmus. Juba Maimu vangistamine vallandab
kogukonnas Kkiire teisenemisprotsessi, mida Kitzberg kirjeldab ilmselge iroo-
niaga:

Eestlased aga? Nende arritatud meelte péédle tuli Maimu kinnivotmine kui
pange tdis kiilma vett, mis kdike kuumust jahutab; nemad saivad vaheajal ime
ruttu risti inimesteks. Neil oli sakste kuuldes alati neitsi Maarja nimi suus,
nad kaisivad hoolega kirikus ja — teol. Lossi laiad véljad tarvitasivad palju teo-
lisi! Rahvasuu teab riékida: teolisi olnud nii palju, et nende arvu ei ole lugeda
joutud. Ohtul laotud teoliste hirjaikked riita ja riidad moddetud siillapuuga
ule. (Kitzberg 1892, 126)

Imekiire kristianiseerumine ei tdhenda muidugi, et repressioonid soodus-
taksid kristliku religiooni moistmist. Tegemist on pigem ilminguga, mida Homi
Bhabha on nimetanud mimikriks: korratakse koloniaalkultuuri véliseid
vorme, ilma neid tegelikult esindamata. Mimikri tdhendab vallutajate kul-
tuuri iilepingutatud jédljendamist, nii et tulemus on ,peaaegu sama, aga mitte
péris” (Bhabha 2004: 122): tekib olukord, kus ,fetiSeeritud koloniaalkultuur
on potentsiaalselt ja strateegiliselt méssuline vastuhagi” (Bhabha 2004: 129),
sest ta oonestab iseenda eeskuju ja ihaldusobjekti. Kogukonna seisukohast
margib mimikri ilmumine aga tosist muutust, sest varasem autarkiline kogu-
kondlikkus asendub kollektiiviga, kus tiksikud indiviidid alluvad hierarhilis-
tele voimusuhetele, mida nad ise pole kehtestanud. Kogukonnast saab kogu-
dus. Selline uut tutpi thiskond on hélpsamini manipuleeritav, kuid iihtlasi
potentsiaalselt méssuline.

Kaht vastandlikku voimusuhete siisteemi esindavad romaanis kaks vas-
tandlikku noiaprotsessi. Esimene toimub Anneméel, kus stiialune on munk
Bernhard ja kohtuméistjateks vanematekogu, st rahva hulgast valitud kaks-
teist vana meest. Enne kohtuméistmise algust poordub koige vanem otse
kogukonna liikmete poole, et kohtunike sobivust kinnitada: ,On kellegil meie,
teie kohtumoistjate vastu midagit utlemist ehk mingit pohjust, auuta teo ehk

358 KEEL JA KIRJANDUS 5/2019



draandmise poolest, monda meie seast tagasi lilkata, see avaldagu seda nuad!”
(Kitzberg 1892, 124) Bernhard maoistetakse siitist vabaks, aga ta peab piiha-
liku tootusega vanduma, et rdékis kohtu ees tott. Selleks kasutatakse rituaali,
mille Kitzberg arvatavasti laenas Adam Oleariuse XVII sajandi reisikirjast:
,Vota siit haljendav méitas ja pane oma pédi pééile, vota kuiv kepikene oma
kitte, ja vannu meile siis, et kui see mis sa titelnud, tosi ei ole, siis saagu sinu
liha dralagunema nagu see métas, ja sinu luud drakuivama kui see kepikene,
kui veel Vanaisa pdikene nende péaile paistab!” (Kitzberg 1892, 125; Ojasson
1935: 358) Koik see osutab, et tegu on algupirase anarhilise kogukonnaga,
mis tuleb enesega ise toime ega vaja vilist sundi. Selline kogukond vastab
Rousseau moistes inimeste algsele ja loomulikule seisundile, kus headus
ja ldhedus pole veel hivinud; siin on vdimalik ,puhas eneseldbipaistvus” ja
vahetu kommunikatsioon, sest kogukond on iseenese jaoks vahetult kohal ja
kedagi pole vaja esindada (Devisch 2013: 33).

Teine noiaprotsess toimub Karksi lossis. Siin on peamine siitialune
Maimu, kellelt ei kiisita mingit seletust, vaid noutakse tiksnes tilestunnistust:
,lunnista, et sa noid oled, tunnista, mil viisil sa ennast kuradiga oled kihla-
nud [---]” (Kitzberg 1892, 126). Kohtunike autoriteeti ei kinnita rahva seast
keegi, sest kohalikku kogukonda protsessi juures ei olegi. Kui Maimu end
suitidi ei tunnista, poetakse tal pea paljaks ja pannakse ta pithapéieval kirikus
hébipinki. Rahvakoosolek Anneméel reageerib sellele protestiga: koik naised
otsustavad oma juuksed maha loigata. Protestile jargneb repressioon. Parast
jumalateenistust lukustatakse viarav ja naised jadvad lossioue vangi. Iga kiim-
nes jidetakse lossi, et naisi véljaastumise eest julmalt nuhelda: ,Lossis elanud
kuri péélik, see lasknud naestel rinnad dra ja seljapdilt rihmad viljalsigata”
(Kitzberg 1892, 127). Nii on kohtumoistmine kogukonnast &ra 16igatud, kohtu
printsiipidel puudub igasugune ldbipaistvus ja kohtunike autoriteeti ei saagi
kahtluse alla seada, sest siis jargneb karistus. Lossikohus on rikutud tihis-
konna darmuslik ndide, headusest ja 1dhedusest pole siin enam juttugi ja ini-
mese algne stiitus havitatakse institutsionaalsete vahenditega. Valikuline
repressioon taotleb kogukonna l6hkumist, pihustamist atomaarseteks indi-
viidideks, kelle vahel puuduks solidaarsus ja kes alluksid voimule lootuses, et
voivad kannatusest pddseda, kui liisk langeb kellelegi teisele.

Anarhistlik utoopia

Indiviidide thiskond vajab kogudust: kogudus koosneb eksinud lambukes-
test, kellele on vaja hingekarjast, et see neid lohutaks ja nende iile valitseks.
Koik sellise iihiskonna litkmed on allutatud seisundis, st nad on faktiliselt
orjad ka siis, kui nad on juriidiliselt vabad. Niisuguse tihiskonna areng viib
viimaks demokraatiani, mis omakorda suubub neoliberalismi: neoliberaalses
thiskonnas on koik litkmed vormiliselt vordsed ja vabad, kuid sisuliselt allu-
tatud absoluutsele ekspluateerimisele, sest iga indiviid ekspluateerib niiid
iseennast. (Han 2017: 1-8) Kitzberg ei saanud seesugust arengut ette néha,
sest ta kirjutas ,Maimu” Vene impeeriumis, kus veel kehtis range seisuste
stisteem. Ometi oli see siisteem juba kriisi olukorras, mida viljendasid jou-
liselt sotsialistlikud, anarhistlikud ja nihilistlikud litkkumised. 1878. aastal

KEEL JA KIRJANDUS 5/2019 359



oli Peterburis toimunud Vera Zassulitsi protsess kolonel Trepovi tulistamise
parast, kus kaebealune maisteti digeks: protsess dratas laialdast tdhelepanu ja
vallandas arutelu Venemaa olukorra tile (Koni 1977). Koik see mojutas kind-
lasti Kitzbergi poliitilist motlemist. Otsene viide Vene impeeriumile Maimu
tuleriidakones (,Ma nden kotkast kahe pddga korges ohus keeritavat [---]
ma nden tema tiibasid iile oma isade vaba maa varjavat.” (Kitzberg 1892,
129)) néitab selgesti, et Kitzberg ei motisklenud iiksnes kodu-kurukesest, vaid
négi kohalikke probleeme mérksa laiemas kontekstis. Maimu kotka-ndgemus
on ka silmatorkavalt ambivalentne, sest tihest kiiljest voib seda tolgendada
aupakliku kummardusena keisrivoimu ees (vrd ,Seep se Eesti muiste poli /
Enne Vene valitsuse / Armu tiiva kaitsemista”, Kreutzwald 1862: 4), teisest
kiljest aga varjutavad kotkatiivad ,isade vaba maa”, st maa on langenud
Vene impeeriumi alla ja kaotanud taas oma vabaduse. Tegemist on seega
jarjekordse mimikriga, sest ,mimikri diskursus konstrueeritakse ambivalent-
suse kaudu” (Bhabha 2004: 122). Samuti on tolgendatav avaldigus kirjeldatud
maastik vagade kirikulistega, mis teose 16pus uuesti silme ette manatakse,
aga nuud juba rohuga varemetel: ajalugu muutub siin farsiks ja koloniaal-
kultuuri monumentaalsus muutub vahetéhtsaks.

Kitzbergil on meeles molkunud anarhistlik utoopia, mida ta ei saanud otse
kirjeldada, kuid millele ta kdepiraste narratiivsete vahenditega ikkagi sel-
gesti osutab. On viga tdhelepanuvéiérne, et selle narratiivi on ta raamistanud
mittiliste fragmentidega, muutes jutustuse rohutatult palimpsestlikuks, isegi
poliipsestlikuks. Miititiline ja utoopiline moode kiivad siin kéisikédes, need on
justkui sama miindi kaks kiilge. Muidugi pole see enam klassikaline utoopia,
mille tunnusteks on dogmaatiline ratsionalism, vahendite Gigustamine ees-
margi kaudu ja eeldus, et utoopiline visioon on koigile ithtviisi meelepérane.
Aimata vo6ib aga sugulust hilisemate, XX sajandi anarhistlike utoopiatega,
nagu Ursula K. Le Guini kujutatud Anarres, mida iseloomustab pigem tdiuse
puudumine (Curtis 2005: 266—269). Miitograafilise esseena on ,Maimu” oma-
korda voimas katse korvutada parimust ja ajalugu nii, et miitidi autonoomia
jaab alles ega segune périselt autori loodud fiktiivse universumiga. Uhtlasi
lahendab Kitzberg Maimu parimusliku hariduse kaudu primitivismi ja evolut-
sionismi dilemma, mis Rousseau looduskasvatuses tekib, sest ,kui looduslikku
rangelt eristada ajaloolisest, siis ei saa inimest, kellest Rousseau alustab,
looduslikuks inimeseks pidada” (Marks 2005: 25). Seetottu magjub Kitzbergi
romaan véirskelt ka tdnapéeval, ennetades tihtlasi hilisemat ulmet, fantasy-
kirjandust ja maagilist realismi.

Kitzbergi uuspaganlus avant la lettre kannab samuti mitmeid hilisema
uuspaganluse tunnuseid. Esiteks torkab silma tugev keskendatus loodusele,
mis on paljude paganlike litkumiste ,jihine nimetaja”, ehkki v6ib sama hésti
pohjustada konflikte (Bowman 2009: 122). Kitzbergi looduslédhedus on valgus-
tusfilosoofilist algupéra ja osutab Jean-Jacques Rousseau mgjule, samuti nagu
tema kogukonnautoopia. Teiseks paistab Kitzbergi ndgemuses vilja paganlike
ja kristlike elementide segunemine, mida on samuti peetud tédnapéeva uus-
paganlusele tunnuslikuks: , Ullatavalt paljud uuspaganad [---] peavad ennast
iuhtaegu paganateks ja kristlasteks. Usutakse, et kristluse toeline esoteeriline
tuum on paganliku maailmavaatega téiesti thitatav ja seepérast ei pea kor-
vale heitma mitte kristlust kui niisugust, vaid ainult selle teatavat tolgendust,

360 KEEL JA KIRJANDUS 5/2019



mis on kiriklikes asutustes juhtumisi valitsevaks saanud.” (Hanegraaff 1996:
77) Kitzbergi puhul viib segunemine toelise ambivalentsuseni, mis on tihtlasi
iseloomulik koloniaalsele mimikrile. Kolmandaks on téhtis seegi, et Kitzberg
pole kirjutanud traktaati, vaid esitab oma utoopia ilukirjanduslikus vormis.
Sonumi peitmine kirjandusliku méngu taha on uuspaganlikele tekstidele
vaga omane. Nii selgitab Graham Harvey: ,Viimase paarisaja aasta paganlik
renessanss on enamasti avaldunud loovkirjanduses. Harva kirjutavad paga-
nad traktaate, kreedosid, manifeste, jutlusi v6i muid poleemilisi tekste. Pigem
kalduvad nad valjendama oma kogemusi ja ndgemusi luuletuste v6i romaa-
nidena.” (Harvey 2000) Muidugi ei vihenda see ,Maimu” omapéra ajaloolise
romaanina — pigem vastupidi. Romaani peategelastele voib siis lisada veel iihe
uuspaganliku vanapagana: see on Kitzberg ise.

Kirjandus

Alttoa, Villem [V. Alto] 1935. August Kitzbergi elu ja kirjanduslik tegevus. Tartu:
Loodus.

Alttoa, Villem 1956. August Kitzbergi proosalooming. Kirjandusloolisi kommen-
taare. — August Kitzberg, Valitud teosed. II koide, jutustused. Tallinn: Eesti
Riiklik Kirjastus, lk 513-534.

Alttoa, Villem 1960a. August Kitzberg. Tallinn: Eesti Riiklik Kirjastus.

Alttoa, Villem 1960b. August Kitzberg. (Eesti kirjamehi.) Tallinn: Eesti Riiklik
Kirjastus.

Annus, Amar 2007. Parimus veeuputuse-eelsetest tarkadest. Vaimuloolisi seiku
Lahis-Idast. — Loomingu Raamatukogu, nr 19-20. Tallinn: Kultuurileht.

Bhabha, Homi 2004. The Location of Culture. London—-New York: Routledge.

Bowman, Marion 2009. Nature, the natural, and pagan identity. — Paganism,
I kd. Toim Barbara Jane Davy. London—New York: Routledge, 1k 112-123.

Bragg, Tom 2016. Space and Narrative in the Nineteenth-Century British His-
torical Novel. London—-New York: Routledge.

Curtis, Claire P. 2005. Ambiguous choices: Skepticism as a ground for utopia. —
The New Utopian Politics of Ursula K. Le Guin’s The Dispossessed. Toim Lau-
rence Davis, Peter Stillman. Lanham: Lexington, 1k 265-282.

Demos, John 2009. The Enemy Within: A Short History of Witch-hunting. New
York: Penguin.

Devisch, Ignaas 2013. Jean-Luc Nancy and the Question of Community. London:
Bloomsbury.

Eliade, Mircea 1969. The Quest: History and Meaning in Religion. Chicago—
London: The University of Chicago Press.

Ginzburg, Carlo 2009. Ajaloo 66poolel. Noiasabati lahtimotestamine. Tlk Meelis
Rohtla. Tallinn: Kirjastuskeskus.

Halbwachs, Maurice 1997. La mémoire collective. Paris: Albin Michel.

Han, Byung-Chul 2017. Psychopolitics: Neoliberalism and New Technology of
Power. Tlk Erik Butler. London—-New York: Verso.

Hanegraaff, Wouter J. 1996. New Age Religion and Western Culture: Esoter-
icism in the Mirror of Secular Thought. Leiden: Brill.

KEEL JA KIRJANDUS 5/2019 361



Harvey, Graham 2000. Fantasy in the study of religions: Paganism as observed
and enhanced by Terry Pratchett. — Diskus, kd 6. http://jbasr.com/basr/diskus/
diskus1-6/harvey-6.txt (26. IT 2019).

Hasselblatt, Cornelius 2016. Eesti kirjanduse ajalugu. (Heuremata.) Tlk Mari
Tarvas, Maris Saagpakk, Ave Mattheus. Tartu: Tartu Ulikooli Kirjastus.

Kaljundi, Linda 2013. Viljatung kui valjakutse. Eesti viikingiromaanid ja m&lu-
poliitika 1930. aastatel. — Keel ja Kirjandus, nr 8-9, 1k 623—644.

Kampmann, Mihkel 1923. Eesti kirjandusloo peajooned. Niidete varal seleta-
nud M. Kampmann. Kolmas jagu. Tallinn: G. Pihlakas.

Kitzberg 1877 = Valge kirik kivivaremete seas ehk room ja kurbtus kaksik-
vennad. — Eesti Postimehe lisaleht ehk Jututuba 2. III, nr 9, 1k 58.

Kitzberg, August 1878. Kodu-kurukesest. Monda ilusalt isamaalt. Poogle laste-
pidu mélestuseks aastal 1878. Tartu: Schnakenburgi trikk.

Kitzberg, August 1892. Maimu. Jutt Eesti muinasajast. Rahvajuttude riismete
varal kokkupalminud A. Kitzberg. — Postimees 28. V, nr 114; 29. V, nr 115;
30. V, nr 116; 1. VI, nr 117; 2. VI, nr 118; 3. VI, nr 119; 4. VI, nr 120; 5. VI,
nr 121; 6. VI, nr 122; 8. VI, nr 123; 9. VI, nr 124; 10. VI, nr 125; 11. VI, nr 126;
12. VI, nr 127; 13. VI, nr 128; 15. VI, nr 129.

Kitzberg, August 1893. Maimu. Jutt Eesti muinasajast. Tartu: K. A. Hermanni
kulu ja kirjadega.

Kitzberg, August 1915. Kiilajutud. I kd. Tartu: Noor-Eesti.

Kitzberg, August 1924. Uhe vana ,tuuletallaja” noorpélve milestused. I kd.
Tartu: Noor-Eesti.

Kitzberg, August 1925. Uhe vana ,tuuletallaja” noorpolve milestused. II kd.
Tartu: Noor-Eesti.

Koni, Anatoli 1977. Mélestusi Vera Zassulit$i kohtuasjast. Tlk A. Lukas. — Loo-
mingu Raamatukogu, nr 41-43. Tallinn: Perioodika.

Kreutzwald, Friedrich Reinhold 1862. Kalevi poeg. Uks ennemuistene Eesti jut,
kaheskiimnes laulus. Kuopio: P. Aschan ja Co.

Krull, Hasso 2016. Soome sild. — H. Krull, Moistatuse sild. Kirjutisi aastatest
2009-2016. Tartu: Kaksikhammas, 1k 299-306.

Kitt, Auli 2007. Maarahva pithade puude ja puistutega seotud kéditumisnormid.
— Looduslikud pithapaigad: vairtused ja kaitse. Koost Ahto Kaasik, Heiki Valk.
Tartu: Maavalla Koda, Tartu Ulikool, Opetatud Eesti Selts.

Lévi-Strauss, Claude 2001. Metsik motlemine. (Avatud Eesti raamat.) Tlk
Kaia Sisask. Tallinn: Vagabund.

Lévi-Strauss, Claude, Eribon, Didier 2001. De prés et de loin. Paris: Odile
Jacob.

Lukaéacs, Georg 1955. Der historische Roman. Berlin: Aufbau-Verlag.

Lonnrot, Elias 1975. Kalevala. Helsinki: Werner Séderstrom Osakeyhtio.

Marks, Jonathan 2005. Perfection and Disharmony in the Thought of Jean-
Jacques Rousseau. New York: Cambridge University Press.

Maxwell, Richard 2009. The Historical Novel in Europe, 1650-1950. New York:
Cambridge University Press.

Nietzsche, Friedrich 1988. Die Geburt der Tragidie. Unzeitgeméi3e Betrachtun-
gen [-IV. Nachgelassene Schriften 1870-1873. Kritische Studienausgabe. Toim
Giorgio Colli, Mazzino Montinari. Berlin—New York: Walter de Gruyter.

362 KEEL JA KIRJANDUS 5/2019



Nietzsche, Friedrich 1997. Untimely Meditations. Toim Daniel Breazeale. Tlk
R. J. Hollingdale. New York: Cambridge University Press.

Nirk, Endel 1966. E. Bornhéhe ja teised ajaloolise jutustuse viljelejad. — Eesti
kirjanduse ajalugu. IT kd. Toim E. Nirk. Tallinn: Eesti Raamat, 1k 462-506.

Ojasson, Oskar 1935. August Kitzbergi ,Maimu” tekkelugu. — Eesti Kirjandus,
nr 7, 1k 305-317; nr 8, 1k 354-365.

Prévost 1810. Histoire de M. Cleveland, fils naturel de Cromwel, écrite par lui-
méme, et traduite de 'anglois. (Euvres choisies de Prévost avec figures. IV kd.
Paris: Leblanc.

Principato, Aurelio 1993. La caverne de Cleveland. — Cahiers de 1’Association
international des études frangaises, nr 46, 1k 297-311.

Remmel, Mari-Ann (koost) 1998. Hiie ase. Hiis eesti rahvapirimuses. Tartu:
Eesti Kirjandusmuuseum.

Rigney, Ann 2001. Imperfect Histories: The Elusive Past and the Legacy of
Romantic Historicism. Ithaca—London: Cornell University.

Rousseau, Jean-Jacques 1997. Emile. Koost, tlk Hans Roos. Tallinn: Olion.

Rousseau, Jean-Jacques 2002. Emile ou de 'Education. Kd I-III. Université du
Québec a Chicoutimi. http://classiques.uqac.ca/classiques/Rousseau_jj/emile/
emile.html (26. II 2019).

Sillaots, Marta 1925. A. Kitzberg’i toodang. Tartu: Noor-Eesti.

Tasso, Torquato 1885. Befreites Jerusalem. Tlk Johann Diederich Gries. Stutt-
gart: J. G. Cotta’sche Buchhandlung.

Tasso, Torquato 1961. Gerusalemme liberata. Milano: Feltrinelli Editore.

Tuglas, Friedebert 1935. Lisandeid ,,Maimu” tekkeloo juurde. — Eesti Kirjandus,
nr 7,1k 317-318.

Uuspuu, Villem 1938. Surmaotsused Eesti noiaprotsessides. — Usuteadusline
Ajakiri, nr 2, 1k 79-87; nr 3—4, lk 114-126. Taastriikkk: Mietagused, nr 19, lk
155-175. http://www.folklore.ee/tagused/nr19/uuspuu.pdf (17. IV 2019).

Vinkel, Aarne 1958. J. J. Rousseau teoste tolkest ja tundelisest kirjandusest
XVIII sajandi Eestimaal. — Keel ja Kirjandus, nr 1, 1k 21-24.

Vialjataga, Mart 2013. Dialoog ja demarkatsioonijoon ajalooteaduse ja kirjan-
duse vahel. — Keel ja Kirjandus, nr 8-9, 1k 680-697.

Hasso Krull (snd 1964), kirjanik, télkija, toimetaja (Eesti Kirjanike Liit, Tartu osa-
kond, Vanemuise 19, 52014 Tartu), krull. hasso@gmail.com

A neopagan Old Pagan: Maimu by August Kitzberg as a historical
novel and a mythographic essay

Keywords: August Kitzberg, Estonian mythology, historical novel, hybridity, inter-
textuality, neopaganism, Jean-Jacques Rousseau

The Estonian historical novel dates back to the 1880s. One the first such novels
was August Kitzberg’s Maimu (1892) depicting the relations between local people
and the Livonian order in the 14 century. Maimu was extremely popular and has
been abundantly reprinted. However, literary scholars have always been reluctant
to admit its merits because of its hybrid form and historical anachronisms. Mean-

KEEL JA KIRJANDUS 5/2019 363



while they have noticed its religious commitment and a critical attitude towards
Christianity.

Drawing from some recent researches, this paper argues that hybridity (Ann
Rigney) and the palimpsest paradigm (Tom Bragg) have been essential generic
traits of the historical novel from the very beginning. The distinctive feature of
Maimu is its explicit hybridity, allowing the reader to distinguish between its fic-
tional, mythical and historical layers without any effort. This feature should not
be considered a weakness today. Nonetheless, Kitzberg’s novel is also conspicuous
for its intertextual affluence, ranging from local oral tradition and old chronicles to
Torquato Tasso, Abbé Prévost and Jean-Jacques Rousseau.

In closer inspection it becomes clear that Kitzberg’s intention was not restricted
to a simple description of the foregone milieu and mentality. Maimu is a neopagan
manifesto combining a mythical dimension with a utopian vision of a new com-
munity that refers to pre-Christian direct democracy. This utopian vision does not
resemble classical utopianism, which was characterized by a dogmatic rationalism
and a justification of means by ends. On the contrary, it is closer to the anarchist
utopias of the 20* century, lacking the idea of perfection. Kitzberg’s vision of a uto-
pian community is equally oriented to nature, associating him with later neopagan
literature. Hence, Maimu can be considered a unique literary achievement antici-
pating in many respects the postromantic and postmodern developments.

Hasso Krull (b. 1964), writer, translator, editor (Estonian Writers Union, Depart-
ment of Tartu, Vanemuise 19, 51014 Tartu), krull. hasso@gmail.com

364 KEEL JA KIRJANDUS 5/2019



