Kirjandus

EESTI TEADUSTE AKADEEMIA JA EESTI KIRJANIKE LIIDU AJAKIRI

OSKAR LOORITSA PERSPEKTIVISM

HASSO KRULL

1. Perspektivismist multinaturalismini

Keel ja 12/2016

LIX AASTAKAIK

giline perspektivism pole nii tildlevinud. Vidheseid roomustab Friedrich

Perspektivism on tdnapéeval motleva inimese tunnus, kuid epistemoloo-

Nietzsche idee, et ,kui elu ei pohineks perspektiivsetel hinnangutel ja
néivustel, poleks teda kunagi olemas olnudki” (Nietzsche 1999: 53), ja veel

vidhem on neid, kes vaimustusega loeksid jargmist 16iku:

Hérrad filosoofid, hoidugem siis niitidsest peale paremini sellest vanast ohtli-
kust moistejampsist, mis on postuleerinud ,tunnetuse puhast, tahtetut, valu-
tut, ajatut subjekti”, hoidugem sédraste vasturdidkivate moistete, nagu ,puhas
moistus”, ,absoluutne vaimsus”, ,tunnetus iseeneses” kombitsatest: siin nou-
takse alati sellist silma, mis on téiesti moeldamatu, silma, mis ei vaataks mitte
theski suunas, mille puhul oleksid halvatud, oleksid puudu need aktiivsed ja
tolgendavad joud, mis ilepea teevadki nidgemisest millegi ndgemise, seega
noutakse siin alati niisugust silma, mis on méttetus ja ebamoiste. On olemas
ainult perspektiivist ldhtuv ndgemine, ainult perspektiivist ldhtuv ,tun-
netamine”, ja mida rohkem on afekte, millele me mingi asja tunnetamiseks
sona anname, mida rohkem silmi, erinevaid silmi me iihe ja sellesama asja
nigemiseks oskame kasutada, seda tdaielikumaks muutub meie ,arusaam” sel-
lest asjast, meie ,objektiivsus”. (Nietzsche 2015: 144)

KK 12.2016 897

‘ ‘ Keel ja kirjandus DETSEMBER 2016.indd 897 @ 02/12/2016 10:33:23 ‘ ‘



‘ ‘ Keel ja kirjandus DETSEMBER 2016.indd 898 @ 02/12/2016 10:33:23 ‘ ‘

®

Nietzsche perspektivismi on niitid hakatud seostama Gustav Teichmiille-
riga, kes oli lihikest aega Baseli tilikoolis filosoofia teaduskonna dekaan, sellal
kui Nietzsche sai seal 24-aastaselt klassikalise filoloogia professoriks (Small
2016: 2, 2001: 41-58). Teichmiiller 6petas hiljem filosoofiat Tartu tilikoolis, kus
ta kirjutaski oma olulisemad teosed. Seetottu on Marek Tamm ja Kalevi Kull
thendanud Teichmiilleri oma ,Eesti teooriaga”, viies perspektivismi tagasi
Karl Ernst von Baeri loodusteadusliku motlemiseni. ,,Eesti teoorias tootati
viga varakult vilja arusaam subjektiivsest aja- ja ruumitajust ning laiendati
seda edukalt kogu elusa motestamisele. Baer niitas iihena esimestest iga
organismi individuaalset ja ainulaadset, voiks ehk isegi 6elda — monaadilist
olemisviisi. ,Meie elu loomulik ja toeline moot on meie tajumisvéime ja tajule
jargneva reaktsiooni kiirus,” todes ta 1860. aastal ettekandes ,,Milline vaade
elusloodusele on 6ige?”, lisades: ,erisuguste inimeste ja loomade seesmine elu
voib tihe ja sama vilise aja jooksul kulgeda kas kiiremini voi aeglasemalt ning
et just seesmine elu on pohimoot, millega loodusvaatluste puhul aega moota™.”
(Tamm, Kull 2015: 602) Teichmiiller, keda oli tugevasti mgjutanud Leibnizi
monadoloogia, kandis Baeri opetuse filosoofiasse iile ja nimetas uut ldhene-
mist perspektivismiks:

...me tajume maailma alati tihest kindlast perspektiivist ning see loobki illu-
siooni aja ja ruumi olemasolust. Igale subjektile on antud vaid aja ja ruumi
perspektiivne kord, mis volgneb oma olemasolu meie meeleandmetele ega
vasta maailma tegelikule korrale; aeg ja ruum on vaid ,perspektiivsed pildid
thest kindlast vaatenurgast”. (Tamm, Kull 2015: 603)

Kuna perspektivism poimub kultuurilisest vaatepunktist tulenevate prob-
leemidega, puudutab see ka antropoloogiat ja etnoloogiat. Perspektivismi
asemel on etnoloogid kiill enamasti konelnud kultuurirelativismist, mille tra-
ditsioon ulatub vihemalt Michel de Montaigne’ini, kes essees ,Inimsodjatest”
arutles Brasiilia parismaalaste barbaarsuse iile ja otsustas, et tegu on suh-
telise moistega: ,,...selle pohjal, mis mulle on rddgitud, ei ole sealses rahvas
midagi barbaarset ega metsikut, lihtsalt igaiiks nimetab barbaarseks seda,
millega ta ei ole harjunud; sest néib, et tegelikult ei olegi meil mingit muud
toe ja moistuse moodupuud peale eeskuju ja mustri, mida pakuvad selle maa
arvamused ja tavad, kus me elame” (Montaigne 2013: 132). M66dunud sajandi
keskel méédratles Claude Lévi-Strauss barbarit ennekodike kui inimest, kes
,2usub barbarlusse” ja keeldub ,,inimkonna kéige ,,metsikumatena” ja ,barbaar-
sematena” néivaid esindajaid inimesteks pidamast”. Seda viidet illustreeris
ta anekdootliku néitega: ,Moni aasta piarast Ameerika avastamist, sellal kui
hispaanlased saatsid Suurtele Antillidele uurimiskomisjone, mille tilesandeks
oli uurida, kas pérismaalastel on hing v6i mitte, leotasid nood vangi véetud
valgeid vees, et pikaajalise vaatlemise teel veenduda, kas nende surnukeha
laguneb voi ei” (Lévi-Strauss 2010: 19). Kummalgi poolel ei peetud vastaspoolt
paris inimesteks. Barbaarsus on seega vaatepunkti kiisimus, see oleneb kul-
tuuritraditsioonist.

Téanaseks on perspektivismi moiste antropoloogias siiski kasutusele voe-
tud, kuid mitte kultuurirelativismi stinontitimina. Eduardo Viveiros de Castro
moistab perspektivismi all hoopis ideed, et ,maailmas elab palju erinevaid sub-
jekte voi isikuid, kellest moned on inimlikud ja moned mitte ning kes tajuvad
reaalsust eri vaatepunktidest” (Viveiros de Castro 2012: 45). Selline arusaam

898 KK 12.2016



‘ ‘ Keel ja kirjandus DETSEMBER 2016.indd 899 @ 02/12/2016 10:33:23 ‘ ‘

®

on omane paljudele indiaani rahvastele.! Koik olendid on selle jérgi ,intent-
sionaalsuse keskmed”, kes tajuvad teisi olendeid vastavalt enda omadustele
ja voimetele (Viveiros de Castro 2009: 20). Niisugune matteviis 1dheb Viveiros
de Castro meelest kultuurirelativismist lahku, sest siin ei eeldata mitte iihtset
loodust, millele vastanduks kultuuriline paljusus, vaid iihtset kultuuri, millele
vastandub looduslik paljusus: ,kultuur ehk subjekt on siin hoopis universaal-
suse vorm, loodus ehk objekt aga partikulaarsuse vorm” (Viveiros de Castro
2012: 46). Viveiros de Castro nimetab seesugust kosmoloogiat multinaturalis-
miks, mis mérgib olendite ,vaimset ihtsust ja kehalist mitmekesisust” (Vivei-
ros de Castro 2009: 20) ja tdhendab seda, et inimeste silmis on loomad ja teised
olendid hoopis teistsugused kui inimesed nende vaatepunktist, voi teised olen-
did iseenda vaatepunktist.

Tavaliselt ndevad inimesed inimesi inimestena ja loomi loomadena; vaimude
nidgemine on omakorda selge mirk, et ,olukord” pole tavaline. Seevastu vai-
mud ja loomad (kiskjad) ndevad inimesi loomadena (jahisaagina), nagu ka loo-
mad (jahisaak) ndevad inimesi vaimude voi loomadena (kiskjatena). Samuti
ndevad loomad ja vaimud iseennast inimestena: oma kodudes voi kiilades taju-
vad nad ennast antropomorfsete olenditena (v6i muutuvad selleks), ning oma
kombeid ja iseloomujooni kultuurina [---]. Liithidalt, loomad on inimesed voi
ndevad ennast inimestena. Selline arusaam seostub virtuaalselt alati ideega,
et iga liigi silmandhtav kuju on iiksnes kest (,rdivas”), mis varjab sisemist
inimkuju, aga seda nédevad ainult sama liiki olendid véi liigitilesed olendid,
néiteks noiad. Selline sisemine kuju on looma hing v6i vaim, st intentsionaal-
sus voi subjektiivsus, mis on inimteadvusega vormiliselt identne ja voib mate-
rialiseeruda n-6 inimliku kehaskeemina, mida varjab loomalik mask. (Viveiros
de Castro 2012: 48)

Juhul kui filosoofiline perspektivism saab alguse Baeri loodusteaduslikust
nédgemusest, millest on vilja kasvanud ka Jakob von Uexkiilli omailmade-
teooria (Tamm, Kull 2015: 602), oleme siin ringiga looduse juurde tagasi joud-
nud. Kuid Viveiros de Castro arusaam inimeste ja mitteinimeste suhetest
pole naturalistlik, vaid on animistlik; seega ldheb ta ,Eesti teooriast” oluliselt
lahku, sest selles hiipoteesis pohines perspektivism loodusteadustel ja Leib-
nizi monadoloogial. V6i on neil siiski ka midagi tihist? Milline voiks olla ,Eesti
teooria” parimuslik taust?

2. Oma ja vooras

Oskar Looritsa seostamine filosoofilise voi antropoloogilise perspektivismiga
nédib ehk esialgu tllatav. Kas pole Loorits mitte ,eestluse elujou” ideoloog,
kes seadis oma rahvuslikus programmis esikohale soomeugriliku identiteedi,
vastandades seda saksapéirasele, aarialikule, indoeuroopalikule meelelaadile?
Kas pole selline maailmavaade just perspektivismi vastand, tihe vaatepunkti
esiletdostmine teiste arvel, teatav véaédrtuseline absolutism? Pealegi, kas ei

! Eduardo Viveiros de Castro perspektivismi-késitlust on meil varem tutvustanud Mele
Pesti (2013) ja Erki Lind (2013). Lind puudutab indiaani perspektivismi ka oma ingliskeelse
viitekirja 2. ptk-s, vt Lind 2015: 66-70.

KK 12.2016 899



‘ ‘ Keel ja kirjandus DETSEMBER 2016.indd 900 @ 02/12/2016 10:33:23 ‘ ‘

®

eelda see selgelt etnotsentristlikku essentsialismi, kus suurtele ajaloolistele
kooslustele omistatakse igavene ja muutumatu, ajaloovéline olemus, mis voi-
maldab jadmedalt vastandada ,,oma” ja ,voorast”, sulgedes nende motestamise
omamoodi hermeneutilisse ringi? Just nonda ongi Looritsa maailmavaatele
hiljuti 1dhenenud Anti Selart, kes osutab, et Looritsa ,hinnangud inimrassi-
dele, kultuurindhtustele ja ajaloostindmustele on d&4rmiselt subjektiivsed” ja
et ,[t]ldnapdeva pluralismile ja poliitilisele korrektsusele puidlev teadus ei
saa omaks votta tema ,essentsialistlikku” sonavara” (Selart 2014: 155). Selarti
meelest olevat Looritsat ,lihtsam késitleda ,eestluse ideoloogina” kui tositead-
lasena”, kuid kohe seab ta kahtluse alla ka selle ideoloogia autentsuse, sest
Looritsa parandit lugedes siivenevat ,veendumus, et tema poolt eesti rahva
juures leitud saatuslike puuduste taga olid eelkéige isiklikud solvumised ja
vastuolud ning tditumata tunnustusiha” (Selart 2014: 157). Seega seletaks
Looritsa iseédralikke vaateid thest kiiljest ,tugev saksavaen”, mis oli tema
polvkonna ,eesti haritlaste jaoks midagi olemuslikku”, teisest kiiljest aga
Looritsa lakkamatu ,rahulolematus mineviku ja ajalooga”, tema krooniline
voimetus ,enesele maailmas kohta leida” (Selart 2014: 154, 157). Siit saame
lihtsa vorrandi: Oskar Looritsa fenomen vordub polvkondlik piiratus pluss
egotripp. Rohkem polegi vaja seletada, sest nende kahe koletise vahelt ei lipsa
keegi heaga 14bi — kes padseb Skylla kiest, selle neelab Charybdis.

Paraku eeldab selline késitlusviis tugevat sotsiologiseerivat ja psiithho-
logiseerivat reduktsionismi. Sellest ei pédésta ka Selarti selgitus, et Looritsa
eestlase-kujutelm polnud ,,sugugi nii uue- vo6i omanéoline, kui see esmapilgul
voib tunduda”, vaid tugines valdavalt ,,varasemale traditsioonile, mis paradok-
sina oli just saksa, viga suurel mééral baltisaksa ajaloonidgemus” (juba seal
anti negatiivne hinnang katoliiklikule ristiusustamisele ja leiti, et eestlased
kipuvad olema flegmaatilised, melanhoolsed, aeglased, jddrapéiised jne; Selart
2014: 144). Tosiasi, et Looritsa maailmavaade on tegelikult iihe baltisaksa
traditsiooni jétk, ei vidhenda ju kuidagi selle vairtust, sest eks saanud sealt
alguse kogu meie rahvuslik ideoloogia? Muidugi pidi Loorits seda traditsiooni
edasi arendama, suunates ta baltisaksluse enese vastu, kuid esiteks polnud
selline imberpodéramine omane ainuiiksi Looritsale (kust dieti tuli meie ,drka-
misaeg”?), ja teiseks on see kultuurikriitikas tavaline vote, millele voib kull
tdhelepanu juhtida, kuid mis iseenesest pole kiidu- ega laiduvédérne (moelgem
néiteks nihilismi-kriitika arengule moéodunud sajandi filosoofias, vt Weller
2008).

Eeloelduga ei taha ma viita, nagu saaks Looritsa ettekujutusi eesti hin-
gest ja soome-ugri tihiskonnast tdnapéeval votta sona-sonalt, ilma neid poh-
jalikult imber motestamata. Vastupidi, lihtsameelne kordamine vo6ib pigem
takistada Looritsa pdrandi moistmist ja tolgendamist. Pealegi arvan, et kogu
soomeugriluse moiste tuleks iimber hinnata, sest kui me rifgime soome-ugri
keeltest (ja Uurali keelkonnast), ei saa me samamoodi rddkida soome-ugri kul-
tuurist. Soomeugriluse idee on pigem modernsuse tulekuga kaasnenud miiiit,
millel on meie kultuuris konstitutiivne roll: iihest kiiljest annab see diferent-
seeriva mudeli, mis voimaldab end laiemast taustast eristada ja teatavaid
ainulisi momente positiivselt vadrtustada (,identiteet”), teisest kiiljest aga
loob avatud ajaloolise ruumi, kus kohtuvad vallutuseelsed ja -jargsed, kolo-
niaalsed ja suveridénsed, muinasaegsed ja modernsed komponendid; selles aja-
loolises ruumis omandavad hoopis teise mootme ka ,baltisakslus”, ,talupoeg-
likkus”, ,drkamisaegsus” ja ,nooreestilikkus” (liihidalt koik, mille kohta saab

900 KK 12.2016



®

oelda ,parand”). Uhtlasi loob soome-ugri miiiit rahvusiilese ja kosmopolitisee-
riva horisondi, mis aitab vélja natsionalismi ummikust (,ei pagulastele”, ,éra
Eestist” jne).? Koige selle juures voib Looritsa ideoloogia olla hoiatav eeskuju,
néidates, milliseid rahvuslusega seotud kinnisideid tdnapéeval tuleks véltida.
Samal ajal aga sisaldab Looritsa t66 votit, mis aitab avada soome-ugri muudi
implitsiitseid eeldusi, voib-olla isegi iht pohilist ontoloogilist struktuuri, mida
Loorits ise seletada ei saanud ega osanud, aga mida ta kahtlemata aimas ja
olemasolevate vahenditega viljendada piuitdis.

Seda votit nimetangi Oskar Looritsa perspektivismiks. See avaldub nii Loo-
ritsa kultuurikriitilistes tekstides kui ka seal, kus ta parimuslikku materjali
liigendab ja sistematiseerib (eriti tema ainulaadses suurteoses ,Liivi rahva
usund”). Seejuures tulevad Looritsa perspektivistlikud eelistused koige pare-
mini ndhtavale just ndidete valikus. Siiski ei tihenda see, et Looritsa pers-
pektivism oleks ebateadlik (muidu omistaksin siin animistlikule ontoloogiale
omast perspektivismi lihtsalt Looritsale). Oigupoolest on perspektivism sisse
kirjutatud ka Looritsa ideoloogiasse, kus see tuleb selgesti nédhtavale néaiteks
oma ja voora moistelises vadrtustamises:

Edasi on iihiskondliku elu aluseks vastastikuse suhtlemise ja kohtlemise
reguleerimine. Siin satume méédratulle vahele, mis eraldab soomeugrilasi
taielikult Li4ne maailmast selles mottes, et suhe omadesse ja vooras-
tesse on diametraalselt erinev. Ladnes kujutellakse ja késitellakse voorast
vastaseks ja hddaohtlikuks vaenlaseks, keda on vaja kas hivitada voi allutada
ja ekspluateerida, kuna oma sugulast voi salgakaaslast peetakse iseendast-
moistetavalt abiliseks, sobraks ja seltsiliseks, kellega ollakse liidus, koostoos,
blokis. Sellest aga jareldatakse iihtlasi, et oma on ka parem kui vooras, et
omal on digus saada kambale osutatud teenete eest autasusid, enamsoodus-
tusi, eesdigusi jne. Lithidalt — La#nes valitseb taielikult dualistlik suhtu-
mine omasse ja voorasse, mille loomuliku tulemusena on iihiskondlik areng
selles suunas, et oma ja paremat peetakse korgema astme hdrrasmeheks
[---]. Saatuse iroonia on tahtnud, et ennast paremaks nimetav ,aarialane”
on soomeugrilaste keeltesse lainatult saand just ,orja” tdhenduse (mordvas
sama sona tdhendab hoopis abielunaist). Sellise tdhendusliku kukerpalli poh-
justajaks on olnud muidugi aarialaste harrasmehelikkusel baseeruv agres-
siivsus, mis lihtsalt ei ole voimaldand rahulikku kooselu naabritega, vaid
aina on provotseerind kokkuporkeid ja sojavangide vastastikust orjastamist.
Sojaka suhtumise tulemusena steppide riindavad ,aarialased” on muutundki

2 Lahtun siin eeldusest, et kosmopolitiseerumine on ténapéeval iihtaegu paratamatu
ja hadavajalik protsess, mille kidigus ei teisene mitte lihtsalt rahvuslik identiteet, vaid
rahvuse ja identsuse kogemus ise. Ehk nagu kirjutab Ulrich Beck: ,Kosmopolitiseerumine
on mittelineaarne, dialektiline protsess, kus universaalne ja kontekstuaalne, samasugune
ja erisugune, globaalne ja lokaalne pole enam kultuurilised vastaspooled, vaid nad tuleb
dekodeerida kui kokkukuuluvad ja teineteisest ldbipéimuvad printsiibid. Tajutavad iile-
ilmsed riskid ja vastastikune séltuvus muudavad rahvusriigiithiskonna poliitilist ja this-
kondlikku iseloomu. Tdpsemalt seisneb kosmopolitiseerumise eripidra selles: ta on sisemine
kosmopolitiseerumine ja voetakse seesmiselt omaks rahvusiihiskonna véi kohaliku kultuuri
sisemusest 1dhtudes; aga ta on ka iseenese ja rahvusliku teadvuse kosmopolitiseerumine,
olgu need kui tahes deformeerunud.” (Beck 2004: 113) Becki arvates pohineb kosmopoliiti-
line ajastu ,sisestatud teise dialoogilisel kujutlemisel”, mille kdigus kosmopolitiseerumine
jatkub, kuni ,viimaks koikide kultuuride ideed voivad igal pool ja igal ajal korvuti seista,
kombinatsioonis, vordluses, vasturaikivuses ja voistluses” (Beck 2004: 122).

KK 12.2016 901

‘ ‘ Keel ja kirjandus DETSEMBER 2016.indd 901 @ 02/12/2016 10:33:23 ‘ ‘



®

siis metsadetsoonis vooraste vangidena ,orjadeks” ja naisorjad patsifistlike
soomeugrilaste juures — armastatud abikaasadeks. (Loorits 1951: 56-57)

Selles 16igus on minu meelest esindatud kogu Looritsa hiiperboolne retoo-
rika (,satume méédratulle vahele”, ,diametraalselt erinev”), paradoksaalne
loogika (dualismi kritiseeritakse tugevate binaarsete opositsioonide kaudu) ja
eetiline maksimalism (aarialastele on omane ,agressiivsus”, soomeugrilastele
aga ,patsifism”). Samas tuleb siin selgesti esile ka Looritsa tegelik taotlus,
mis pole niivord konstruktiivne, kuivord dekonstruktiivne: orja moiste etii-
moloogia kaudu podrab ta koigepealt imber oma/voora ja korgema/madalama
vastanduse (aristokraatlik aarialane on soome-ugri perspektiivist ori) ning
viib siis uue moiste sellest vastandusest lahku (naisori muutub ,armastatud
abikaasaks”). Niisugune hoiak meenutab kéige rohkem Emmanuel Levinasi
heteronoomset eetikat, kus subjekt siinnib vastutusest teise ees pédrast seda,
kui ennast on asetatud teise kohale: selline asendus (mina-teisena) on voima-
lik ainult tdnu ,radikaalsele passiivsusele” ja voimele iseendast viljuda (vt
Tahmasebi-Birgani 2014: 82—-83). Looritsa ideede vordlus Levinasiga annaks
nende moistmisele palju juurde, selgitades ka eetilise, etnilise ja poliitilise
momendi keerukat vahekorda tema manifesteerivates tekstides. Soomeugri-
lus ongi Looritsal ennekoike eetiline marksona, mille pingevahekord eestlu-
sega annab poliitilise programmi. Loomulikult pole Loorits eestlastega kunagi
rahul, kuid see ei tulene mingist ,isiklikust solvumisest”, samuti nagu Levi-
nasi kriitika Heideggeri aadressil polnud ,isiklik”.? Looritsa kultuurikriitika
pohineb just tema filosoofilisel positsioonil, mis muidugi vois viia ka isiklike
konfliktideni, aga mitte vastupidi.

T6si, Looritsa mottekdigud on paigutatud ajaloolisele taustale, mis sageli
ei klapi tema eetiliste ideaalidega, ja seetottu paistab Looritsa ajalooskeem
tugevasti kallutatud ja lihtsustatud (Selart 2014: 140-143). Paraku ei olegi
Loorits ajaloolane sona tosises mottes. Tema ajalookésitus on tegelikult orien-
teeritud kollektiivsele milule, mis on ajalooteadusele paljuski vastandlik, ehk
nagu kirjutas Maurice Halbwachs: ,See on pidev méottevool, mille pidevuses
pole midagi kunstlikku, sest ta séailitab minevikust vaid selle, mis on teda
kandva rithma teadvuses veel elav voi elujouline” (Halbwachs 1968: 70). Kol-
lektiivne mélu ei ileta rithma piire, ja kui teatav periood sellest mélust kus-
tub, pole enam tegu sama rithmaga. Ajalugu seevastu ,eraldab kestusest muu-
tusi” ja loob kronoloogilise seeria, mis ,areneb kunstlikus kestuses, ilma et sel
oleks vidhematki reaalsust nende rithmade jaoks, kellelt siindmused laenati”
(Halbwachs 1968: 103). Seega pole Looritsa ajalookésituses midagi ,subjek-
tiivset”, sest see pole Looritsa leiutis, vaid pohineb kollektiivsel mélul rahva
minevikust: Loorits on ajaloo lihtsalt iile kandnud kollektiivse mélu kestuses-
se.* Just see annabki Looritsa ndgemusele erilise sira, mis iihtaegu veetleb ja

3 Levinasi arvates ei joua Heideggeri fenomenoloogia toeliselt eetilise suhteni teisega.
Sellise suhte aluseks on ,silmitsi seismine teisega pilgus ja kones, mis séilitab distantsi ja
purustab kéik tervikud” (vt Derrida 1967: 142). Samamoodi kritiseeris Heideggeri teise-
suhet ka Theodor Adorno, kelle arvates Heidegger tolgendab valesti Holderlini, viites, nagu
laheks Hoélderlin iile ,,voora” poole iiksnes selleks, et naasta ,,oma” juurde. Adorno arvates ei
keerle Holderlini luule nartsissistlikult oma rahva ja isamaa timber, vaid on avatud teisele,
mida néitab Holderlini armastusekésitus (Weller 2008: 79-80).

* Toeliselt ,,subjektiivne” ajalookésitus on hoopis midagi muud, sest see kasutab iiksnes
kunstlikku kestust ja loob pildi, mis ei lange kokku iithegi rithma kogemusega. Selline on

902 KK 12.2016

‘ ‘ Keel ja kirjandus DETSEMBER 2016.indd 902 @ 02/12/2016 10:33:23 ‘ ‘



®

ehmatab. Ometi arvan, et ilma Looritsale iseloomuliku perspektivismita oleks
téanapédeval vihe pohjust sellest konelda. Looritsa perspektivism ei ldhtu Leib-
nizist, Baerist, Teichmiillerist ega Nietzschest, ehkki ta ilmselt oleks noustu-
nud maksiimiga ,on olemas ainult perspektiivist ldhtuv ndgemine, ainult
perspektiivist 1dhtuv tunnetamine”. Looritsa perspektivism pole teaduslik ega
naturalistlik, vaid pigem péarimuslik ja animistlik: tihest kiiljest seotud kol-
lektiivse méiluga, teisest kiiljest aga siigavama ontoloogilise mdootmega, mis
animismi naturalismist eraldab. ,Liivi rahva usund” on selle perspektivismi
monument, mida niiid pogusalt vaatlen.

3. Sooema taid

,Liivi rahva usund” kujutab endast suurt taksonoomilist siisteemi, millel on
olulisi eelkiijaid (K. J. Petersoni iimbertootatud tolge Chr. Gananderi ,Soome
miitoloogiast”, M. J. Eiseni , Eesti miitoloogia” kéited), kuid mis on sellest hoo-
limata uuenduslik ja originaalne. Looritsa pohiline hoiak on kokkuvatlikult
sonastatud populariseerivas késitluses ,Eesti rahvausundi maailmavaade”,
kus ta selgitab ,primitiivse motteviisi” peamist ldhtekohta: ,iseenda jéargi
kujutellakse muidki olendeid ja sisustatakse nende olemust lihtsa pohimotte
jargi ,nagu mina — nii ka teised” (Loorits 1990: 44). Loorits arvab, et
niisugune arusaam tuleb looduse antropomorfiseerimisest, olles seega inimese
psitihika projektsioon mitteinimlikule maailmale:

Mitte ainult surnud ei hingesta loodust, vaid loodust ennast kujutellakse kah
hingestatuna ja kaldutakse tildse projitseerima oma inimlikku hingeelu ka
igalepoole imbritsevasse loodusesse koigis selle iiksikavaldusis. Nagu elab ini-
mene, niisama ,elab” kogu loodus. Nagu inimese (impersonaalne) elujoud vor-
mub konkreetseks (personaalseks) hingeks, nii omistatakse ,hinged” ka koigile
muile looduse olendeile ja nimelt neile endile vahenditult, isegi ilma surnute
elujou siirdumiseta neisse. Vahetegemist ,elava” ja ,elutu” looduse vahel on
selgemalt Gpitud alles uuemal ajal. (Loorits 1990: 44)

Looritsa jaoks on oluline esiteks see, et impersonaalne elujoud muutub
personaalseks, st looduse olendid, kes ei ole inimesed, on ikkagi isikud, sest
neil on olemas hing. Seejuures likkab ta korvale arusaama, et looduse hinges-
tamine ja inimlikustamine eeldab tingimata surnud esivanemate vée tilekand-
mist viljapoole: mitteinimlikel olenditel on oma isiklik sisemus olemas inimes-
test soltumatult, nad on omaette subjektid, kellega tuleb suhelda samuti nagu
inimestega. Seega pole olemas ,elutut” loodust sona naturalistlikus tdhendu-
ses. Kahtlemata kujutleb Loorits sellist maailmapilti evolutsionistlikult, sest
ta peab seda ,primitiivseks”, kuid evolutsionism ei tihenda tal evolutsiooni

nt Edgar Saksa arusaam viikingiajast, kus rohutatakse ,eesti viikingite” sgjakust, Taani ja
Rootsi péritolu orjade suurt hulka, vara ja naiste ro6vimist jne (Saks 2005: 165). Saks toob
rohkesti néiteid kroonikatest ja saagadest, et muuta kehtivat ajaloolist ettekujutust, mis
tema meelest on erapoolik ja moonutatud, sest ,soomeugrilased olid Li&dnemere vanimad
meresditjad ja koik mandrilised indoeuroopa hdimud oppisid neilt alistatud polisrahvastelt
meresoéidukunsti” (Saks 2005: 20). Selline ndgemus voib esmapilgul sarnaneda Looritsa
omaga, kuid on tegelikult vastassuunaline, sest Saksa eesmirk on pigem kollektiivsesse
maéllu talletatud arusaamasid lammutada.

KK 12.2016 903

‘ ‘ Keel ja kirjandus DETSEMBER 2016.indd 903 @ 02/12/2016 10:33:23 ‘ ‘



‘ ‘ Keel ja kirjandus DETSEMBER 2016.indd 904 @ 02/12/2016 10:33:23 ‘ ‘

®

astmete vaédrtuselist hierarhiseerimist — vastupidi, Loorits voib animistlikku
maailmataju vaartustada isegi korgemalt, hoolimata sellest, et seda on peetud
vanemaks ja evolutsiooniliselt ,primitiivseks”. Teiseks, Loorits peab tdhtsaks
niisuguse hingestatud looduse kommunikatiivset aspekti. Koik inimlikud ja
mitteinimlikud isikud, kellel on omaette sisemus, intentsionaalsus ja subjek-
tiivsus, on omavahel lepingulistes suhetes:

Ka vahekordade loomises timbritsevaga meie esivanemad on 1dhtund iseenda-
moddupuust: nagu mina muile, nii muud minule. Rikkus, reostas,
hévitas inimene midagi, siis vois selle hingejoud vastata temale samaga: mets
vois eksitada, vesi uputada, maa haigestada jne. Sellepédrast inimene suhtus
koigele sobralikult ja heatahtlikult, austavalt ja aitavalt. Vastastikkuse pohi-
mote juhtis aga inimest tihtlasi ka nii-6elda sopruslepingute sdlmimisele teiste
olenditega, kelle hingejoudu vajati. (Loorits 1990: 44)

Mitteinimliku looduse personaalsus ja kommunikatiivsus ongi
Looritsa perspektivistliku ldhenemise voti. Tott oelda kattub see suures osas
animistliku ontoloogiaga, mida Philippe Descola on kirjeldanud néditeks Ama-
soonias elavate atSuaride pohjal, kelle juures ta pikemalt viibis. Animistlik
ontoloogia ei tdhenda, et inimlikke ja mitteinimlikke olendeid teineteisest sel-
gesti el eristata, lihtsalt eristamise printsiip on siin naturalismile vastandlik:

Muidugi teevad atSuarid maailma asukatel selgesti vahet. Ometi ei pohine sel-
lest tulenev elusate ja elutute objektide hierarhia mitte olemistidiuse astme-
tel, vilistel erinevustel ega sisemiste omaduste jarkjargulisel kuhjumisel. See
toetub hoopis kommunikatsiooniviiside varieerumisele, mis véimaldab tajuda
ebaiihtlaselt jaotuvaid meelelisi kvaliteete. Kuna ,isiku” kategooria alla kii-
vad ka vaimud, taimed ja loomad, ja neil koigil on hing, ei tee see kosmoloogia
vahet inimeste ja mitteinimeste vahel; see annab ainult korrapérase astmes-
tiku, mis vastab voimalikele infovahetuse tasanditele. Ootuspéraselt on atSua-
rid ise piiramiidi tipus: nemad kohtuvad ja konelevad iihes ja samas keeles.
[---] Taimede ja loomadega voivad inimesed kiill kohtuda, ja kui neil on olemas
hing, arvatakse, et nad inimesi tajuvad; aga kui atSuarid nendega loitsude
abil konelevad, siis nad kohe vastust ei saa, sest vastus tuleb alles unes. Sama
lugu on vaimude ja mdnede miititiliste kangelastega: nad kiill kuulavad hoo-
lega, mis neile oeldakse, aga nende esmakuju jadb tavaliselt ndhtamatuks, ja
seepérast saab neid téielikult moista ainult unes voi hallutsinogeenses loves.
(Descola 2005: 23—24)

Sarnaselt Looritsaga arvas ka Descola esialgu, et atSuarid projitseerivad
oma inimlikke suhteid loomadele ja vaimudele. Pdrast mitmeid mottevahe-
tusi Tim Ingoldi ja Eduardo Viveiros de Castroga joudis ta aga jareldusele, et
,honda jatkates oleksin eksiteel, sest sel juhul reprodutseeriksin ikka ,looduse”
ja ykultuuri” lahutamist, millest just vabaneda tahtsin” (Descola 2007: 236).
Nii joudis ta teistsuguse, universaalsema dualismini sisemuse ja kehalisuse
vahel. ,,Sisemus tdhendab ettekujutust, et inimese pohjas, tema sisemuses on
midagi, mis voib kiill paikneda mones organis, aga tuleb néhtavale ainult oma
tagajiargede kaudu. Sellisteks tagajargedeks on teadvus, refleksiivne teadvus,
teovoime, tdhistamisvoime jne.” (Descola 2007: 236) Tollest dualismist tule-
tabki Descola neli pohilist ontoloogiat ehk identifikatsiooniviisi — naturalism,

904 KK 12.2016



‘ ‘ Keel ja kirjandus DETSEMBER 2016.indd 905 @ 02/12/2016 10:33:23 ‘ ‘

®

analogism, animism ja totemism —, kusjuures animism seisneb arusaamas,
et sisemus on omane koigile olenditele ithtemoodi. Inimeste ja paljude mitte-
inimeste ,samasuguse loomuga sisemus” ,voimaldab isikutevahelisi suhteid,
kuid tihtlasi eristuvad need isikud tiksteisest kehalise kesta”, nn roiva kaudu,
st ,sisemused, mida kujutletakse inimliku sisemuse alusel, on riietatud roi-
vasse, milleks on keha ja millest voib tahtmise korral lahti saada” (Descola
2007: 237).

Siit saabki alguse perspektivism, millest koneleb Viveiros de Castro ja mis
on ka Looritsa pohimoétteline 1dhtekoht. Erinevad vaatepunktid on voimalikud
vaid siis, kui on olemas erinevad isikud voi subjektid, kes neid vaatepunkte
moodustavad. Erinevus poleks aga paratamatu, kui need subjektid nieksid
lihtsalt iiksteise sisemust, mis on inimlik. Kuid sisemuse iimber on kest, keha,
,roivas”, mille tottu sarnase hingega olendid néevad tksteist ikkagi erinevalt.
Kuna sellisel juhul ,kultuur ongi vaimu tdnapdevane nimi” (Viveiros de Castro
2012: 87), ei ole tegemist mitte kultuurirelativismiga (siis oleksid sisemused
ise erinevad), vaid selle perspektivismi vormiga, mida Viveiros de Castro
nimetab multinaturalismiks. Sisu on kiill sama, aga kesti on palju ja subjektid
nédevad neid igatiks isemoodi, vastavalt oma positsioonile ja intentsioonile.

,Liivi rahva usundis” on perspektivism sedavord keskne, et ajuti jadb
mulje, nagu kisitlekski teos ainult seda, kuidas tiht voi teist mitteinimlikku
olendit ndha voi kuulda voib (v6i kuidas nemad asju ndevad). Titipiline on néi-
teks Looritsa kirjeldus, kuidas peab vaatama udu, et ndha selle sisemist inim-
likkust: ,,Kui jutustaja olnud veel pisikene plika (aastat 60 tagasi), siis dpetet
lapsi alati vaatama, kuis udu tuleb: koige ees tuleb uduema ise ja jargi tuleb
udu, selgesti olevat udu sees ndha uduema pdid, monikord néhtavat teda ise-
dranis hésti — koik juuksed, nina ja silmad olevat néha; jutustaja isegi vaada-
nuvat veel vana inimesenagi mitu ja mitu korda ning néinuvat tdesti sageli
selgesti udu sees inimpé&é kuju (Pr). Uduema péé korvalt pistavad oma padke-
sed udust vilja tema lapsed, need udulapsed = u’d-lapst, ja nii palju olevat
uduema lapsi, et kui nad tulevad, siis koik ilm udu téis....” (Loorits 1998, I: 58)
Selline sisemine inimlikkus on ka viga subjektiivne, mitteinimlikud olendid
voivad esitada palju erinevaid vaatepunkte, mis tiksteisega kokku ei lange. Nii
annab Loorits ,tulede koneluse”, kus omavahel konelevad kaks voi neli tuld,
kes hindavad oma kodu perenaisi vastavalt sellele, kas need teevad tulele risti
ja pakuvad koogule suppi. ,,Siis nad arutelnud omavahel. Uks tuli kiisind, kuis
saaks ajada siis neid naisi tilli. / Teine tuli olnud targem ja opetand: ,,Mina
puhun kiilma ja sina tulist, — siis minu perenaise katel ei 1ihe keema ja sinu
perenaise katel ldheb keema” // Nii olnudki kogu nédal.” (Loorits 1998, I: 71).
Mbonikord on mitteinimlikud olendid ka inimestega viga kommunikatiivsed,
nt lugu, kus porgandipeenra seest tullakse kiilvajat 6petama: ,Kiilvand juba
peaaegu kogu peenra téis, vidhe otsas jadidnd veel tithjaks, sddl hiipand maast
vilja pisikene madalavdéitu naine roheliste juustega ja 6elnud:
»iia maasse drge te kiilvake tdnavu porgandeid: selles maas ma niiid enam
ei maga, ei kaitse ega hoia neid — ussid séovad nad dra.” Ja seletand veel,
ta tapnuvat sdil kolm suve neid usse, kuid niiiid ta enam ei tapvat.” (Loorits
1998, I. 86) Nendes néidetes on siiski juttu ainult sellest, kuidas inimesed
teistsugust olendit ndevad voi kuulevad. Loorits toob aga vélja ka parimusi,
kus vorreldakse inimese ja mitteinimese vaatepunkte, nt lugu sooema téidest:

KK 12.2016 905



‘ ‘ Keel ja kirjandus DETSEMBER 2016.indd 906 @ 02/12/2016 10:33:23 ‘ ‘

®

Kaks pisikest tiitarlast olnud Suursoos marjul ja eksind &ra, ja kodused pole
teadnud, kus nad olnud. Lapsed jadnd nuttes seisma ega ole teadnud, kus niid
magada, ja ah, kuis nad nutnud ja ahastand, et ei saa metsast enam vélja.
Kiilm olnud kah, ja lapsed l4ind istund iihel kangrul puu veerde maha. Siil
tks vana naine tulnud neile manu ja éelnud: , Tulge lapsed mulle kaasa!”
Lapsed olnud nii kiilmend, et pole saand tousta peaaegu iiles ega kiiagi. Siis
naine votnud iithe omale siille iihe kie péile, teise teisele kiele ja viind nad
oma tuppa. Olnud nii soe tuba, nii soe tuba temal, ta andnud sooja piima
lastele ja 6elnud: ,Hommikul siis ma viin teid tee pé&éle.” Siinsamas olevat
uks vidikene soo — ta ndidand puha kitte, kus see olnud — ja sdil olevat palju
kuremarju, — vaat, need kuremarjad korjaku lapsed koik &ra, palju aga nie-
vad, need olevat ta t4id ja need so6vat tema paad. (Loorits 1998, I: 108-109)

Objektid, mida inimesed ndevad marjadena, on soorahva (vaimude) vaate-
punktist tdid; ruum, mis inimeste jaoks on ainuiiksi kiilm soo, v6ib vaimude
perspektiivist sisaldada ka sooja tuba, ja teatavatel eritingimustel (nt kaas-
tundest eksinud laste vastu) voivad nad seda ,sisemust” inimestega jagada.
Voiks 6elda, et siin on soine keskkond ise ainult ,kest”, mille inimesekujuline,
kommunikatiivne ja kultuuriline sisu enne perspektiivi nihkumist ei avanegi.

Veel kontrastsem on lugu, kus puuraidur metsa minnes leiab tee &dédrest
nutva naise, ,juuksed laiali lahti”, ja saab teada, et naise mees on vangis. ,Ja
siis see naine péarind, kas mees ei voiks saagida maha seda suurt mandi, aga
just maatasa —see olevat vangla, see pedajas, ja tema mees olevat pandud sinna
ules kinni, sa nded, kaheks kuuks. Mees oma poisikesega raiund puu otsekohe
maha, ja sdélt tulnud véilja siis see mees, ning olnud kiillalt veel muidki vange
sédl sees, selles puus.” (Loorits 1998, I: 103) Vangide vabastaja saab hiljem
tdnutidheks mottekiirusel liikuva hobuse, kelle jaoks ,metsamehed” (vaimud)
ehitavad omaette talli. Ullataval kombel selgitab jutustaja ka loo poliitilist
tausta: ,,See nutja naine olnud siis ithe metsamehe naine. Nende eneste kuning
pannud nad vangi (kdigil ju on oma kuning — iiks teadja, tiks suurmees). Need,
kes olnud sail vangis, kiillap nad teind midagi kuningale vastu, — sa tead, igas
riigis ju tuleb ikka moni riid ette kah.” (Loorits 1998, I: 103) Metsavaimudel
on seega oma poliitiline elu ja isegi ,riiklik” korraldus, mis sarnaneb inimeste
omaga, aga mida tavalistes tingimustes valjastpoolt ei ndhta: selle ndgemiseks
tuleb erilistel pohjustel hetkeks omandada ,metsamehe” vaatepunkt. Muidugi
ei tdhenda see, et liivlaste jaoks voinuks mis tahes objektil alati olla oma sise-
mus ja vaatepunkt (metsarahva vanglat puudutavas parimuses ei ole ,ménni
vaatepunktist” juttugi), aga Looritsa eelistused on siiski selged. Looritsa taot-
luseks on tuua ndhtavale liivlaste usundi algupédrane perspektivism — ja mitte
ainult sellepédrast, et ilma selleta niisugust usundit moista ei saa, vaid ka sel-
lepérast, et tema enda hoiak on perspektivistlik. Seega on Loorits tihtaegu
liigendanud liivi parimust ja rohutanud oma veendumusi, mis langevad selles
osas parimusega kokku.

Perspektivism on kahtlemata ka Looritsa heteronoomse eetika allikaks.
,Liivi rahva usundis” on see eksplitsiitselt sonastatud kuradit kasitlevas pea-
tukis (IT kd, VI ptk): ,Soomesugu rahvaste tirgusund ei tunne hai ja kurja dua-
listlikku printsiipi. Meie esivanemate haldjad on — niisama nagu neid loond
inimesed isegi — vaheldumisi kord hdid, kord pahad, vastavalt silmapilgu
meeleoludele ja tingimusile. Haldjate hdddus vo6i kurjus inimeste vastu oleneb
enne koike inimeste eneste hédst voi halvast suhtumisest neisse, kuna printsi-

906 KK 12.2016



‘ ‘ Keel ja kirjandus DETSEMBER 2016.indd 907 @ 02/12/2016 10:33:23 ‘ ‘

®

piaalselt ainult hddd voi ainult halba tegevad olevused on importeeritud meile
voorsilt. Ka kurat on toodud meile alles ristiusuga janiikse ildi-
selt populaarseimaid miitoloogilisi kujusid, mis kristlus pdrandand.” (Loorits
1998, II: 224) Looritsa terminoloogias ongi dualism perspektiivse motlemise
vastand, mistottu tema véide ei tdhenda, et ,soomesugu rahvad” ei oleks eris-
tanud head ja kurja: Loorits tahab 6elda, et nende jaoks polnud olemas seda
»,Silma, mis ei vaataks mitte tiheski suunas, mille puhul oleksid halvatud, olek-
sid puudu need aktiivsed ja tolgendavad joud, mis lilepea teevadki ndgemisest
millegi néigemise” (Nietzsche 2015: 144), st hea ja kuri omandavad tdhenduse
ja vaartuse ainult mingist perspektiivist. Dualismile vastandlikku motlemist
nimetab Loorits aeg-ajalt monismiks, mis saab justkui perspektivismi varjuni-
meks (Looritsa jaoks on tdhenduslik isegi see, et véoras ja kiilaline on monedes
ladnemeresoome keeltes 1dhedased moisted).’ Niisugune sonatarvitus tekitab
kill segadust, sest monism tédhendab filosoofilises pruugis enamasti usku iihte-
ainsasse moraaliprintsiipi voi pohivadrtusse, ja metafiitisikas ka veendumust,
et on ainult tiks substants, tiks tode voi iiks reaalsus (Mautner 1999: 362). Loo-
ritsa perspektivism peaks digupoolest eeldama pigem pluralismi kui monismi.
Seda toetab tema anarhilise ilmega poliitiline ideaal: ,Soomeugrilaste this-
konnale ja usundille kdige omapérasem joon on see, et ei elavate ega surnute
maailmas ole rakendatud ei riigi- ega juhi-ideed, ei alluvuse ega kisutamise,
ka mitte paremuse ega tilemuse printsiipe, vaid kooselu on taoteldud otsekui
thise perena ,vanemate” valve all ja vastastikuse kokkuleppe alusel”,
samuti distantseerumine religioossest monoteismist, sest ,maise kuninga
ja taevase jumala” kujutelmade aluseks on ,sama valitseja-idee” (Loo-
rits 1951: 59) ning messianism viib ,teiste (kuradi!) rahvaste vastu eitavalle
voi jumalikuks iimberrahvustavalle seisukohale, nagu seda mitme muu rahva
juures jalgida voime” (Loorits 2000b: 261). Kuid Looritsa sonavaras on monism
see pohiline hoiak, mis sunnib nii oma kui ka voorast vordselt hindama: see-
tottu saabki ta tihtaegu torjuda dualismi kui soomeugrilastele ,voorast” ele-
menti ja samas kiita soome-ugri patsifismi, mis on tema meelest ,,otse idamai-
selt passiivne vooraste suhtes ega osuta mingit vaenulikkust, mingit agres-
siivsust, mingit ekspansiooni ega teiste iile valitsema tiikkiva hdrrasmehe kal-
duvustki mitte” (Loorits 1951: 58). Voorast torjutakse siis, kui see vooras on
omale juba algselt vaenulik; oma aga jaatatakse siis, kui see oma on vordselt
hésti meelestatud niihésti oma kui ka voora suhtes, kusjuures proovikiviks on
muidugi oma suhtumine voorasse. Niisugune voiks olla Looritsa heteronoomse
eetika liihike kokkuvate. Ilma perspektivistliku 1dhtekohata on selline eetika
kiill moéeldamatu, sest kui voorale ei omistata tdiediguslikku oma vaatepunkti,
ei tunnustata teda ka teisena ja mingit ,,vastastikust kokkulepet” ei teki. Just
seepérast Loorits arvabki, et ,monistlik ja dualistlik eetika on sobimatud”
(Loorits 1955: 28), ehkki sama hésti voiks 6elda, et kokku ei sobi heteronoomia
ja autonoomia, sest autonoomia on orienteeritud tiksnes subjekti individuaal-
sele kogemusele, heteronoomia aga loob ,totaliseerimata tihtsuse ja autonoo-
miast radikaalsema sisemuse” (Tahmasebi-Birgani 2014: 57).

5 ,Soomeugrilaste vaimsuselle iirgomane on mitte dualistlik, vaid monistlik suh-
tumine omasse ja voorasse, keda késitellakse molemaid vordsetena ja samasuguse heataht-
likkusega, — mitte kogematta pole meil ,vooras” ja ,kiilaline” stinontitimid” (Loorits 1951:
58). Looritsa meie ei tdhenda siin kiill eestlasi, vaid hoopis soomlasi, karjalasi, ingerlasi ja
vadjalasi, vt Metsmégi jt 2012; Koponen 2005; Griinberg 2013. Vt ka Loorits 1957: 454.

KK 12.2016 907



®

4. Noor-Eesti ja uurali maailmavaade

Eesti rahvuskultuuri platvormilt voiks niiiid véita, et ,Liivi rahva usund” on
juba oma vordleva meetodi tottu tiksjagu perspektivistlik, sest eesti miitoloo-
giat ndidatakse siin liivi vaatepunktist, korvutades alatasa liivi ja eesti péri-
musi, unustamata latlasigi (vt mh haldjate vordlevat tabelit ja jirgnevat arut-
lust 14ti miitoloogia ,emade” iile, Loorits 1998, 1. 224-230, 235-247).5 Liivi
vidhemus Litis on Looritsa jaoks ilmselt rohkemgi meie kui eestlased, kelle
yLkultuurikontinuiteet aastatuhandeid vana rahvusgeeniusega on katkend liig
jarsku voi paljudelle otse katastrofaalselt juba siirdumisel moodsa ldénemaise
kultuurielu miljoosse” (Loorits 1955: 89). Samal ajal on Loorits muidugi endi-
selt kakskeelse taustaga intellektuaal, kes kolmekiimnendate aastate algul
kuulutab: ,Noor-Eesti liikumise tosise austajana ja vast isegi omaaegse uilehin-
dajana tunnustan meeleldi, et nooreestlased on saand kiill eurooplasiks, kuid
kahjatsen pettunult, et nad pole kiillalt suutnud olla ka eestlased” (Loorits
1933: 96). Loorits viitab tagasihoidlikult sellele, mida Tiit Hennoste on hiljem
mérksa radikaalsemalt nimetanud Noor-Eesti ,enesekoloniseerimisprojek-
tiks”, méaédratledes seda ikka vaatepunkti nihkumise voi topeldamise kaudu:
nooreestlaste tegevus on loonud kultuuri, mis ,vaatab iseennast mentaalse
kolonisaatori silmadega” (Hennoste 2006: 14). Erinevalt eestlastest pole liivla-
sed kunagi rahvuseks saanud, mistottu liivi vaatepunkt ilmselt tdhendab rah-
vuslikkuse osalist taandamist, voi koguni ,iseenda vaatamist ilma kolonisaa-
tori silmadeta”. Ometi mgjub liivi vaatepunkt ka universaliseerivalt, sest nagu
on selgitanud Aare Pilv, ,ihe kultuuri autonomiseerumine tidhendab sisuli-
selt seda, et kultuur on asunud iseennast koloniseerima, universaliseerima,
on hakanud looma endasisest endast erinemise strateegiat” (Pilv 2008: 74).
Pilv 1dheb rahvusluse ideed analiitisides veel kaugemale, joudes jareldusele,
et rahvuse loomisel ongi enesekoloniseerimine teatavas mottes paratamatu:

Kogu tollase [Noor-Eesti] humaniseerimis- ja tsiviliseerimistungi juures tuleb
arvestada, et euroopalikku ,universaalse inimese” definitsiooni oli selleks
ajaks sugenenud komponent, mis eeldas kuulumist mingisse rahvusesse [---].
Olla mingist rahvusest oli ka koloniseerivate kultuuride mustritesse sisse kir-
jutatud. Seega, olla eesti rahvusest tdhendab iseenesest juba enesekolonisee-
rimist, universaliseerimist, inimesestamist. Ambivalentsus seisneb selles, et
olla inimene universaalses mottes sai olla vaid seda universaalsust rahvus-
likkuseks fragmenteerides. Olla mingist rahvusest tdhendab juba iseenesest
olla ,koloniaalne” ja enesekoloniaalne. Rahvuslikku identiteeti oli voimalik
omada vaid tolle identiteedimehhanismi jargimise ldbi ennast koloniseerides.
(Pilv 2008: 75)

6 Sellega ei taha ma 6elda, nagu oleks vordlev-ajalooline folkloristika iseenesest pers-
pektivistlik. Perspektivistlik on iiksnes Looritsa taotlus vaadelda eesti miitoloogiat val-
jastpoolt, tuues ndhtavale selle  iivilikkuse”. Vordlev meetod voib sama hésti ka perspek-
tivismile vastu tootada, tostes esile vaid sarnasusi ja kahandades vaatepunktide erinevust
(laenude otsimine, iseédralike detailide taandamine, universaalsuse eelistamine singulaarsu-
sele). Looritsa 1dhenemine eesti miitoloogiale liivi miitoloogia kaudu paistab perspektivist-
lik iiksnes teatavast perspektiivist, kuna komparativismi ldhtekohaks véib olla ka ,puhas
moistus” voi ,absoluutne vaimsus”, mille Nietzsche vastandas perspektiivist 14htuvale tun-
netusele.

908 KK 12.2016

‘ ‘ Keel ja kirjandus DETSEMBER 2016.indd 908 @ 02/12/2016 10:33:23 ‘ ‘



‘ ‘ Keel ja kirjandus DETSEMBER 2016.indd 909 @ 02/12/2016 10:33:23 ‘ ‘

®

Liivi vaatepunkt on seega teatav viis jdtkata nooreestilikku universa-
liseerimist, jidtkamata seejuures rahvuslikku enesekoloniseerimist: see on
ainulaadne viis luua ,endasisest endast erinemise strateegiat”, ilma et peaks
voimendama rahvuslikku partikularismi ega siivendama natsionalismi. Seda
voiks nimetada Looritsa ,enese-dekoloniseerimisprojektiks”, mis muidugi on
uhtlasi ka kosmopolitiseeriv projekt, sest Looritsa arusaam rahvuslusest on
algusest peale kosmopoliitilise suunaga. Perspektivism peabki 1oppkokkuvot-
tes kasvama kosmopoliitiliseks, sest mida rohkem vaatepunkte leitakse, seda
raskem on kangekaelselt rohutada thtainust rahvuslikku partikulaarsust:
koomiline oleks klammerduda iiheainsa vaatepunkti kiilge, kui on juba avas-
tatud terve perspektiivide panoraam. Looritsa ,soomeugrilus” on seega suure-
jooneline kosmopolitiseeriv idee, mis ,aarialiku” vaatepunkti kaudu siilitab
oigupoolest ka oma esialgse ldhtekoha, baltisaksa romantilisest ajalookésitu-
sest vilja kasvanud rahvusluse koos paratamatult kakskeelse kultuuritaus-
taga.

Niuid voiks kiisida, kui avar Looritsa perspektivism tegelikult oli? Kas
sellel on mingid selgesti ndhtavad piirid? Kui seostada animismi ja perspek-
tivismi, torkab ,Liivi rahva usundis” silma Looritsa tugev kalduvus eelistada
inimliku maailma korval ennekoike teispoolsust ja tileloomulikke olendeid
(haldjaid, surnuid, kiilmkingi, kummitusi, volusid, painajaid jne). Isegi hall-
tobi on isiksus, kes ,hiitiab haiget, seletab talle midagi, haletseb, monitab
ja soimab teda, kutsub appi”, kuid keda saab ka ,tissata, petta, ninapidi
vedada, et ta ei tunneks enam haiget” (Loorits 1998, III: 225, 235). Seevastu
pole Loorits omistanud mingit oma vaatepunkti loomadele ega taimedele, kui
just pole tegu libahuntidega (hundid jagunevad tavalisteks ,metsahuntideks”,
hundiks moondunud inimesteks ehk ,libahuntideks” ja valgeteks ,toonehunti-
deks”, kes inimestele kurja ei tee; Loorits 1998, II: 92). Nii voibki jadda mulje,
et loomad ja taimed kas ei ole Looritsa meelest oma vaatepunktiga isikud voi
ei ole neil kohta usundis, mis on miitoloogiast ja kosmoloogiast kitsam. ,Liivi
rahva usundi” esimeses koites on olemas ainult ,metsarahvas”, kes on ,,peeni-
kesed ja pikad, roheliste juuste ja pddga, peenikeste jalgega” (Loorits 1998, I:
98) ning ,,sinilehmad ja merehobused” (Loorits 1998, I: 163-180), teises koites
on loomad korvaltegelased (,,Kilmking ja hundid”, Loorits 1998, II: 82—-129),
kolmandas késitletakse ainult libahunti (Loorits 1998, III: 155-191) ning
alles postuumselt ilmunud neljandas koites leidub tiksikuid parimusi, kus uss
voi kdrnkonn opetab loomade keelt (Loorits 2000a, IV: 101-102) voi vanasti
konelnud puudelt voetakse konevoime dra (Loorits 2000a, IV: 161-162). ,Eesti
rahvausundi maailmavaates” on lidhemalt juttu ,hingeloomast”, kes ,pole
muud midagi kui konkreetse loomakese kuju omandand inimese hing”
(Loorits 1990: 36), aga mitte tavalistest loomadest, kes surnutega voi hingede
randamisega seotud ei ole. Spiritualismist ja teispoolsuse-eelistusest néib Loo-
rits kiill vihehaaval vabanema hakkavat ,Eesti rahvausundi pohijoontes”, kus
ta taas rohutab, et ,Jooduse hingestamist uurali héimudel ei saa kiill seletada
uksnes hingede rédndamisega, sest analoogiliselt on koigile looduslikele olendi-
tele omistatud inimlikku hingeelu, tegemata pohimottelist vahet elusa ja eluta
looduse vahel” (Loorits 1949: 365). Seejuures mérgib Loorits dra ontoloogiliselt
votmelise tosiasja, et ,konevoimet peeti looduslike olendite puhul enesestmois-
tetavaks” (Loorits 1949: 366), tuues selle kohta rohkesti néiteid ja mainides
isegi vana uskumust, et karu olevat ,inimese poolvend” (Loorits 1949: 367).

KK 12.2016 909



‘ ‘ Keel ja kirjandus DETSEMBER 2016.indd 910 @ 02/12/2016 10:33:23 ‘ ‘

®

Téahelepanuvéirne on seegi, et Loorits seostab uurali maailmavaatele iseloo-
mulikku oma ja véoéra suhet ka mitteinimlike olenditega:

Uurali maailmavaade ei ole egotsentriline nagu Li#ne kultuuride ilmavaade
ega kaldu vallutuste ja vagivallategude poole, tott delda ei piitia ta isegi ennast
kehtestada ega eelista voorale oma. Eestlased ei tunneta voorast mitte vaen-
lase, vastase voi ,barbarina”, keda polatakse voi koheldakse halvasti, vaid v66-
ras on identne kiilalisega (kiilaline tdhendab sonasonalt ,kiilast tulnu”), mis
néitab hoopis teistsugust suhet kaasinimestega kui altai voi aaria hoimudel.
Seetottu moistavad eestlased ka vordsusideed palju altruistlikumalt ja
kannavad selle inimestelt iile teistelegi looduslikele olenditele. (Loorits 1957:
454)

Samas ei vota Loorits omaks, et looduslike olendite hingestamine voiks
seostuda metamorfoosi ideega, vaid torjub selle tagasi kui voormoju: ,Inimeste
kehaline metamorfoos mingiks muuks olendiks néib olevat eesti rahva-
usundile loomupéraselt vooras, vastavad motiivid ja kujutelmad germaani
fantaasiailmast pole eestlaste seas kindlat toetuspinda leidnud” (Loorits 1949:
308). Uurali rahvaste maailmavaatele ja motteviisile on tema meelest omane
kill hinge védljumine kehast, aga ,uurali Samaani transiseisund ei tdhenda
mitte kuidagi mingit kehalist metamorfoosi, sest Samaani keha j&aéb liitkuma-
tult paigale ja iiksnes tema hing on keha maha jatnud” (Loorits 1949: 306).
Loorits néeb siin pigem religioonipsiihholoogilist erinevust, mitte kosmoloogi-
list seost ega animistliku ontoloogia pidevust.

See seabki Looritsa perspektivismile piirid. Meenutagem, et Eisen kirju-
tas ,Esivanemate ohverdamises” kreeka miitoloogiaga sarnanevatest meta-
morfoosidest (inimene voib muutuda karuks, koeraks, puuks jne) ja sellest,
kuidas puud rdndavad tihest kohast teise, sest ,neile ei meeldinud enam vanas
kohas”; puud on ka omavahel suguluses (nt neli 6de, kes ,hommikumaale l4i-
nud paremat polve otsima”) ja neil on inimeste nimed (Eisen 1996: 49-50).
Eestis tuntakse tervet hulka loomalugusid, mille tegevus toimub ,ennemuist-
sel ajal, kui veel koik loomad raékisid” voi ,,[vlanemuine, kui hunt ja rebane on
alles sobrad old ja linnud ja inimesed koik alles tihte keelt on konelend” (Malk
jt 1967: 41, 16). Samuti on olemas lood, kus néiteks hani muutub inimeseks
ja temast saab lasteta vanapaarile poeg voi kus ennemuistsel ajal saab esi-
mene metskits poisist, kes keelatud allikast joi (Jarv jt 2009: 402-403, 433).
See osutab, et kujutelm miititilisest esiajast, kus loomad ja inimesed teinetei-
sest selgesti ei eristunud, on meie kosmoloogias olemas, iikskoik kuidas see
on tekkinud, kust tulnud voi milliseid erivorme votnud.” Claude Lévi-Strauss
pidaski seesugust ,ennemuistset aega” miiidi pohitunnuseks, sest ,siidame
ja moistuse seisukohast ei paista olevat midagi solvavamat ega traagilisemat
tosiasjast, et inimkond elab maa peal koos hulga teiste liikidega ja saab nende
roomudest osa, suutmata ometi nendega suhelda” (Lévi-Strauss, Eribon 2001:
193). Selle erinevuse teke ongi miiiitiline algsindmus, millest 14htub inimese
ebakindel seisund niitidses maailmas.

7 Eisen on ,Eesti uuemas miitoloogias” piiidnud meie miitilist ajakésitust ka liigen-
dada: 1) loomiseaeg, 2) aeg, mil Jumal jalgsi maa peal kéis, 3) hiidla- ehk Lapi aeg,
4) muuga-aeg, 5) ristiusu-aeg ehk meie aeg (Eisen 1920: 115). Siin tdhendab ,ennemuistne
aeg” moistagi ainult esimest perioodi, langedes tihte Eiseni ,loomiseajaga”.

910 KK 12.2016



‘ ‘ Keel ja kirjandus DETSEMBER 2016.indd 911 @ 02/12/2016 10:33:23 ‘ ‘

®

Paraku ei ole Loorits seda miititilist momenti tajunud, tema arusaam
usundist kinnitub isegi ,Eesti rahvausundi pohijoontes” ikka veel tugevasti
spirituaalsete ettekujutuste kiillge ega vota arvesse mingisugust ennemuist-
set aega. Koos miiiitilise loomisaja torjumisega piitiab Loorits loomislugude
tdhtsust ka muidu vidhendada, pohjendades seda viitega, et need ei olevat
algupérased:

Nagu muile soomeugrilasile nii ka liivlasile loomisidee on olnud algselt vooras.
Liivi loomislood on import rahvusvahelisest juturepertuaarist. Omapéarane
liivi tekkelugudele on terminoloogiline seik, et tavaliselt ei konelda tildse mitte
loomisest (luomi). Monikord oeldakse ,nii see on jadnd” (nei se um iend) voi ,nii
see on saand” (sand), ,saadud” (sadéd), ,tehtud” (tiedod). Koige sagedasem aga
on utlus ,nii see on sugend” (nei se um su’ggén). See oskussona ,sugeda” tol-
gitseb enam tekkimist ja saamist Cwerden, entstehen’) kui loomist ja tegemist.
(Loorits 2000a, IV: 163)

Oigupoolest ei salga Loorits mitte loomislugude tiahtsust tleiildse, vaid pii-
rab loomisloo moistet, arvates selle alla iiksnes miiudid, kus loomine tdhen-
dab millegi valmistamist looja kavatsuse pohjal ja kujutab endast tema pro-
jekti taideviimist, nii et loomise aktist saab absoluutne algus, millele ei eelne
mingisugust olemist. Viveiros de Castro on eristanud kaht tiitipi loomist: iiks
pohineb tootmise (ingl production), teine aga vahetuse (ingl exchange) metafoo-
ril. Kui loomislugu pohineb tootmise metafooril, tihendab loomine ,mentaalse
kava rakendamist vormitule mateeriale”, loomine kui vahetus on aga midagi
muud: ,Vahetussiindmus tdhendab alati mingi varasema vahetussiindmuse
teisendamist; pole olemas absoluutset algust ega absoluutselt algset vahetus-
toimingut — iga toiming on vastus, st mingi varasema sama tiitipi méargi tei-
sendus.” Viveiros de Castro arvates on just loomine kui vahetus otseselt seo-
tud perspektivismi ideega: ,,Vahetustoimingu mudel eeldab, et subjekti teine
on teine subjekt, mitte objekt; ja see ju ongi perspektivismi keskne teema”
(Viveiros de Castro 2012: 58). Looritsa meelest ,domineerib liivi tekkelugudes
taielikult monistlik printsiip”, mis viljendub selles, et ,kurat kah on vétnud
loomisest kas nii voi teisiti osa, monikord koos jumalaga ja jumala t66 rikku-
jana, kuid monikord ka iiksinda ja omaette”. Seejuures ei pruugi loojaks olla
sJust kurat ise, vaid asjad tekivad tema siiljest, munadest jne. voi modellee-
ritakse tema jirele”. (Loorits 2000a, IV: 163) Ilmselgelt ei pohine niisugune
loomine tootmise metafooril, vaid on ,,mingi varasema sama tiitipi méargi tei-
sendus”: iiks juba olemasolev asi muudetakse teiseks, vana vahetatakse uue
vastu. David Leemingi jargi on kahe looja motiiv loomislugudes laialt levinud,
eriti Kesk-Aasia miitoloogiates: loojad ise voivad olla kaksikud, ja tiks neist on
trikster voi kurat, kes loomist66d negatiivselt mojutab (Leeming 2010: 359).
»Irikster voib tahtmise korral oma kuju muuta ja tiiletada piire meie ilma ja
vaimudeilma vahel, samuti nagu Samaan, triksteri sugulane. P6hja-Ameerika,
Kesk-Aasia ja Aafrika animistlikes kultuurides on ta kill koige populaarsem,
aga olemas on ta enamikus maailmajagudes. Triksteri roll loomislugudes
varieerub. Monikord on ta ise looja, monikord looja abiline; monikord ei saa
teda eristada kuradist, kes looja t66d 6onestab.” (Leeming 2010: 356) Leemingi
arvates néitab selline loomislugu, et ,duaalsus on maailmas algusest peale
olemas olnud”; niisugune méératlus néib Looritsa monistlikule printsiibile

KK 12.2016 911



‘ ‘ Keel ja kirjandus DETSEMBER 2016.indd 912 @ 02/12/2016 10:33:24 ‘ ‘

®

vastanduvat, aga tegelikult peavad molemad silmas samasugust mudiitilist
kujutelma.

Kahe looja printsiip eeldab maistagi ka miititilise loomisaja olemasolu.
Kuna Loorits putiab ennemuistse aja moistet teadlikult véiltida, on tema
perspektivism ilma kosmoloogilise stigavuseta. Muidugi ei saa seda Loorit-
sale tdnapédeval ette heita, kuid tema miitoloogiakésitlusi vaadeldes peab
seda arvestama. Koos ennemuistse ajaga ilmuks kohe fookusesse ka meta-
morfoosi probleem, sest nagu kirjutab Descola, ,ténu metamorfoosile jouavad
kehalisusesse vangistatud sisemused ja heterogeensed vaatepunktid teatava
uksteisemoistmise pinnale, kus voib asuda sotsiaalselt suhtlema, ilma toe-
parasuse nouetest liialt eemaldumata: just siin selgubki pariselt loomsete
ja taimsete isikute inimlikkus” (Descola 2005: 393). Animistlik metamorfoos
tdhendabki ,kahe vaatepunkti kohtumist sobivas olukorras ja samal mee-
lelise taju tasandil, mis aitab perioodilise taustavahetuse kaudu paremini
objektiveerida sisemuse ja kehalisuse duaalsust, eristades teineteisest kaks
autonoomset valda, mis on igatihele lahti” (Descola 2005: 394). Siin olemegi
tagasi dualismi juures, mida Loorits tahtis kangesti viltida, aga hoopis tei-
ses mottes! Loorits ei kujutlenud, et dualism voiks tdhendada ka lihtsalt sise-
muse ja kehalisuse erinevust ning et see erinevus voiks olla personaalsuse ja
kommunikatiivsuse vallas médrava tdhtsusega. Tema jaoks tdhendas dualism
vaid aarialikku ,hédrrasmehelikkust”, usku oma ileolekusse ilma teiste vaate-
punkte arvestamata.

Loorits oli kahtlemata veendunud kultuurirelativist, tema kuulutatud
monistlik suhtumine omasse ja voorasse on sisuliselt multikulturalistlik idee
(,patsifism”, ,rahulik kooselu naabritega” jne). Viide, et vanad eestlased ei
teinud vahet elusa ja elutu looduse vahel, sisaldab ka multinaturalismi idu,
sest sel juhul on olemas vidhemalt kaks erinevat ,loodust”, iiks muistsete,
teine tidnapdeva inimeste oma. Looritsa ajalookésituse orienteerumine kollek-
tiivsele mélule on otseselt seotud nii tema multikulturalismi kui ka algelise
multinaturalismiga, sest Looritsa maailmavaade tahab toetuda parimusele:
kuivord aga multikulturalism ja multinaturalism on oma olemuselt vastand-
likud, tekib ka Looritsa métlemisse kontrast. Uhest kiiljest on Loorits Noor-
Eesti ideaalide jatkaja, kes peab alati minema ,vastuvoolu”, et voidelda uue
Eesti loomise eest: sellest aspektist on tema ajakadsitus modernistlik ja futu-
ristlik, olevikku hinnatakse tuleviku seisukohast, mis on alles siindimata.
See poolus oli Looritsa kaasajal veel tavaline. Teisest kiiljest aga paigutab
Loorits oma utoopia minevikku, tema maailmavaade tahab olla ka ,eesti rah-
vausundi maailmavaade”, tugevasti parimuslik, ,soomeugriline” ja animistlik.
Siin lisandub teine ajakisitus, kus oodatavat tulevikku hakatakse hindama
parimuse alusel, teatava puhta mineviku pohjal, mida véib-olla polegi kunagi
olnud, aga mis lakkamatult tagasi tuleb ja olevikku uuesti loob (st minevik
tuleb oigupoolest tulevikust). Seepédrast mojub see minevik imperatiivselt,
isegi kohustavalt. Niisugune ajakéisitus pole moistagi enam futuristlik, vaid
on pigem teatav presentismi vorm: progressi idee on siin seatud kahtluse alla
ja selle asemel on olevik, millesse on kokku surutud ka koik méodunud ajad,
ehk nagu kirjutab Francois Hartog: ,Futurism varises silmapiiri taha ja tema
asemele tuli presentism. Olevikust saigi silmapiir” (Hartog 2012: 157). See
poolus polnud Looritsa kaasajal nii tavaline. Kuid Loorits oli siiski toelistest
nooreestlastest ligi paarkimmend aastat noorem, ta oli XX sajandi laps ja

912 KK 12.2016



‘ ‘ Keel ja kirjandus DETSEMBER 2016.indd 913 @ 02/12/2016 10:33:24 ‘ ‘

®

tajus ajaloolisuse reziimi muutumist, mida enamus intellektuaale polnud veel
nii teravalt tundma hakanud.

Eetika vallas oli Oskar Loorits maksimalist, kelle jaoks kohustus ja vas-
tutus olid orienteeritud teisele, pohinedes heteronoomial. Kosmoloogia vallas
aga oli ta minimalist, keda ennekoike huvitas teispoolsus (surnud, haldjad,
vaimud jne) ja kes ei osanud oma usundikésitlusse liilitada ennemuistset aega
ega teisi elusolendeid (linde, loomi, taimi jne). Vaevalt kiill saaks tédnapéeval
olla Looritsa ideede suurejoonelist renessanssi, kuid kindlasti ei saa neid ka
unustada voi lihtsalt korvale heita. ,Liivi rahva usund” on asendamatu suur-
teos, mille perspektivistlik hidlestus veel nutidki silma paistab. See ei ole aga
lihtsalt Oskar Looritsa perspektivism: 6igupoolest on see parimuslik perspek-
tivism, mida Loorits suutis osaliselt ndhtavale tuua. Moistagi on Loorits vaid

uks varav parimuslikku kosmoloogiasse, kuid 6nneks pole see virav meie ees
lukku pandud.

Kirjandus

Beck, Ulrich 2004. Der kosmopolitische Blick oder: Krieg ist Frieden. Frankfurt
am Main: Suhrkamp.

Derrida, Jacques 1967. L’écriture et la différence. Paris: Seuil.

Descola, Philippe 2005. Par-dela nature et culture. Paris: Gallimard.

Descola, Philippe 2007. A propos de Par-dela nature et culture. — Tracés, nr 12,
1k 231-252.

Eisen, Matthias Johann 1920. Eesti uuem miitoloogia. Tallinn: Rahvaiilikool.

Eisen, Matthias Johann 1996. Esivanemate ohverdamised. Tallinn: Mats.

Grinberg, Silja (toim) 2013. Vadja keele sonaraamat. Vaddaa tSeelee sona-
tSirja. Cnosaps Bozckoro s3bika. Tallinn: Eesti Keele Sihtasutus.

Halbwachs, Maurice 1968. La mémoire collective. Paris: Presses Universitaires
de France.

Hartog, Francois 2012. Régimes d’historicité. Présentisme et experiences du
temps. Paris: Seuil.

Hennoste, Tiit 2006. Noor-Eesti kui 16petamata enesekoloniseerimisprojekt. —
Noor-Eesti 100. Kriitilisi ja vordlevaid tagasivaateid. Koost, toim Elo Lindsalu.
Tallinn: Tallinna Ulikooli Kirjastus, 1k 9-38.

Jarv, Risto, Kaasik, Mairi, Toomeos-Orglaan, Kirri (koost, toim) 2009.
Eesti muinasjutud I:1. Imemuinasjutud. Tartu: Eesti Kirjandusmuuseumi Tea-
duskirjastus.

Koponen, Raija (peatoim) 2005. Karjalan kielen sanakirja. Osa 6, T-O. Helsinki:
Suomalais-Ugrilainen Seura.

Leeming, David Adams 2010. Creation Myths of the World. Santa Barbara:
Greenwood.

Lévi-Strauss, Claude 2010. Rass ja ajalugu. Rass ja kultuur. Tlk Indrek Koff.
Tallinn: Varrak.

Lévi-Strauss, Claude, Eribon, Didier 2001. De pres et de loin. Paris: Odile
Jacob.

Lind, Erki 2013. Perspektivism Louna-Ameerikas ja Hiinas. — Kirik & Teoloogia,
11. jaanuar. http://kjt.ee/2013/01/perspektivism-louna-ameerikas-ja-hiinas/

KK 12.2016 913



‘ ‘ Keel ja kirjandus DETSEMBER 2016.indd 914 @ 02/12/2016 10:33:24 ‘ ‘

®

Lind, Erki 2015. The Concept of the Body in Chinese and Indian Bodily Practices:
Transformation, Perspective, and Ethics. (Dissertationes theologiae Universita-
tis Tartuensis 31.) Tartu: Tartu Ulikooli Kirjastus.

Loorits, Oskar 1933. Vastu voolu. Vaitlusartikleid uue Eesti loomisel 1929-1933.
Tartu: autori kirjastus.

Loorits, Oskar 1949. Grundziige des estnischen Volksglaubens I. Lund: Carl
Bloms.

Loorits, Oskar 1951. Eestluse elujoud. (Iseseisvuslaste kirjavara 5.) Stockholm:
Torvik.

Loorits, Oskar 1955. Eesti ajaloo pohiprobleemid. (Iseseisvuslaste kirjavara 11.)
[Stockholm]: Torvik.

Loorits, Oskar 1957. Grundziige des estnischen Volksglaubens III. Lund: Carl
Bloms.

Loorits, Oskar 1990. Eesti rahvausundi maailmavaade. 3. tr. Tallinn: Perioo-
dika.

Loorits, Oskar 1998. Liivi rahva usund I-III. Mit einem Referat: Der Volks-
glaube der Liven. Tartu: Eesti Keele Instituut.

Loorits, Oskar 2000a. Liivi rahva usund IV-V. Tartu: Eesti Kirjandusmuuseum.

Loorits, Oskar 2000b. Meie, eestlased. Koost Hando Runnel. (Eesti méttelugu
35.) Tartu: Ilmamaa.

Mautner, Thomas (toim) 1999. The Penguin Dictionary of Philosophy. Harmonds-
worth: Penguin Books.

Metsmagi, Iris, Sedrik, Meeli, Soosaar, Sven-Erik (koost, toim) 2012. Eesti
etiimoloogiasonaraamat. Tallinn: Eesti Keele Sihtasutus.

Montaigne, Michel de 2013. Esseid. Tlk Kristiina Ross. (Avatud Eesti Raamat.)
Tallinn: Eesti Keele Sihtasutus.

Ma4lk, Vaina, Sarv, Ingrid, Viidalepp, Richard (koost) 1967. Eesti muinas-
jutud. Tallinn: Eesti Raamat.

Nietzsche, Friedrich 1999. Jenseits von Gut und Boése. Zur Genealogie der
Moral. Kritische Studienausgabe. Herausgegeben von Giorgio Colli und Maz-
zino Montinari. Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag.

Nietzsche, Friedrich 2015. Moraali genealoogiast. Vaidluskiri. Tlk Andres
Luure. (Avatud Eesti Raamat.) Tallinn: Varrak.

Pesti, Mele 2013. Metsiku motte uus tulemine. — Vikerkaar, nr 10-11, 1k 77-88.

Pilv, Aare 2008. ,,Sa oled mul teine”: teisesusest eesti kultuuri eneseanaliiiisis. —
Rahvuskultuur ja tema teised. Toim Rein Undusk. (Collegium litterarum 22.)
Tallinn: Underi ja Tuglase Kirjanduskeskus, 1k 67-92.

Saks, Edgar V. 2005. Eesti viikingid. Tlk Avo Reinvald. Tallinn: Olion.

Selart, Anti 2014. Germanofoobist 6koprohvetiks. Oskar Loorits ja rikutud eest-
lased. — Vikerkaar, nr 7-8, 1k 138-157.

Small, Robin 2001. Nietzsche in Context. Aldershot: Aldersshgate.

Small, Robin 2016. Friedrich Nietzsche: Reconciling Knowledge and Life. Berlin:
Springer.

Tahmasebi-Birgani, Victoria 2014. Emmanuel Levinas and the Politics of
Non-Violence. Toronto: University of Toronto Press.

Tamm, Marek, Kull, Kalevi 2015. Eesti teooria. — Akadeemia, nr 4, 1k 579-624.

Viveiros de Castro, Eduardo 2009. Métaphysiques cannibales. Paris: Presses
Universitaires de France.

Viveiros de Castro, Eduardo 2012. Cosmological Perspectivism in Amazonia
and Elsewhere. Manchester: HAU Network of Ethnographic Theory.

914 KK 12.2016



®

Weller, Shane 2008. Literature, Philosophy, Nihilism: The Uncanniest of Guests.
New York: Palgrave Macmillan.

Oskar Loorits and perspectivism

Keywords: perspectivism, animism, Finno-Ugric mythology, cosmology, hetero-
nomy

Perspectivism is a philosophical category that has recently been transposed to cul-
tural anthropology. It is based on a Nietzschean idea that there is no pure rea-
son or absolute spirituality but ,only a perspectival seeing, only a perspectival
‘knowing™ (On the Genealogy of Morality, I11, 12). Viveiros de Castro has identified
perspectivism as a multinaturalism, opposing this concept to the dominant form
of multiculturalism: the core of multinaturalism is the idea that ,a perspective is
not a representation” and ,every existent can be thought of as thinking” (Cannibal
Metaphysics). Therefore a perspectivist way of thinking necessarily presupposes a
certain ontological attitude that Philippe Descola has called the animist mode of
identification, which does not discriminate between human and nonhuman beings
and endows every being with a soul (Beyond Nature and Culture).

Estonian ethnologist Oskar Loorits (1900-1961) had a keen interest in Livo-
nian mythology. In 1926-1928 he published three volumes of Livonian Folk Reli-
gion that may be considered one of his major works. Loorits seems to pay remark-
able attention to the perspectivist aspect of Livonian animist religion, without ever
using the term ‘perspectivism’, though. In his essays on Estonian history and the
Finno-Ugric worldview he suggests that strangers were generally not treated as
opponents or aliens, but merely as guests. This implies a heteronomous ethics that
is oriented towards the other and not towards oneself, resembling in some aspects
the philosophy of Emmanuel Levinas. The heteronomous ethical program of Loo-
rits is evidently connected to his animist perspectivism that lays the basis for his
high evaluation of the traditional cosmology.

Hasso Krull (b. 1964), MA, Tallinn University, Lecturer, hasso.krull@tlu.ee

KK 12.2016 915

‘ ‘ Keel ja kirjandus DETSEMBER 2016.indd 915 @ 02/12/2016 10:33:24 ‘ ‘



